opusdei.org

"Un fundador sin
fundamento"

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Hasta el momento, no hemos
hablado mas que del presente. De un
presente en el que el Opus Dei puede
acelerar sus motores (aunque con la
discrecion que conocemos) y
continuar creciendo en la Iglesia, dia
tras dia, vestido ya con un traje a la
medida, e incluido -como Prelatura-
en la misma estructura jerarquica
catodlica, con la fuerza de contar con
decenas de millares de miembros.

¢Pero como nacio todo esto? ¢De
donde viene? ;Como se penso y



después se llevo a cabo el proyecto
para crear semejante red que
extendio y extiende cada vez mas sus
tentaculos (la «Mafia») en todos los
continentes, desde su centro en
Roma, en el sélido edificio del
Parioli?

Cuando se intenta entender qué es el
Opus Dei, una de las mayores
sorpresas consiste en descubrir que
en rigor (segun dicen los interesados)
ningun hombre lo habria fundado ni
proyectado.

El Opus Dei «ya estaba» pensado y
querido ab aeterno por Dios. El
mismo -en sus inexcrutables
designioshabria decidido escoger
como instrumento para que pusiera
en marcha esa «idea celestial» a un
desconocido curilla espaiiol de 26
afos, que puso a disposicion de Dios
su esfuerzo, su sacrificio, su oracion,
su inteligencia, en una palabra, su
disponibilidad total a partir de una



fecha precisa: la mariana del 2 de
octubre de 1928.

Para quien no conozca -0 no
recuerde- la dialéctica cristiana, y en
particular la catolica, antes de seguir
adelante conviene dar alguna
explicacion que ayude a entender -no
he dicho aceptar- las pretensiones de
esta Obra. De lo contrario, ;qué clase
de informe seria el mio, si los hechos
no estuvieran encuadrados en el
décor que los justifica?

Para un cristiano, el Dios de la Biblia
no desea actuar en solitario: quiere,
porque le da la gana, necesitar de los
hombres para realizar su voluntad
en el mundo.

Toda la Escritura -tanto el Antiguo
como el Nuevo Testamento- no es
sino la «historia de una salvacion»
que el Creador propone y realiza no
sin sus criaturas, sino con ellas.
Habria podido hacerlo todo El solo,
con un metaforico chasquido de sus



dedos omnipotentes. Pero -por citar
dos nombres decisivos, de los cuales
deriva lo demads- decidid, en primer
lugar, «trabajar» con el pastor
Abraham, para transmitir su
revelacion sirviéndose, para
empezar, del pueblo de Israel; y
después, «trabajar» con el pescador
Simon, para que fuese la «piedra»
sobre la que edificaria la ekklesia, es
decir, el lugar de reunion de los
llamados al nuevo Israel, ya no
limitado a un pueblo sino abierto a
todos.

Desde la perspectiva catdlica, la
historia de los santos no es sino la
historia de aquellos que aceptaron
ser colaboradores, antes que
instrumentos, de Dios; que supieron
decir que si, en serio, a la misteriosa
y gratuita propuesta de partnership.
Distinta es la orientacion de las
infinitas denominaciones en las que
se ha fragmentado la Reforma
protestante, pesimista sobre el



hombre y sobre su capacidad, que
atribuyen todo a un Dios que aparece
como «solitario», insondable,
impasible, casi como el Ala
mahometano. Por eso, la Iglesia
catolica propone a esos «santos»
como ejemplo para todos sus fieles,
porque cada uno -a su nivel y de
acuerdo con sus posibilidades- es
llamado a trabajar también €l con
Dios, que le llama a asociarse en su
proyecto para el mundo.

Asi, el «pronombre personal»
catolico no es el «Yo» de Dios ni el
«yo» del hombre, sino un «nosotros».
Y esto no por méritos humanos, sino
por la libre e indescifrable estrategia
divina.

Esa es la unica razon: Dios podia,
pero no quiso actuar solo.
Corresponde al creyente discernir
esta estrategia y adecuarse a ella,
aceptando las consecuencias -asi al



menos lo asegura la Iglesia- con tanto
esfuerzo como alegria.

Es verdad que en este plan
misterioso hay cimas sobresalientes,
vistosas, porque la «colaboracion» se
propone a todos, pero para algunos
esta colaboracidn consiste
precisamente en mover a otros
hombres, en marcar el destino de
muchos.

Es el caso de los fundadores y las
fundadoras de 6rdenes,
congregaciones, institutos,
compafias, comunidades religiosas,
que caracterizan a la Iglesia casi
desde sus origenes.

En mi biblioteca, donde escribo estas
lineas, descansa -al alcance de la
mano, en las estanterias reservadas
para los instrumentos de uso
frecuente y rapido- el DIP, como lo
llamamos los que nos obstinamos en
interesarnos por estos asuntos. Es el
Diccionario de los Institutos de



Perfeccion, una obra vastisima que
intenta inventariar y describir todas
las manifestaciones de la vida
religiosa «organizada», en la mayoria
de los casos en forma comunitaria,
que se han dado a lo largo de la
historia de la Iglesia. Son gruesos
volumenes con formato de
enciclopedia, de mas de mil paginas
cada tomo. Tras veinte afios de
trabajo ininterrumpido, el equipo
internacional que lo elabora,
coordinado por las Ediciones San
Pablo, ha publicado 8 volumenes, y
aun no ha terminado la letra «s». La
redaccion ha advertido ya que,
cuando se llegue a la «z», sera preciso
preparar otros volumenes para
incluir a los institutos de perfeccion
surgidos mientras tanto, y para
corregir los errores cometidos a
pesar de los decenios de
investigaciones y la movilizacion de
los mayores expertos de todo el
mundo. Tantas son las
ramificaciones del Arca de Noé, o si



lo prefieren, la exuberante y casi
insondable selva a la que llaman
Iglesia...

La decision de tomarse en serio la fe,
hasta sus ultimas consecuencias, se
ha organizado a lo largo de los siglos
(y aun se organiza y se organizara: la
aventura catolica continua) en
innumerables «institutos». Y en el
origen de cada uno de ellos se
encuentra (para quien cree,
naturalmente) la propuesta, la
iluminacion, la asistencia divina.

La colaboracion de quien es llamado
a promover estas tareas suele
comenzar por el «descubrimiento»
de una necesidad en la sociedad y en
la Iglesia del momento. Son
circunstancias que exigen la
intervencion de la caridad, por
medio de la fe, la esperanza, la
voluntad, la energia y las manos de
creyentes. Y quien se percata de esa
necesidad, pone manos a la obray



convoca a otros hombres y mujeres
de buena voluntad para que
colaboren en ese proyeccto espiritual
y benéfico.

Asi nacieron las fundaciones
dedicadas a los jovenes y a los
ancianos, a los pobres y a los
enfermos, a los ignorantes y a los
obreros... Segun las necesidades de
cada momento, todo cristiano (y en
particular el que, misteriosa pero
explicitamente, recibe esta llamada)
sabe que debe tomar cartas en el
asunto, por amor a Dios y a los
hombres.

A pesar de estar inspirado por las
Alturas, el fundador o la fundadora -
una vez identificada la necesidad
que quiere colmar- elabora un plan,
hace proyectos, se organiza para
llevarlos a la practica fiandose mas
(si son verdaderos «santos») de la
ayuda de Dios que de sus fuerzas,
pero sin ahorrarse fatigas: es mas,



agotandose hasta lo inverosimil.
«Siervos inutiles», segun la paradoja
evangeélica; y, sin embargo,
indispensables al mismo tiempo para
una Omnipotencia que quiere
servirse de la debilidad. Necesarios
para un Cielo que quiere trabajar en
joint venture con la tierra.

Asi se enmarca, mas o menos, el
asunto.

En el caso del Opus Dei, a tenor de la
conciencia que tuvo el mismo
interesado, don Josemaria Escriva, y
el convencimiento que transmitio a
los que le siguieron y le siguen en el
Opus Dej, las cosas no sucedieron de
ese modo. No, al menos, en lo
referente a un «plan», a un «proyecto
de fundacion», a una «estrategia de
actuacion» elaborados por quien
estaba llamado a colaborar con Dios.

«Soy un fundador sin fundamento»,
repitié muchas veces el futuro beato.
Esta frase no expresa solo la habitual



humildad de los santos, pues en otro
momento afiade: «Yo no queria ser
fundador de nada, y menos aun de lo
que luego se llamo Opus Dei».

Precisamente, en esta «sorpresa» del
protagonista humano esta la fuerza
casi irresistible de esta aventura, que
segun el propio Escriva «no nacié
porque hubiera hecho estudios o
encuestas; porque -en definitiva- me
hubiese dado cuenta de que habia
que dar una solucion a algunos
problemas de la Iglesia espafiola, o
de la universal de aquella época. No,
yo no he proyectado ni programado
nada».

Los del Opus Dei aportan la siguiente
version de los hechos. Cuando
empez0 todo, en 1928, el joven don
Josemaria Escriva era sacerdote
desde hacia tres afios. Poco antes se
habia trasladado a Madrid para
completar sus estudios de Derecho,
con el permiso del arzobispo de



Zaragoza, la capital historica de
Aragon. Barbastro, la ciudad natal
del fundador del Opus Dei se
encuentra en esta region. Es una
ciudad de siete mil habitantes que
mira a los Pirineos (para que el lector
no espafiol se haga una idea, esta
mas o menos a la misma altura de
Lourdes, o un poquito mas al este).

Tras unos primeros encargos en
parroquias rurales, se instala en la
capital de Espafia. Para mantenerse y
para ayudar a su madre viuda, a su
hermana mayor y su hermano aun
nifio, imparte algunas clases y acepta
ser capellan del Patronato de
enfermos, una institucién benéfica
madrilefia.

Entre los enfermos, confirma con los
hechos su voluntad de tomarse en
serio su misién de sacerdote,
dedicandose del todo a la catequesis,
a la administracion de sacramentos,
a la asistencia no sélo a los enfermos



del Patronato sino también a los
miserables de los barrios periféricos
de Madrid.

No es mds que un joven sacerdote,
uno de tantos en una Espafia que
tiene incluso demasiados, si hemos
de hacer caso a las protestas de las
turbulentas izquierdas: anarquicos,
socialistas, comunistas, radicales. En
resumen, los mismos que, pocos afnos
despueés, protagonizaran la mas
sangrienta de las guerras civiles
modernas, en la que cometieron tales
excesos que no se explican por un
simple anticlericalismo, sino por un
verdadero odio a la religion, como el
fusilamiento en la calle publica de las
estatuas de los santos o el uso
obsceno de las hostias consagradas.

Como sefiala un historiador
imparcial, «la persecucion religiosa
que tuvo lugar en Espafia,
principalmente durante la primera
parte de la guerra, no tiene



precedentes en ningua otra pagina
de la historia de Europa, a menos
que nos remontemos a los dos
primeros siglos de la historia de la
Iglesia. El solo hecho de ser creyente
bastaba para ser eliminado».

Asi lo refleja la fuerza desnuda de los
numeros. En 1934, se produjo un
levantamiento en Asturias, prologo
de la gran tragedia; sdlo en la
primera semana, fueros asesinados
12 sacerdotes, 7 seminaristas, 18
religiosos. Y 58 iglesias fueron
incendiadas.

Desde julio de 1936, cuando comenzo
la guerra civil, la matanza se
extendio por todas las provincias
controladas por el gobierno de las
izquierdas. Se recurrio a los
procedimientos mas atroces (sin
excluir la crucifixion, la quema con
gasolina, el ahogamiento a base de
impedir la respiracion metiendo una
cruz en la garganta, y -para las



religiosas- la violacion en masa hasta
la muerte). Fueron asesinados 4.184
sacerdotes diocesanos, 2.365
religiosos, 283 religiosas, 13 obispos,
ademas de un numero
indeterminado de millares de
«conocidos catdlicos». Precisamente
en Barbastro, la ciudad de don
Josemaria, se asesino al 88% del
clero. Son datos ignorados -0
censurados- incluso por muchos
catolicos: esos que, como ya hemos
visto, solo se indignan contra el
franquismo y sus «asistentes
clericales», verdaderos o presuntos.

De todos modos, en aquel 1928 en el
que aun no ha explotado la situacion,
el joven don José Maria (mas tarde,
por devocidn, unira los dos nombres
en uno, Josemaria, por lo que ésta es
la grafia exacta) no es mas que uno
de tantos sacerdotes espafioles,
particularmente piadoso, coherente
con una vocacion auténtica.



No le ha llevado al estado sacerdotal
la «tendencia socioldgica» segun la
cual, desde hacia siglos, en toda
familia cristiana uno al menos de los
hijos solia hacerse religioso o
sacerdote, y una hija, monja. Es una
eleccion convencida, para seguir una
llamada que recibe, parece ser, hacia
los dieciséis afnos, de un modo
singular que se recuerda con
emocion dentro de la Obra, como he
podido escuchar.

Dejemos la palabra a uno de los mas
recientes y completos bidgrafos, el
alemdan Peter Berglar: «<una marfiana
especialmente fria del invierno de
1917-18, seguramente entre Navidad
y Reyes -desconocemos la fecha
exacta-, vio en Logrofio las huellas de
las pisadas de un carmelita descalzo
en la nieve (...). No significaban nada
que se pueda comprender con la
razon o bajo un punto de vista
utilitario (...). Las personas
"prudentes” saben de muchas



"locuras” de este tipo (...). En
cualquier caso, bajo la impresion de
aquel descubrimiento, su vocacion al
sacerdocio, que hasta el momento
desconocia, comenzo a desvelarse...».

Desde entonces, era sacerdote con la
certeza de su vocacion. Pero, ¢para
qué? ¢En qué direccion debe
desarrollar su celo religioso?
¢Parroco? ¢Profesor? ;Capellan?
¢Dedicarse a la curia?

Trabajando y rezando, espera a que
Dios se lo haga entender, a través de
los sucesos de la vida, «casuales» en
apariencia, por los que la
Providencia habla habitualmente, sin
esperar revelaciones misticas.

Se trata de un joven piadosoy
sereno; que reza mucho, pero que
estd, al mismo tiempo, en los detalles
concretos: es decir, todo lo contrario
de un visionario, de esas personas
«que oyen voces». No es casualidad
que, antes de decidirse por el



seminario, le atrajeran estudios
técnicos como la arquitectura o la
ingenieria: una pasion que no
abandonara y que pondra en
practica, por ejemplo, durante la
construccion de la sede central de la
Obra en Roma y del gran santuario
mariano de Torreciudad, cercano a
su Barbastro. Tampoco fue casual
que el cardenal arzobispo de
Zaragoza, al ver sus dotes de
organizador tranquilo y de lider
natural, le nombrase, con sélo veinte
afios, inspector interno del seminario
diocesano: un nombramiento de
«superior» tan precoz que tuvieron
que adelantarle las 6rdenes menores.
Era, en definitiva, una persona poco
comun.

En ese clima marcado no
precisamente por excitaciones
misticas llega el 2 de octubre de 1928.
Los miembros del Opus Dei de todo
el mundo celebran esa fecha desde
entonces festivamente. No como el



aniversario de una fundacién, sino
fundamentalmente como la
revelacion del proyecto que aquel dia
Dios decidio poner en marcha: un
«instrumento de santificacion»
surgido de las profundidades
insondables de la eternidad, y
destinado a durar tanto como la
Iglesia, hasta el final de los tiempos,
ese instante en que la fe espera la
nueva venida de Cristo victorioso y
glorioso.

La Obra no duda de que tendra esta
duracion, pues el beato afirmo en
varias ocasiones que la presencia (y
la expansion) continuarian
«mientras hubiese hombres sobre la
tierra», porque (y aqui anticipamos
la finalidad de la Institucion), «por
mucho que cambien las formas
técnicas de la produccion, los
hombres tendran siempre un trabajo
que poder ofrecer a Dios, que poder
santificar». Mas aun: «No somos una
organizacion nacida en



circunstancias particulares de una
época determinada». Por
consiguiente, «el Opus Dei
conservara siempre su razon de ser».
(El joven numerario que me
acompaifiaba por los pasillos de la
sede central, y al que manifesté mi
admiracion por la solidez de los
materiales de toda esa construccion,
me replico: «Es cierto; pero para
ahorrar. Todo esto debe durar
siglos»).

¢Qué sucedio entonces aquel dia
decisivo? Para saberlo, acudamos a
las palabras, muy medidas, que son
de algun modo oficiales en la Obra y
que han sido reconocidas como
auténticas por la Iglesia en su
decreto de beatificacion, promulgado
por el papa 64 afios después de aquel
hecho. Asilo narra el Postulador de
la Causa: «el 2 de octubre de 1928, el
siervo de Dios don Josemaria
participaba en unos Ejercicios
espirituales en la casa de los padres



misioneros de San Vicente de Paul,
situada en la madrilefia calle Garcia
de Paredes. Mientras se encontraba
recogido en su habitacion, Dios se
dignd iluminarlo: y vio el Opus Dei,
tal como el Sefior lo queria y como
seria a lo largo de los siglos».

Volvamos a Peter Berglar, el bidgrafo
aleman de Escriva: «Monsefior
Escriva de Balaguer afirmo siempre,
sin sombra de duda, que el Opus Dei
no lo habia inventado él, que no lo
habia fundado como consecuencia de
una serie de elucubraciones, analisis,
discusiones y experiencias, que no
era en absoluto el resultado de
intenciones buenas o piadosas. Dejo
entrever claramente que el
"fundador" era Dios mismo y que la
transmision a aquel "joven
sacerdote" de aquel encargo habia
sido un hecho sobrenatural, una
gracia divina».



Una «gracia» de las que asustan; en
efecto, amedrentd al destinatario,
que de algun modo intento
escabullirse. Mas tarde dira que se
sometio «de mala gana», porque «no
me gustaba ser fundador de nada».

Deseando obedecer a Dios y por
consiguiente a la mision (mas
aterradora que entusiasmante, al
menos en esos primeros tiempos)
que se le habia puesto sobre los
hombros, busco una especie de
escapatoria: comenzo a informarse
para saber si en algun lugar existia
ya algo que correspondiese a lo que
habia «visto», para asociarse y -como
escribio«ponerse en ultimo lugar,
para servir».

No hubo nada que hacer: la «cosa»
todavia no existia, y le tocaba
precisamente a €l aceptar el papel de
instrumento, para hacer pasar la
voluntad divina de la potencia al
acto. Pero aun muchos afios mas



tarde, se le escucho decir: «me
gustaria no ser de la Obra, para pedir
la admision y ser el ultimo». Es decir,
seguir a otro cualquiera llamado en
su lugar.

En aquel otofio de 1928, si se echaba
una mirada alrededor, no se daban
los presupuestos para una obra como
la que «habia visto», con esas
dimensiones tan amplias y destinada
a permanecer en el tiempo. «Tenia
veintiséis afos, y no poseia mas que
gracia de Dios y buen humor»: asi
sintetizo el «equipaje» del que
disponia.

Un buen humor que,
verdaderamente, iba a necesitar,
pues dieciséis meses mas tarde
recibi6 otra sorpresa, o mas bien un
auténtico mazazo. «Esta Obra a la
que se me ha pedido dar la vida sera
solo para hombres: nunca habra
mujeres, ni de broma, en el Opus
Dei». Asi habia escrito a principios



del mes de febrero de 1930 a uno de
los pocos amigos a los que habia
abierto el corazon.

Y, sin embargo, pocos dias después, el
14 de febrero de ese mismo 1930,
mientras celebraba misa en el
pequeiio oratorio privado de la
anciana marquesa de Onteiro, «vio
de nuevo» el Opus Dei del mismo
modo misterioso que aquel 2 de
octubre, pero esta vez compuesto por
hombres y mujeres.

Un problema mas, y no de poca
monta. Por lo que a él se referia, de
buena gana lo habria evitado. Sobre
todo, por la dificultad del
«reclutamiento» entre las mujeres
por parte de un sacerdote con solo 28
afios, en una Espafia y en una Iglesia
de los afios treinta. Pero, también,
por problemas organizativos: era
preciso encontrar una féormula
institucional y un modo concreto
para asegurar la unidad y al mismo



tiempo la separacion que la
prudencia, la conveniencia y las
leyes candnicas exigian. Formula y
modo que, una vez puestos en
practica, sintetizd asi el Beato: «El
Opus Dei consta de dos secciones
diversas, totalmente separadas, como
dos obras distintas, una masculina y
otra femenina; sin interferencia
alguna, ni de gobierno, ni de régimen
economico, ni de apostolado, ni de
hecho».

Y afiadia un ejemplo, para que
quedase mas claro: «en la Obra, las
dos secciones son como dos borricos
que tiran del mismo carro, en la
misma direccion». Usaba con
frecuencia la imagen del borrico, ese
burro paciente que hace girar la
noria para sacar agua del pozo, como
ejemplo para los suyos; del mismo
modo que comparaba a sus hijas con
los patos, que aprenden a nadar en
cuanto se les echa al agua. Por esa
razon, se encuentra con frecuencia



figuras de burros y de patos en los
Centros de hombres y de mujeres,
respectivamente. Lo preciso porque,
segun ciertas investigaciones -como
la del «The Economist», citada mas
arriba- esas imagenes serian «una
sefial oculta de reconocimiento»,
como ciertos signos geomeétricos,
baldosas a cuadros, las dos columnas,
la escuadra con el compas para los
masones...

La seccion masculina y la femenina
no son, por tanto, dos fuerzas
divergentes, sino dos energias que,
actuando en paralelo, se suman.
Estan unidas en la persona del
Prelado, que es el Padre tanto para
los hombres como para las muj eres.

Como la inmensa mayoria de los
miembros del Opus Dei estan
casados, esta claro que para ellos la
relacion hombre-mujer es la propia
de una familia profundamente
cristiana. En cambio, los numerarios



y los agregados se comprometen a
vivir el celibato. Hay casi tantos
hombres como mujeres, con un
ligero predominio femenino, unas
38.500 mujeres frente a los 38.000
varones, segun los datos de finales de
1993 (a estos datos hay que afiadir
los 1.500 sacerdotes, todos ellos -
obviamente- hombres).

La severidad de las normas de la
Institucion para que exista
colaboracion sin interferencias -mas
aun, sin contacto alguno (salvo el
regulado claramente)- ha suscitado
las ironias de muchos, también en
ambientes clericales.

Como en todo, caben distintas
intepretaciones. Lo que para algunos
puede ser «beateria superada», otros
pueden entenderlo como
«prudencia» y «realismo», necesarios
para no hacer mas dificil de lo que ya
es hoy dia (al menos, desde el punto
de vista humano) vivir la castidad.



Ademas, hay que considerar el alto
concepto que el beato tenia del
matrimonio, que presento siempre
como «una verdadera vocacion, un
gran signo cristiano». Por tanto, la
«proteccion» de la otra vocacion que
es el celibato no parece que pueda
ser clasificada superficialmente
como debida a la «tipica sexofobia
catodlica», ni mucho menos como
misoginia, como querrian ciertos
criticos.

Volveremos a este asunto. Ahora
interesa regresar a ese
«descubrimiento» durante la misa en
casa de la anciana marquesa, a esa
vision de «la otra mitad del Cielo»,
que hizo mas gravosa la carga del
joven cura.

Tanto es asi que un dia llego a
exclamar, como haciendo balance:
«la fundacion del Opus Dei tuvo
lugar sin mi». No pensaba en la Obra,
no habia hecho plan o proyecto



alguno, ni tampoco pretendia
solucionar necesidad alguna de la
Iglesia espafiola o universal cuando -
inesperadamente- «vio», aquel 2 de
octubre de 1928, lo que estaba
llamado a dar vida. Pero afiadia: «La
seccion femenina naci6 contra mi
opinién personal». Aquel 14 de
febrero de 1930, mas como una
imposicidon que como una
proposicion, fue «obligado» a aceptar
esa parte, pues originalmente no
pensaba, «ni de bromav», en incluir a
mujeres en el proyecto que Dios le
habia puesto delante.

En cualquier caso, después del 2 de
octubre de 1928 y mds aun a partir
de febrero de 1930, la vida de
Josemaria Escriva de Balaguer no es
sino la historia de un jardinero al
que se ha entregado una semilla y
dedica todos sus cuidados, todo su
tiempo, todas sus energias -toda su
vida, en suma- para hacer crecer la
planta. El 2 de octubre es el dia en



que la liturgia celebra la fiesta en
honor de los Santos Angeles
custodios: por eso, estos traits
d'union entre el Cielo y la tierra que,
por la fe, son las criaturas angélicas,
abundantes en el Antiguo y en el
Nuevo, tienen un puesto importante
en la espiritualidad del Opus Dei.

A la vista de como sucedieron las
cosas (al menos, tal y como se cuenta
y se cree en la Obra), también los
ajenos podemos entender mejor el
porqué de esa «presencia» de Escriva
entre los suyos, esa insistencia en
citar sus palabras, ese llamarlo
«nuestro Padre», que sefialaba al
principio y que, para quien esta al
margen, suena como retorica y
manifestacion del culto a la
personalidad.

El hecho es que ese sacerdote y esta
institucion no son en modo alguno
separables: Escriva es el Opus Dei.
Ciertamente, no en el sentido de que



sea «suyo» (en pocas instituciones
que han surgido en la Iglesia esta
expresion resulta mas impropia,
tanto que en este caso parece incluso
inadecuado hablar de un
«fundador»). Escriva es el Opus Dei
en el sentido de que, volviendo a la
imagen de antes, el jardinero y la
simiente que se le ha confiado
forman una sola cosa.

Por esa razon, la vida de ese
sacerdote, a diferencia de la
existencia terrena de tantos colegas
suyos en la santidad, es a primera
vista poco apasionante: sin grandes
acontecimientos visibles desde fuera,
«monadtona» en el sentido
etimologico del término: con un solo
«tono», porque aspiraba a un unico
fin. Es la historia (en gran parte
interior, y por tanto inaccesible) del
esfuerzo, sin reservarse nada, de un
hombre que pretende transformarse
en un instrumento cada vez mas
ductil, docil, diligente, para hacer



visible en la historia un proyecto
concebido desde la eternidad y
puesto sobre sus hombros. Este
proyecto, en efecto, cayo sobre él
como una cruz, ante la cual
instintivamente (como prueba de su
«normalidad») se retrajo. Pero
practico a continuacion, y con fruto,
lo que mas tarde aconsejo a los
suyos: «,No es cierto que, en cuanto
dejas de tener miedo a la cruz, a lo
que la gente llama "cruz", cuando
pones tu voluntad en aceptar la
voluntad divina, eres feliz, y
desaparecen todas las
preocupaciones, todos los
sufrimientos fisicos y morales?».

Precisamente, a causa de lo que se
acaba de decir, no voy ni siquiera a
esbozar las lineas maestras de una
biografia, que coincidiria con la
historia de la primera fase -la que va
desde la semilla hasta el arbol joven-
de una Obra que la colma y explica
por entero. Intentar informar de



modo sintético y objetivo sobre el
Opus Dei -sobre su espiritu, sobre su
organizacion- es el mejor modo de
informar sobre Escriva. El cual, por
otra parte, tuvo como programa y
como ideal: «ocultarme y
desaparecer es lo mio, que solo Jesus
se luzca».

Por consiguiente, incluyo al final del
libro un apéndice con un sumario
cronoldgico: en él podran seguir, si
tienen interés, como avanzo y fue
tomando forma, afo tras afio, paso a
paso, la mision que Escriva estaba
convencido de haber recibido.
Nosotros seguiremos reflexionando
sobre la realizacion de esa mision en
las paginas siguientes, sin las
limitaciones de una biografia.

Veamos tan solo qué sucedio cuando
el sacerdote de 26 afios «vio». Esto es
importante, porque en esos primeros
momentos se encierra el sentido y el



estilo propio de todo lo que vendra
después.

Escuchemos de nuevo al ya citado
Berglar: «después de la experiencia
enigmatica de 1928, y tras la de 1930,
externamente, en los primeros
tiempos no cambid absolutamente
nada. Monsefior Josemaria Escriva
no actuo como suelen hacerlo los
"fundadores" de iniciativas humanas
de cualquier tipo. Estos suelen hacer
declaraciones y presentar
programas, explicando los motivos,
los fines, los medios y las actividades
previstas; luego, hacen propaganda,
publican anuncios y se preocupan de
su presencia publica... El nacimiento
y el desarrollo del Opus Dei no tuvo
lugar de esa manera. Su fundador no
emitio un "escrito programatico" en
el que expusiera, por ejemplo, la
situacion del cristianismo en general,
el de la Iglesia catolica en particular
y las medidas que se deberian tomar



para promover una entrega total de
los laicos...».

Continua el historiador aleman:
«Tampoco fundo en seguida una
"Asociacion" que paracticara esos
"principios" ni redact6 unos estatutos
que le permitieran empezar a captar
miembros. Aunque siempre ha
habido y siempre habra fundadores
y fundaciones de este tipo (porque es
algo perfectamente legitimo), el
fundador del Opus Dei no actuo asi.
La Obra nacio y empezo a crecer
como todo lo que tiene vida propia,
como todo lo que no se ha edificado
artificialmente ni se ha construido
con arreglo a un plan: es decir, como
una planta que crece en silencio, con
calma...».

Esta ausencia de esquemas
ideoldgicos, de proyectos sobre el
papel; esta primacia de la vida sobre
la teoria; esta conciencia de que, mas
que inventar o crear, era preciso



ayudar a que la semilla creciera, dia
tras dia, uniendo el amor a la
experiencia: todo esto, por lo que he
visto, me parece una caracteristica
fundamental en el Opus Dei. Mas
aun, quiza sea uno de los secretos de
su éxito en un mundo -y hoy
también, por desgracia, en una
Iglesia- que se afana en difundir
«documentos», en convocar
«reuniones de expertos», organizar
«debates», «Simposios», «congresos»,
«sinodos», en encargar «encuestas
sociologicas».

He aqui otro motivo que alienta las
sospechas de que los miembros del
Opus Dei se esconden, proceden
ocultamente, maniobran tras el
escenario. Se desconfia de ese
crecimiento «fisioldgico», que se va
ampliando poco a poco, como una
mancha de aceite, con el ritmo
progresivo y lento de la vida normal
y corriente, hombre a hombre, de
igual a igual, sin debates, manuales,



mitines, proclamas, ideologias. Es lo
que el beato llamaba «apostolado de
amistad y confidencia»: un
apostolado que no se ve, que no hace
ruido, que no sale del ambiente
personal en que nos movemos a
diario, y que por esa misma razon
puede alarmar a quien lo descubra,
induciéndole a sospechar quién sabe
qué secretos.

A diferencia, por ejemplo, de los
testigos de Jehova, ninguin miembro
del Opus Dei (aunque le mueva
también el celo apostolico), ira a
llamar al timbre de casas
desconocidas para ofrecer material
de propaganda y para convencer a
gente que ve por primera vez, con los
argumentos estandar aprendidos en
las «escuelas de ministerio
teocratico», segun los métodos del
advertising americano. La formacion
doctrinal que ofrece la Prelatura no
se dirige a una «promocién» religiosa
de ese tipo. Tiende, sobre todo, al



testimonio de la vida real; y después
a la «<amistad» y a la «confidencia»
que nacen en el &mbito de las
relaciones personales. El apostolado
que realizan es, en gran parte,
«invisible»; y resulta comprensible
que quien no conozca su sentido,
pueda confundirlo con una estrategia
de ocultamiento.

Por otra parte, el mismo beato
definia la Obra como «una
organizacion desorganizada».
Describia asi el caracter de una
institucion donde existe la necesaria
organizacion, como he comprobado
personalmente: en los ambientes
donde trabajan hombres y mujeres
de la Obra, se 1o aseguro, las cosas
funcionan de modo impecable, con
rasgos de seriedad y de solidez
extremas. Pero esta organizacion
deja todo el espacio posible a la
imprevisibilidad, a la complejidad, a
la riqueza de la vida que sdlo la
deformacion intelectualista intenta



sometar a esquemas, programas,
jaulas ideologicas, acabando por
ahogarla.

En una biografia de Escriva encontré
una frase que quiza dice mas de lo
que pretendia expresar el autor.
«También al cabo de decenios, su
memoria no fallaba, y le permitia
recordar los detalles mas nimios,
especialmente los que se referian a
las personas, a sus familias y a los
acontecimientos domésticos».

He puesto las ultimas palabras de la
cita en cursiva por un motivo
preciso. Probablemente, el rasgo mas
inquietante y siniestro de los
idedlogos y de sus productos
intelectuales que caracterizan -y que
con tanta frecuencia han devastado y
devastan- los ultimos dos siglos, es la
obsesion por los planes «generales»,
que va pareja con el olvido de las
dimensiones «personales». Es la
atencion espasmodica por las



«ideas», unida al desprecio por los
«individuos».

El ideologo recuerda rostros, si; pero
solo los de sus adversarios y los de
sus aliados ideologicos; recuerda
nombres, pero solo los que puede
citar como apoyo para su «lucha». Lo
que es seguro es que no sabra
recordar -ni le

preocupa- los detalles mas nimios,
especialmente los que se referian a
las personas, a sus familias y a los
acontecimientos domesticos.

El hecho de que éste fuera un rasgo
de la personalidad del fundador del
Opus Dei, que intentd inculcar a los
suyos, me parece una buena sefal:
donde hay generalismos, fanatismo,
deshumanizacion, donde existen
«intelectuales» e «idedlogos», nadie
se ocupa de las «familias», de los
«asuntos domésticos». En una
palabra, de las personas.



Probablemente, una institucion
donde se recuerda el cumplearios de
un nieto y donde se aprecia un
interés sincero por la salud de una
tia enferma, sea menos temible de lo
que se cree.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/un-fundador-
sin-fundamento/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-sin-fundamento/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-sin-fundamento/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-sin-fundamento/

	"Un fundador sin fundamento"

