
opusdei.org

Un fundador que
respetaba la libertad
de sus seguidores

Capítulo de "El Fundador del
Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido"

01/12/2009

El Fundador del Opus Dei nació en
Barbastro (Aragón) el 9 de enero de
1902. Ingresó en el seminario de
Logroño a los dieciséis años. En
aquel momento su llevaba cuatro
años residiendo en la capital de La
Rioja, adonde se había visto



trasladado a causa de un fuerte revés
económico.

Comentaba años Escrivá después que
durante su estancia en Logroño
experimentó en su alma que Dios le
llamaba para hacer algo por Él,
aunque ignoraba el contenido de ese 
algo . A raíz de esa llamada decidió
hacerse sacerdote y durante once
años le pidió al Señor que le
desvelase en qué consistía aquel
querer divino.

Al fin, el 2 de octubre de 1928, tres
años después de su ordenación
sacerdotal en Zaragoza, mientras
trabajaba en Madrid como capellán
de una fundación caritativa, vio
claramente que Dios le llamaba a
abrir un camino de santidad en
medio del mundo que llevara a los
hombres y las mujeres a alcanzar la
plenitud de la vida cristiana en el
ejercicio de su propia profesión, en
su vida familiar y social, y



esforzándose por vivir una intensa
vida de oración y de sacramentos.
Con la ayuda de los sacerdotes, esos
hombres y esas mujeres serían un
fermento espiritual en el seno de la
sociedad, y al igual que la levadura
en la masa, contribuirían a mejorar
sus ambientes familiares y
profesionales, vivificándolos con los
valores evangélicos.

Al principio siguieron a Escrivá
algunos estudiantes universitarios; y
a partir de febrero de 1930, varias
mujeres jóvenes.

Para formar humana, profesional y
cristianamente a los jóvenes
universitarios que le seguían y poder
transmitirles su afán de almas, abrió
una academia en 1933, que un año
después amplió con una residencia
universitaria.

Las circunstancias no podían ser más
desfavorables: la República, nacida
pocos años antes, en 1931, había



dictado una serie de leyes
anticlericales que vinieron
acompañadas por medidas vejatorias
contra las congregaciones religiosas;
y eran frecuentes por las calles las
algaradas de signo antirreligioso.
Pero el joven fundador no se detuvo.
En julio de 1936, cuando estalló la
guerra civil, estaba estudiando la
posibilidad de abrir otros dos nuevos
centros de formación cristiana,
semejantes al de Madrid: uno en
Valencia y otro en París.

Con los brazos abiertos a todos y
respetuoso siempre con la libertad de
cada persona, don Josemaría no
hacía ningún tipo de declaración
partidista sobre la situación política
que le rodeaba. Los jóvenes que le
seguían tenían filiaciones políticas
muy diversas y a veces, antagónicas:
había entre ellos nacionalistas,
monárquicos que estaban cada vez
más en desacuerdo con el gobierno
constituido, católicos vascos de



fuerte sentido republicano y
defensores de sus libertades patrias,
etc.

“El Padre”, como todos le llamaban,
no hacía alusión alguna a las libres
opciones temporales de cada cual,
aunque les pedía, eso sí, que no
hablaran de cuestiones políticas en
aquel centro al que acudían para
formarse cristianamente. Les
explicaba que la labor apostólica que
llevaba a cabo no era, en modo
alguno, una respuesta ante la
situación político-religiosa que
atravesaba el país. “La Obra de Dios –
decía- no la ha imaginado un
hombre, para resolver la situación
lamentable de la Iglesia en España
desde 1931”. “No somos una
organización circunstancial” –
recalcaba- (...) “ni venimos a llenar
una necesidad particular de un país
o de un tiempo determinados,
porque quiere Jesús su Obra desde el
primer momento con entraña



universal, católica” [1] . “El vínculo
que os une -insistía el fundador- es
de naturaleza exclusivamente
espiritual (...) Lo que descarta toda
idea o intención política o partidista” 
[2] .

Escrivá se limitaba a enseñar —y eso
ya era mucho— el mensaje del Opus
Dei, que convoca a los cristianos
corrientes a santificarse en medio del
mundo y a esforzarse por vivir la
llamada evangélica con todas sus
consecuencias, recordándoles las
palabras del Señor: “Sed perfectos
como vuestro Padre Celestial es
perfecto”. No les ofrecía un recetario
de reformas sociales, ni un programa
político determinado. Sabía –y
recordaba- que el esfuerzo por
transformar la sociedad para hacerla
más fiel a los valores evangélicos es
una tarea que corresponde a cada
fiel cristiano en particular. Es el
cristiano de a pie quien debe
formular y proponer, con plena



responsabilidad, las consecuencias
sociales concretas que, a su juicio
personal, lleva implícito ese mensaje.

Esta convocatoria –nacida de la
enseñanza perenne de la Iglesia y
que invita a los cristianos a obrar en
todo momento de forma coherente
con su fe- tiene unas claras
consecuencias sociales. Partiendo de
esas enseñanzas los cristianos
pueden proponerse programas
sociales y políticos muy variados y
diversos a los que proponen –
partiendo de esas mismas
enseñanzas- otros cristianos, con una
pluralidad grande de enfoques y
perspectivas. Fueran las que fuesen
las opciones personales de cada uno,
el Fundador alentaba a los cristianos
a formarse bien desde el punto de
vista doctrinal, y a cultivar una
profunda vida interior acompañada
por la creatividad y la iniciativa
apostólica personal en todos los
ámbitos. Porque sólo así –decía- cada



cristiano, con personal
responsabilidad, con autonomía y
respeto a las legítimas opciones de
los demás, será capaz de llevar a
cabo una profunda renovación
espiritual de la sociedad.

Conviene recalcar este punto: Escrivá
alentaba a llevar a cabo una 
renovación espiritual personal; es
decir: no daba ningún tipo de
consigna, encaminada, por ejemplo,
a reinstaurar nostálgicamente, la
antigua cristiandad , si se entiende
ese término – cristiandad - en su
acepción política. Es interesante
recordar que la palabra cristiandad
no aparece en Camino.

No se trata de regresar a situaciones
del pasado, sino de transformar el
mundo presente desde dentro . Y esa
transformación debía realizarse –
explicaba el Fundador- en todas las
épocas, en todos los países, en todos
los ámbitos sociales, porque todos los



oficios, trabajos y actividades nobles
de los hombres pueden convertirse
en caminos de santidad. “Hemos de
estar siempre de cara a la
muchedumbre, porque no hay
criatura humana que no amemos,
que no tratemos de ayudar y de
comprender. Nos interesan todos,
porque todos tienen un alma que
salvar” [3] . La palabra “alma”se
encuentra frecuentemente en sus
escritos, y es una manifestación del
sentido estrictamente espiritual y
apostólico de sus enseñanzas.

Hablaba con frecuencia del común
denominador del que gozaban las
personas que le seguían (la fe
cristiana, las enseñanzas de la
Iglesia, un espíritu y unos modos
apostólicos específicos) y del 
numerador diversísimo y variado del
que gozaban: ese numerador eran las
libres opiniones y opciones
personales de cada una, de cada uno,
en materias políticas, culturales,



científicas, artísticas, profesionales,
etc.

Continuó predicando esto mismo,
década tras década, de forma
inalterable, en las circunstancias más
diversas: en la preguerra, en el
fragor de la contienda civil y durante
el régimen que se impuso en España
a continuación; y en los treinta y un
países del mundo a los que llegó su
acción apostólica a lo largo de su
vida.

Este rechazo explícito de cualquier
forma de clericalismo resulta
completamente congruente con la
condición secular de los miembros
del Opus Dei, que son “ciudadanos de
dos ciudades”; es decir, fieles
corrientes que gozan de los mismos
derechos y obligaciones que sus
conciudadanos.

En los documentos que el Fundador
sometió a la aprobación de la Santa
Sede en 1947 [4] , hizo constar un



mandato específico para los
directores del Opus Dei, indicándoles
con rotunda claridad que deberían
abstenerse por completo de
intervenir en cualquier ámbito
(político, cultural, profesional, etc.)
que perteneciera a la libre elección
de los miembros de la Obra. Los
estatutos definitivos del año 1982,
sancionados por Juan Pablo II con
motivo de la erección del Opus Dei
en Prelatura personal, recogieron ese
mandato [5] .

Esto explica que cada vez que ha
surgido alguna cuestión relativa a
este punto en cualquier país del
mundo, hayan sido los propios
miembros del Opus Dei los que han
reafirmado su libertad absoluta de
opinión y de compromiso político,
cultural y profesional. En los
contextos culturales más diversos
han señalado que ellos son los únicos
responsables de sus libres opciones
personales; y que no representan en



modo alguno con sus actuaciones a la
institución de la Iglesia a la que
pertenecen.

Y lo mismo han hecho los
responsables del Opus Dei en casos
similares.

La cuestión se planteó por primera
vez en 1957 en España, cuando
fueron nombrados ministros del
Gobierno dos miembros del Opus
Dei: Mariano Navarro Rubio y
Alberto Ullastres. Al conocer este
dato, ciertos periodistas de la prensa
internacional, como no sabían en
qué tendencia clasificarlos, les
colgaron rápidamente el sambenito
de “tecnócratas” o “tecnócratas del
Opus Dei”.

Esta calificación – tecnócratas del
Opus Dei - era falsamente precisa :
porque Ullastres y Navarro no
accedieron a sus cargos por su
condición de miembros del Opus Dei,
ni actuaron en ningún momento



como representantes de esta
institución en la vida política;
además, con esa calificación se
englobaba arbitrariamente bajo el
nombre “Opus Dei” a un conjunto de
políticos –los llamados tecnócratas -
que sólo tenían en común con
Ullastres y Navarro la pertenencia al
mismo equipo de gobierno. Todos
estos hombres resultaban difíciles de
“clasificar” en relación con las
tendencias más conocidas, y que
eran entonces: falangistas, militares,
monárquicos (ya fueran
donjuanistas, juancarlistas o
carlistas), y demócrata-cristianos
procedentes de la Acción Católica o
de la Asociación Nacional de
Propagandistas.

Cinco años después, en 1962, otro
miembro del Opus Dei, Gregorio
López Bravo, entró a formar parte
del gobierno. Tres años después
Ullastres y Navarro Rubio salieron
del gobierno y fueron nombrados



ministros cuatro miembros del Opus
Dei: el ya citado López Bravo, Juan
José Espinosa, Laureano López Rodó
y Faustino García Moncó.

En el gobierno de 1969 había tres
miembros del Opus Dei: López Bravo,
López Rodó y Vicente Mortes. Entre
los ministros nombrados en 1973 uno
(López Rodó); y entre los nombrados
en 1975, uno también, Fernando
Herrero Tejedor.

Esto significa que de los 129
ministros que nombró Franco desde
el 3 de octubre de 1936 hasta su
fallecimiento en 1975, sólo ocho
ministros eran del Opus Dei. Y esos
ocho ministros, que pertenecieron a
diversas tendencias, estuvieron en
gobiernos muy distintos del Régimen,
a lo largo de los años cincuenta,
sesenta y setenta respectivamente.

[1] Cfr. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaría Escrivá de Balaguer,



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984 , p. 95.

[2] Ibid , p.85.

[3] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei , vol I, Rialp,
Madrid 1997, pp.299-300.

[4] Ver Decretum laudis de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
y Opus Dei como instituto secular de
derecho pontificio, fechado el 24 de
febrero de 1947. Citado por A.
Fuenmayor, V. Gómez Iglesias y J. L.
Illanes en El Itinerario jurídico del
Opus Dei, Eunsa, Pamplona 1989 , pp
532-535 ; y elDecreto Primum Inter
del 16 de junio de 1950, citado en 
ibid., pp. 544-553.

[5] Ver los Estatutos de la Prelatura
de la Santa Cruz y Opus Dei ( Codex
iuris particularis Operis Dei ) citados
en ibid ., pp. 628-657. Ver también la
Declaración Praelaturae personales ,
del Cardenal Sebastián Baggio,



Prefecto de la Congregación de
Obispos (23 de agosto de 1982) que
acompaña la sanción de los
Estatutos, citada en ibid . p. 621.

François Gondrand

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-fundador-
que-respetaba-la-libertad-de-sus-

seguidores/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/

	Un fundador que respetaba la libertad de sus seguidores

