opusdei.org

Un fundador que
respetaba la libertad
de sus seguidores

Capitulo de "El Fundador del
Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido”

01/12/2009

El Fundador del Opus Dei nacio en
Barbastro (Aragon) el 9 de enero de
1902. Ingreso en el seminario de
Logrofio a los dieciséis afos. En
aquel momento su llevaba cuatro
afnos residiendo en la capital de La
Rioja, adonde se habia visto



trasladado a causa de un fuerte revés
econdémico.

Comentaba afios Escriva después que
durante su estancia en Logrofio
experimento en su alma que Dios le
llamaba para hacer algo por El,
aunque ignoraba el contenido de ese
algo . A raiz de esa llamada decidio
hacerse sacerdote y durante once
afos le pidio al Sefior que le
desvelase en qué consistia aquel
querer divino.

Al fin, el 2 de octubre de 1928, tres
afos después de su ordenacion
sacerdotal en Zaragoza, mientras
trabajaba en Madrid como capellan
de una fundacién caritativa, vio
claramente que Dios le llamaba a
abrir un camino de santidad en
medio del mundo que llevara a los
hombres y las mujeres a alcanzar la
plenitud de la vida cristiana en el
ejercicio de su propia profesion, en
su vida familiar y social, y



esforzandose por vivir una intensa
vida de oracion y de sacramentos.
Con la ayuda de los sacerdotes, esos
hombres y esas mujeres serian un
fermento espiritual en el seno de la
sociedad, y al igual que la levadura
en la masa, contribuirian a mejorar
sus ambientes familiares y
profesionales, vivificAndolos con los
valores evangélicos.

Al principio siguieron a Escriva
algunos estudiantes universitarios; y
a partir de febrero de 1930, varias
mujeres jovenes.

Para formar humana, profesional y
cristianamente a los jovenes
universitarios que le seguian y poder
transmitirles su afan de almas, abrio
una academia en 1933, que un afio
después amplid con una residencia
universitaria.

Las circunstancias no podian ser mas
desfavorables: la Republica, nacida
pocos afios antes, en 1931, habia



dictado una serie de leyes
anticlericales que vinieron
acompafadas por medidas vejatorias
contra las congregaciones religiosas;
y eran frecuentes por las calles las
algaradas de signo antirreligioso.
Pero el joven fundador no se detuvo.
En julio de 1936, cuando estalld la
guerra civil, estaba estudiando la
posibilidad de abrir otros dos nuevos
centros de formacion cristiana,
semejantes al de Madrid: uno en
Valencia y otro en Paris.

Con los brazos abiertos a todos y
respetuoso siempre con la libertad de
cada persona, don Josemaria no
hacia ningun tipo de declaracion
partidista sobre la situacion politica
que le rodeaba. Los jovenes que le
seguian tenian filiaciones politicas
muy diversas y a veces, antagonicas:
habia entre ellos nacionalistas,
monarquicos que estaban cada vez
mas en desacuerdo con el gobierno
constituido, catodlicos vascos de



fuerte sentido republicano y
defensores de sus libertades patrias,
etc.

“El Padre”, como todos le llamaban,
no hacia alusién alguna a las libres
opciones temporales de cada cual,
aunque les pedia, eso si, que no
hablaran de cuestiones politicas en
aquel centro al que acudian para
formarse cristianamente. Les
explicaba que la labor apostdlica que
llevaba a cabo no era, en modo
alguno, una respuesta ante la
situacion politico-religiosa que
atravesaba el pais. “La Obra de Dios —
decia- no la ha imaginado un
hombre, para resolver la situacion
lamentable de la Iglesia en Espaiia
desde 1931”. “No somos una
organizacion circunstancial” —
recalcaba- (...) “ni venimos a llenar
una necesidad particular de un pais
0 de un tiempo determinados,
porque quiere Jesus su Obra desde el
primer momento con entrafia



universal, catolica” [1] . “El vinculo
que os une -insistia el fundador- es
de naturaleza exclusivamente
espiritual (...) Lo que descarta toda
idea o intencion politica o partidista”

[2].

Escriva se limitaba a ensefiar —y eso
ya era mucho— el mensaje del Opus
Dei, que convoca a los cristianos
corrientes a santificarse en medio del
mundo y a esforzarse por vivir la
llamada evangélica con todas sus
consecuencias, recordandoles las
palabras del Sefior: “Sed perfectos
como vuestro Padre Celestial es
perfecto”. No les ofrecia un recetario
de reformas sociales, ni un programa
politico determinado. Sabia -y
recordaba- que el esfuerzo por
transformar la sociedad para hacerla
mas fiel a los valores evangélicos es
una tarea que corresponde a cada
fiel cristiano en particular. Es el
cristiano de a pie quien debe
formular y proponer, con plena



responsabilidad, las consecuencias
sociales concretas que, a su juicio
personal, lleva implicito ese mensaje.

Esta convocatoria —nacida de la
ensefianza perenne de la Iglesia y
que invita a los cristianos a obrar en
todo momento de forma coherente
con su fe- tiene unas claras
consecuencias sociales. Partiendo de
esas ensefianzas los cristianos
pueden proponerse programas
sociales y politicos muy variados y
diversos a los que proponen —
partiendo de esas mismas
ensefianzas- otros cristianos, con una
pluralidad grande de enfoques y
perspectivas. Fueran las que fuesen
las opciones personales de cada uno,
el Fundador alentaba a los cristianos
a formarse bien desde el punto de
vista doctrinal, y a cultivar una
profunda vida interior acomparfiada
por la creatividad y la iniciativa
apostolica personal en todos los
ambitos. Porque solo asi —decia- cada



cristiano, con personal
responsabilidad, con autonomia y
respeto a las legitimas opciones de
los demas, sera capaz de llevar a
cabo una profunda renovacion
espiritual de la sociedad.

Conviene recalcar este punto: Escriva
alentaba a llevar a cabo una
renovacion espiritual personal; es
decir: no daba ningun tipo de
consigna, encaminada, por ejemplo,
a reinstaurar nostalgicamente, la
antigua cristiandad , si se entiende
ese término — cristiandad - en su
acepcion politica. Es interesante
recordar que la palabra cristiandad
no aparece en Camino.

No se trata de regresar a situaciones
del pasado, sino de transformar el
mundo presente desde dentro .Y esa
transformacion debia realizarse —
explicaba el Fundador- en todas las
épocas, en todos los paises, en todos
los &mbitos sociales, porque todos los



oficios, trabajos y actividades nobles
de los hombres pueden convertirse
en caminos de santidad. “Hemos de
estar siempre de cara a la
muchedumbre, porque no hay
criatura humana que no amemos,
que no tratemos de ayudar y de
comprender. Nos interesan todos,
porque todos tienen un alma que
salvar” [3] . La palabra “alma”se
encuentra frecuentemente en sus
escritos, y es una manifestacion del
sentido estrictamente espiritual y
apostolico de sus ensefianzas.

Hablaba con frecuencia del comiin
denominador del que gozaban las
personas que le seguian (la fe
cristiana, las ensefianzas de la
Iglesia, un espiritu y unos modos
apostolicos especificos) y del
numerador diversisimo y variado del
que gozaban: ese numerador eran las
libres opiniones y opciones
personales de cada una, de cada uno,
en materias politicas, culturales,



cientificas, artisticas, profesionales,
etc.

Continuo predicando esto mismo,
década tras década, de forma
inalterable, en las circunstancias mas
diversas: en la preguerra, en el
fragor de la contienda civil y durante
el régimen que se impuso en Espafia
a continuacion; y en los treinta y un
paises del mundo a los que llego su
accion apostolica a lo largo de su
vida.

Este rechazo explicito de cualquier
forma de clericalismo resulta
completamente congruente con la
condicion secular de los miembros
del Opus Dei, que son “ciudadanos de
dos ciudades”; es decir, fieles
corrientes que gozan de los mismos
derechos y obligaciones que sus
conciudadanos.

En los documentos que el Fundador
sometio a la aprobacion de la Santa
Sede en 1947 [4], hizo constar un



mandato especifico para los
directores del Opus Dei, indicandoles
con rotunda claridad que deberian
abstenerse por completo de
intervenir en cualquier ambito
(politico, cultural, profesional, etc.)
que perteneciera a la libre eleccion
de los miembros de la Obra. Los
estatutos definitivos del afio 1982,
sancionados por Juan Pablo II con
motivo de la ereccion del Opus Dei
en Prelatura personal, recogieron ese
mandato [5] .

Esto explica que cada vez que ha
surgido alguna cuestion relativa a
este punto en cualquier pais del
mundo, hayan sido los propios
miembros del Opus Dei los que han
reafirmado su libertad absoluta de
opinion y de compromiso politico,
cultural y profesional. En los
contextos culturales mas diversos
han sefialado que ellos son los unicos
responsables de sus libres opciones
personales; y que no representan en



modo alguno con sus actuaciones a la
institucion de la Iglesia a la que
pertenecen.

Y lo mismo han hecho los
responsables del Opus Dei en casos
similares.

La cuestion se planted por primera
vez en 1957 en Espafia, cuando
fueron nombrados ministros del
Gobierno dos miembros del Opus
Dei: Mariano Navarro Rubio y
Alberto Ullastres. Al conocer este
dato, ciertos periodistas de la prensa
internacional, como no sabian en
qué tendencia clasificarlos, les
colgaron rdpidamente el sambenito
de “tecnocratas” o “tecndcratas del
Opus Dei”.

Esta calificacion - tecnocratas del
Opus Dei - era falsamente precisa :
porque Ullastres y Navarro no
accedieron a sus cargos por su
condicion de miembros del Opus Dei,
ni actuaron en ningun momento



como representantes de esta
institucion en la vida politica;
ademas, con esa calificacion se
englobaba arbitrariamente bajo el
nombre “Opus Dei” a un conjunto de
politicos —los llamados tecndcratas -
que solo tenian en comun con
Ullastres y Navarro la pertenencia al
mismo equipo de gobierno. Todos
estos hombres resultaban dificiles de
“clasificar” en relacion con las
tendencias mas conocidas, y que
eran entonces: falangistas, militares,
monarquicos (ya fueran
donjuanistas, juancarlistas o
carlistas), y democrata-cristianos
procedentes de la Accion Catolica o
de la Asociacion Nacional de
Propagandistas.

Cinco afios después, en 1962, otro
miembro del Opus Dei, Gregorio
Lopez Bravo, entro a formar parte
del gobierno. Tres afios después
Ullastres y Navarro Rubio salieron
del gobierno y fueron nombrados



ministros cuatro miembros del Opus
Dei: el ya citado Lopez Bravo, Juan
José Espinosa, Laureano Lopez Rodo
y Faustino Garcia Monca.

En el gobierno de 1969 habia tres
miembros del Opus Dei: Lopez Bravo,
Lopez Rodd y Vicente Mortes. Entre
los ministros nombrados en 1973 uno
(Lopez Rodo); y entre los nombrados
en 1975, uno también, Fernando
Herrero Tejedor.

Esto significa que de los 129
ministros que nombro Franco desde
el 3 de octubre de 1936 hasta su
fallecimiento en 1975, s6lo ocho
ministros eran del Opus Del. Y esos
ocho ministros, que pertenecieron a
diversas tendencias, estuvieron en
gobiernos muy distintos del Régimen,
a lo largo de los afios cincuenta,
sesenta y setenta respectivamente.

[1] Cfr. F. Gondrand, Al paso de Dios.
Josemaria Escriva de Balaguer,



Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1984, p. 95.

[2] Ibid , p.85.

[3] Cfr. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei , vol I, Rialp,
Madrid 1997, pp.299-300.

[4] Ver Decretum laudis de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
y Opus Dei como instituto secular de
derecho pontificio, fechado el 24 de
febrero de 1947. Citado por A.
Fuenmayor, V. Gomez Iglesias y J. L.
[llanes en El Itinerario juridico del
Opus Dei, Eunsa, Pamplona 1989, pp
532-535 ; y elDecreto Primum Inter
del 16 de junio de 1950, citado en
ibid., pp. 544-553.

[S] Ver los Estatutos de la Prelatura
de la Santa Cruz y Opus Dei ( Codex
turis particularis Operis Dei ) citados
en ibid ., pp. 628-657. Ver también la
Declaracion Praelaturae personales ,
del Cardenal Sebastian Baggio,



Prefecto de la Congregacion de
Obispos (23 de agosto de 1982) que
acompaiia la sancion de los
Estatutos, citada en ibid . p. 621.

Francois Gondrand

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/un-fundador-
que-respetaba-la-libertad-de-sus-
seguidores/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/
https://opusdei.org/es-es/article/un-fundador-que-respetaba-la-libertad-de-sus-seguidores/

	Un fundador que respetaba la libertad de sus seguidores

