
opusdei.org

Agradar a Dios
(VIII): apóstoles que
disfrutan. Oración y
misión.

En un mundo lleno de
actividad, san Josemaría nos
propone una "lógica"
sorprendente: primero, oración
y mortificación; solo después,
acción. Así podremos sintonizar
mejor con el apostolado que
quiere Dios.

11/02/2021



Escucha el artículo «Agradar a
Dios» (8): Apóstoles que disfrutan.

Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

Un padre desesperado se acerca a
Jesús porque su hijo está
endemoniado. Es fácil comprender
su frustración: «Pedí a tus discípulos
que lo expulsaran, pero no han
podido» (Mc 9,18). Es posible que los
apóstoles, en medio de esa
conversación, se sintieran
confundidos y un poco avergonzados
al contemplar su ineficacia. En
ocasiones anteriores habían podido
expulsar demonios pero aquel día su
experiencia no fue suficiente. De una
manera similar, ¿cuántas veces a
nuestra vida de apóstoles
aparentemente no llegan los frutos

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


que deseamos? ¿Cuántas veces Jesús
tiene que repetirnos su reproche
firme –«¡generación incrédula!» (Mc
9,19)– pero, a la vez, lleno de cariño e
ilusión?

Jesús, sin embargo, no se queda en
aquella observación, sino que añade
rápidamente: «Os aseguro que si
tuvierais fe como un grano de
mostaza… nada os sería
imposible» (Mt 17,20). Para lograr esa
confianza, esa fe diminuta pero
suficiente, es necesaria una vida
centrada en la fuerza de Cristo. Y
para ello solo tenemos un camino:
«Esta raza no puede ser expulsada
por ningún medio, sino con la
oración» (Mc 9,29). En estas pocas
frases se esconde el modo en que
Dios quiere que colaboremos con su
afán de salvar a todos los hombres.
Jesús no busca dar simplemente una 
receta para nuestra eficacia sino
mostrarnos un modo distinto de
enfocar la tarea; Jesús nos habla de



fe y de oración. Desde aquel
momento, desde que comprendieron
aquella lógica, los apóstoles se
sienten capaces de afrontar
cualquier desafío. Saben que la
misión no depende solo de ellos. Son
conscientes de que serán portadores
de ese amor de Dios que ansía la
felicidad de cada uno de sus hijos.

El sentido de ese primer lugar

Los que hayan tenido la suerte de
participar en la canonización de san
Josemaría, posiblemente no habrán
olvidado un detalle entrañable que
tuvo san Juan Pablo II durante la
homilía. Pudieron escuchar, en aquel
momento tan importante, un punto
de Camino que habrían meditado
muchas veces. Con su voz grave
recordó: «Primero, oración; después,
expiación; en tercer lugar, muy en
"tercer lugar", acción»[1]. En un
mundo como el nuestro, marcado
por el exceso de actividad, es un



orden que nos sorprende. Y, sin
embargo, tiene todo el sentido del
mundo. Porque la oración y la
mortificación –oración de los
sentidos– en realidad nos abren a la
acción de Dios, nos lanzan a la
misión de Cristo. En la lógica de ese
orden propuesto por san Josemaría
late la fuerza del Espíritu Santo ya
que solo él sabe pedir como nos
conviene (cfr. Rm 8,26).

Si rezamos nos desprendemos de lo
que hacemos nosotros, de nuestras
seguridades. Si rezamos nos fiamos
de Cristo, buscamos hacer su obra;
manifestamos nuestro deseo de
trabajar por él, con él y en él. No nos
importan el cansancio, ni las
dificultades, ni el éxito aparente o su
ausencia. Si, por el contrario,
priorizamos la acción, corremos el
riesgo de pensar que somos nosotros
los que transformamos a nuestros
amigos. Entonces, nuestra
inseguridad busca la seguridad en los



resultados. Queremos tener la
certeza de que lo estamos haciendo
bien. Pero esa mirada es
generalmente superficial, de corto
alcance; a esa mirada posiblemente
le falta el grano de mostaza del que
habló Jesús a sus discípulos.

La tentación de ponernos a nosotros
en primer lugar puede hacerse
presente también, de modo más sutil,
incluso en nuestra oración. Esto se da
cuando pensamos que es necesario
convencer a Dios, merecer los frutos
o estar a la altura. Sin querer, a veces
entendemos nuestra plegaria como
algo que hacemos exclusivamente
nosotros. Nos situamos enfrente de
Cristo y no junto a él; o, mejor
todavía, no nos situamos en él. No es
difícil que, entonces, interpretemos
nuestra oración o nuestra acción
como una moneda para comprar
frutos apostólicos. En sentido
contrario, san Agustín explica que
Dios «pretende que, por la oración, se



acreciente nuestra capacidad de
desear, para que así nos hagamos
más capaces de recibir los dones que
nos prepara. Sus dones, en efecto,
son muy grandes, y nuestra
capacidad de recibir es pequeña e
insignificante»[2]. En definitiva,
nuestra oración nos prepara para
desear unirnos a los planes de Cristo,
sean los que sean.

Puede ayudarnos a dar la vuelta a
esa mentalidad comercial en la
oración algo que narraba san
Josemaría: «En 1940, en la playa de
Valencia, pude ver cómo unos
pescadores –recios, robustos–
arrastraban la red hasta la arena. Un
niño pequeño se había metido entre
ellos, y tratando de imitarles, tiraba
también de las redes. Era un estorbo:
pero observé que la rudeza de
aquellos hombres de mar se
enternecía, y no apartaban al
pequeñín, dejándole en su ilusión de
ayudar en el esfuerzo. Os he contado



muchas veces esta anécdota porque a
mí me conmueve pensar que Dios
Nuestro Señor nos deja a nosotros
también poner la mano en sus obras,
y nos mira con ternura al ver nuestro
empeño en colaborar con Él»[3].

La oración nos ayuda precisamente a
comprender el privilegio de esa
elección, la suerte que nos ha tocado
al participar en esa misión. Cristo
quiere que nos sintamos
colaboradores suyos y que, en
nuestra pequeñez, lo seamos
realmente. De que nos animemos a
poner nuestras manos en las redes
de Cristo «dependen muchas cosas
grandes»[4]. Después, es él quien lo
hará todo y, además, nos ofrece a
menudo también el premio: «Ni tan
siquiera vimos la batalla y, con todo,
obtuvimos la victoria; fue el Señor
quien luchó, y nosotros quienes
hemos sido coronados»[5]. Cristo nos
regala la capacidad de disfrutar de la
misión, de llevarnos la mejor parte,



de apuntarnos el tanto, también
cuando algunas veces no veamos
exteriormente los frutos. Dios ha
prometido que sus elegidos «no
trabajarán en vano» (Is 65,23) y su
promesa debería bastarnos.

Para que sean felices

San Josemaría estaba a punto de
abandonar uno de sus refugios
durante la guerra civil española
cuando dirigió la meditación en voz
alta a los que le acompañaban. Les
contó un proyecto que llevaba muy
dentro: deseaba escribir, cuando
fuera posible, un pequeño librito que
titularía Tratado de la felicidad o,
simplemente, De la felicidad. Les leyó
el posible inicio: «Jesús y yo
queremos que seas feliz, aquí y en el
otro mundo»[6]. Aunque ese libro no
llegó a ver la luz, ese comienzo vale
la pena por sí solo. Así podría
definirse nuestra misión como



apóstoles: junto a Jesús, tratar de
hacer felices a los demás.

Cristo desea hacernos canales de su
gracia, de sus milagros; al llamarnos
a su barca nos ha regalado la sed de
su corazón. Todos tenemos, gracias al
bautismo, alma sacerdotal, es decir,
la capacidad de ser mediadores; nos
ha enviado para dar fruto y para que
nuestro fruto dure (cfr. Jn 15,16). Y
justamente eso es lo que significa 
disfrutar: percibir o gozar los
productos y utilidades de algo. Es
posible que algunas veces nos
fijemos solo en las dificultades. Es,
entonces, la hora de rezar, de
descubrir que el protagonista es el
Espíritu Santo. Es el tiempo de la
oración y del sacrificio que, aunque
podrían parecer poco eficaces, en
realidad son el remedio de los males
más profundos que afligen al mundo.
Otras veces, en cambio, sí veremos el
fruto de nuestros esfuerzos y nos
llenaremos de acciones de gracias.



En ambos casos Dios quiere que
gocemos de nuestra misión, que la
saboreemos, que paladeemos el
amor de Jesús por las almas.

Sucede que cuando rezamos nos
vamos llenando de aquella locura de
su corazón, la que le movió a
abajarse hasta hacerse uno como
nosotros; la locura que le llevó a
Belén y que le condujo a la cruz; la
locura que le mantiene en el sagrario
esperándonos. «El celo es una
chifladura divina de apóstol, que te
deseo, y tiene estos síntomas:
hambre de tratar al Maestro;
preocupación constante por las
almas; perseverancia, que nada hace
desfallecer»[7]. Y, lleno de ese fervor,
el apóstol se lanza a la aventura de
compartir su experiencia, compartir
la felicidad de Dios, la felicidad de un
creador arrebatado por el frágil
cariño de sus criaturas. Es tan
sencillo acompañarle, perseverar
junto a él: bastan la oración y el



sacrificio, algo asequible, al alcance
de cualquier fortuna.

El apostolado de soñar

El Papa nos pide «soñar cosas
grandes, buscar horizontes amplios,
atreverse a más, querer comerse el
mundo, ser capaz de aceptar
propuestas desafiantes»[8]. Soñar es
gratis pero, para hacerlo, también
hace falta que demos prioridad a la
oración. En ese sentido, la santa Misa
puede ser el lugar idóneo ya que se
trata de la inmensa posibilidad que
tenemos de introducirnos en la
plegaria, en la entrega y en el
agradecimiento de Jesucristo.

El beato Álvaro nos recuerda esta
gran oportunidad, ya que «en la
Santa Misa hallamos el remedio para
nuestra debilidad, la energía capaz
de superar todas las dificultades de
la labor apostólica. Convenceos: para
abrir en el mundo surcos de amor a
Dios, ¡vivid bien la Santa Misa! Para



llevar a cabo la nueva evangelización
de la sociedad, que nos pide la
Iglesia, ¡cuidad la Santa Misa! Para
que el Señor nos mande vocaciones
con divina abundancia y para que se
formen bien, ¡acudid al Santo
Sacrificio!: ¡importunad un día y otro
al Dueño de la mies, bien unidos a la
Santísima Virgen, llenando de
peticiones vuestra Misa!»[9]. Cuando
estamos de frente al altar del santo
sacrificio es un momento ideal para
soñar, para pedir sin cansarnos.
Cuando rezamos con Cristo —y eso es
lo que hacemos en la santa Misa—
nos atrevemos nuevamente a lanzar
la red en el mismo lugar donde tal
vez ya hemos fracasado
anteriormente, cuando trabajábamos
solos.

El verdadero apóstol está centrado
en su maestro y el solo hecho de
trabajar en su viña, junto a él, es ya
el mejor salario (cfr. Mt 20,1-16). Por
eso, al invitar a otros para que se



unan en su tarea, el apóstol
ciertamente «insiste con ocasión y
sin ella» (2 Tm 4,2), pero lo hace con
la creatividad del amor que sugiere y
que abre horizontes. Precisamente
porque lo que desea es hacer felices a
sus amigos, no les obliga. Si algún día
tenemos que insistir, no estamos
siendo pesados con los demás, puesto
que no hacemos más que seguir el
suave mandato de Cristo. El apóstol
busca seguir el mismo estilo de un
Dios enamorado pero respetuoso y
delicado, enemigo de forzar ninguna
conciencia; ese estilo es el que más
atrae, el que más empuja.

San Josemaría también invitaba a la
gente que le rodeaba a soñar en
grande porque sabía que, cuando lo
hacemos, nos encendemos, se
enciende un fuego que nos da
ánimos para poner en juego nuestros
talentos. Por eso, nos equivocaríamos
si contraponemos oración y acción.
Sería igual de erróneo pensar que



todo depende de la acción, como
conformarnos con una oración que
no nos moviera a hacer lo imposible
por acercar a un alma a Jesús. Quizá
esto segundo puede ser en ocasiones
más difícil porque conocemos bien
nuestras resistencias y nuestra
tendencia a la comodidad. Sin
embargo, nuestro trabajo de
apóstoles, incluso cuando nos
sentimos «siervos inútiles», siempre
da fruto (cfr. Lc 17, 10).

Los frutos, pues, no se compran. No
solo valen mucho más de lo que
nunca podremos reunir, sino que ni
siquiera están a la venta: son gratis y
Dios los concede cuando quiere y
como quiere, ya que «vuestro Padre
sabe lo que os hace falta antes de que
lo pidáis» (Mt 6,8). Podríamos decir
que los frutos se sueñan. En ese
sentido, el principal fruto de la
oración y de la mortificación se
queda en nosotros. La relación con
Jesús que puede surgir de ese



abandono en él nos libera de la
tentación de pensar que todo
depende de nosotros.

Almas animosas

Puede suceder que, con más
frecuencia de la que pensamos,
vivamos nuestra misión con una
perspectiva que tiene poco en cuenta
los tiempos y los modos de Dios.
Aquello nos puede suceder, por
ejemplo, cuando la aparente falta de
frutos nos quita la paz o nos
entristece. Quizá puede manifestarse
en la poca audacia para emprender
iniciativas nuevas o cuando nos
apegamos a algunos modos de hacer
que nos dan seguridad. No es difícil
que, entonces, a veces surja en
nosotros la tendencia a reprochar a
los demás su falta de compromiso o a
juzgar interiormente. Pero estas
actitudes no son propias de un
apóstol porque no son las actitudes
que tuvo Cristo. Al contrario, como



dice santa Teresa, «conviene mucho
no apocar los deseos, pues Su
Majestad es amigo de almas
animosas»[10]. El verdadero apóstol lo
es veinticuatro horas al día. Ha
comprendido con profundidad su
misión y de dónde proviene la
eficacia. Sabe que Dios cuenta con su
libertad y que, al mismo tiempo, todo
depende de la gracia, que es un
misterio. Sueña con lo que el amor
de Dios puede hacer en el mundo y
procura poner todo lo que está de su
parte por hacerlo presente entre la
gente que tiene cerca.

San Josemaría, después de hablar del
título del librito que quería escribir,
relataba las líneas generales de su
naciente proyecto: «Sin estilo
machacón, sin el tono pretencioso de
quien pretende escribir máximas,
anotaría tres o cuatro ideas madres
con lenguaje afectivo, familiar, que
sonasen como confidencias en los
oídos»[11]. Esa es nuestra misión:



ayudar a Cristo a remover y caldear
los corazones. Algo que exige, más
que ninguna otra cosa, un ambiente
de afecto, de cercanía y, en una
palabra, de amistad.

* * *

Con la oración y con la mortificación
nos liberamos de hacer solo nuestra
misión y, en cambio, la sumamos a la
de Cristo. Entendemos, por fin, su
forma de salvar, su respeto exquisito
de la libertad, su modo de invitar y
su paciencia para esperar. Jesús nos
libera de nosotros mismos para
hacernos fecundos, felices, para que
disfrutemos con su misión. Podemos
acudir a la reina de los apóstoles,
maestra de oración, para que nos
ayude a disfrutar de esta inmensa
alegría: «Mira cómo pide a su Hijo,
en Caná. Y cómo insiste, sin
desanimarse, con perseverancia. –Y
cómo logra»[12].

Diego Zalbidea



[1] San Josemaría, Camino, n. 82.

[2] San Agustín, Carta 130.

[3] San Josemaría, Carta 29-IX-1957, n.
65.

[4] San Josemaría, Camino, n. 755.

[5] San Juan Crisóstomo, Sobre el
cementerio y la cruz, 2: PG 49, 396.

[6] San Josemaría, Crecer para
adentro, p. 273.

[7] San Josemaría, Camino, n. 934.

[8] Francisco, ex. ap. Christus vivit, n.
15.

[9] Beato Álvaro, Carta 1-IV-1986.

[10] Santa Teresa de Jesús, Vida, 13,
2-3.



[11] San Josemaría, Crecer para
adentro, p. 273.

[12] San Josemaría, Camino, n. 502.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/un-apostol-
que-disfruta-siempre/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/un-apostol-que-disfruta-siempre/
https://opusdei.org/es-es/article/un-apostol-que-disfruta-siempre/
https://opusdei.org/es-es/article/un-apostol-que-disfruta-siempre/

	Agradar a Dios (VIII): apóstoles que disfrutan. Oración y misión.

