opusdei.org

Trabajo y santidad

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

16/01/2012

Joaquin Mestre Palacios, canonigo de
la Catedral de Valencia (62), cuenta
que un dia pidio a su buen amigo
Josemaria, a quien conocia ya desde
noviembre de 1940, un retrato suyo.
«S1, hombre, si -respondiod-; con
mucho gusto. Ahora mismo te lo
doy.» Entré en una habitacion
contigua y volvio con un pequefio
borrico forjado en tosco hierro:



«Toma, ahi tienes un retrato mio».
Como don Joaquin le mirara
pasmado, afiadiod: «Si, hombre, si; eso
soy yo: un borriquillo. Ojala sea
siempre borriquillo de Dios,
instrumento suyo de carga y de paz».

Sabemos que al Fundador del Opus
Dei le gustaban también los patos,
porque se tiran audazmente al agua
y empiezan a nadar en su elemento,
con calma y tenacidad... Queria que
asi fueran las mujeres en la Obra, a
las que, como recuerdo y estimulo,
les solia regalar patos de madera,
cristal o metal. Y le gustaban esos
borricos grises, a menudo cubiertos
de sarna, mal alimentados, que
sufren con paciencia los malos tratos,
porque consumen su vida
trabajando, sin exigir nada a cambio,
pacientes y humildes; porque,
aunque no son imprescindibles,
trabajan hasta que no pueden ya mas
y se mueren... Asi le gustaba ver a los
miembros de la Obra, asi queria que



fueran... ¢{No es algo
incomprensible?... Si, parece
absurdo: en pleno siglo xx, en el que
el trabajo es considerado como una
mercancia o como un castigo divino,
en una época en que muchos
hombres sufren tanto por falta de
trabajo como por exceso, llega un
sacerdote espafiol, Josemaria Escriva
de Balaguer, y proclama una nueva
«teologia del trabajo», en la que
«currelar» (63) es un medio
imprescindible de santificacion para
el cristiano corriente. ;/No es esto una
provocacion? ¢O solo se trata de una
«locura»?

La triple «formula»: «santificar el
trabajo, santificarse en el trabajo,
santificar a los demas con el trabajo»,
es una de las autodefiniciones que
mas se citan cuando se trata de
describir el Opus Dei, una formula
que no falta nunca ni siquiera en la
mas escueta contestacion a la
pregunta sobre la esencia del Opus



Dei, sobre qué es realmente y qué
pretende la Obra; y, sin embargo,
sabemos por experiencia que es uno
de los puntos mas dificiles de
entender. La dificultad no es ficticia,
ni tampoco consecuencia de la
superficialidad o del no querer
entender, sino que tiene aspectos
objetivos, pues toca problemas
fundamentales del hombre, sobre
todo en nuestra época, con su
civilizacion técnica global (64).

Como es imposible entender el Opus
Dei sin comprender esa triple
formula, que expresa la relacion, o
mejor dicho, el entroncamiento
mutuo del trabajo y la santidad, pido
al lector un poquito de paciencia por
lo que sigue. Me he servido
intencionadamente del vocablo
«currelar» para designar el trabajo
porque expresa una actitud negativa,
despectiva y resignada con respecto
al mismo. Sobre la definicion de
«santidad» hemos hablado ya largo y



tendido en este libro; si ahora
queremos ponerla en relacion con el
trabajo -puesto que esta relacion
constituye la esencia del Opus Dei-
no tenemos mas remedio que hablar
de ese trabajo, del trabajo humano
(65). Y esto incluye también el que
dirijamos nuestras miradas a algunos
factores que lo determinan
esencialmente.

«Tomo Yahveh Dios al hombre -dice
el libro del Génesis (2, 15)- y 1o puso
en el vergel del Edén, para que lo
cultivara y guardase.» Asi pues, para
alimentarse, vestirse y alojarse (o
sea, para poder vivir) el hombre
tiene que trabajar; el trabajo es para
¢l un mandato absoluto,
irrenunciable, una exigencia de su
condicién de creatura. Y, sin
embargo, el trabajo es también algo
mas: el Creador, que hizo la tierra, y
al hombre dentro de ella, le dio el
trabajo como fin, pero no so6lo para
que asegurara su existencia, sino



también para que cultivara la tierra.
Por tanto, Dios es su unico patrono.
Lo cual quiere decir que el trabajo no
es ni consecuencia del pecado ni un
castigo. Es la forma en que Dios
quiso que el hombre participara de
su Providencia amorosa para con el
mundo. Ahora bien, con el pecado
original el como de esta participacion
sufrio una alteracion: «Maldita sera
la tierra por tu causa -dice el Génesis
(3, 17-19)-; con fatigas te alimentaras
de ella todos los dias de tu vida;
espinas y abrojos te germinara y
comeras hierba del campo. Con el
sudor de tu rostro comeras pan,
hasta que tornes a la tierra, pues de
ella fuiste tomado; ya que eres polvo,
tornaras al polvo». Han cambiado las
circunstancias, y el modo de trabajar
ahora se diferencia del modo
apacible y placentero en que se
hubiese trabajado antes de la caida,
como se diferencia el hombre en su
inocencia primera del hombre tras la
expulsion del Paraiso. Con todo,



permanece inalterado el hecho de
que el trabajo esta relacionado con
Dios y tiene por fin el colaborar en
sus planes de salvacion.

Aunque el trabajo implique esfuerzo,
cueste sudor, agote, sea duro e
incluso «insoportable», no han sido
éstos los factores por los que se ha
llegado a considerar el trabajo como
un castigo, una mercancia o un
«instrumento de opresion»; ha sido el
modo como el trabajo se ha
integrado en la vida personal y
social, un modo que casi ha
prostituido totalmente su naturaleza.
Durante largas épocas, y en muchas
partes del mundo, el trabajo -sobre
todo el que implicaba un esfuerzo
fisico- ha estado unido a la pérdida
de libertad personal y social:
esclavitud, servidumbre feudal,
proletariado, etc. Ademas, trabajos
especialmente duros, como el de las
minas, el de las canteras o el de las
galeras, eran un castigo. Si bien el



avance politico y social ha traido
también un progreso en este punto
(aunque nuestro siglo ha establecido
nuevos récords en lo que a «trabajos
forzados» se refiere), han aparecido
nuevos condicionamientos, pues el
mundo del trabajo técnico-industrial
limita de manera extrema el campo
de libertad personal dentro del
trabajo e incluso lo elimina
totalmente.

Un problema especialmente
conflictivo -que se presenta tanto
desde un punto de vista material y
concreto como desde una perspectiva
psicoldgica y social- es la relacion
entre trabajo y justicia. En lo
material y concreto, quiere decir que
el trabajo que se realiza y el jornal
que se percibe a menudo no guardan
la debida proporcion. Salarios
injustamente altos conviven con
salarios injustamente bajos. El
hambre y la miseria de los que
trabajan e incluso el paro forzoso -



con culpa propia o sin ella- coexisten
con la abundancia y el lujo de los que
no trabajan, porque poseen algo o
porque viven del trabajo de los
demas.

Esta situacion de injusticia tiene unas
raices psiquicas y sociales muy
profundas: durante mucho tiempo se
desprecio el trabajo material como
medio de ganarse la vida,
considerandolo como algo
envilecedor o sin valor. Era algo para
la misera plebs, que tenia que vivir
de lo que ganaba con sus manos. Los
caballeros, los héroes, los oficiales
del ejército, los nobles, los clérigos,
no «trabajaban». Algunas veces era
realmente asi, pero otras llevaban a
cabo actividades que eran trabajo, a
veces muy duro. Sin embargo, ni
ellos mismos ni su entorno social
consideraban su quehacer como un
trabajo. Administrar grandes
posesiones o dirigir una fabrica, un
banco, una casa comercial;



capitanear un ejército, combatir en
batallas o salir a los mares; gobernar
un estado, una didcesis o un
convento no eran actividades
consideradas como trabajo en
sentido estricto. Y asi, el contenido
del concepto de trabajo se fue
reduciendo peligrosamente, se fue
estrechando mas y mas hasta tomar
el significado de «mal necesario», de
algo negativo, propio tan solo de
todos aquellos que no tenian «otras»
posibilidades o no habian nacido o
no estaban capacitados para «algo
mejor». Porque -eso estaba claro- los
sefiores, los principes, los sabios, los
artistas, los escritores, los
dramaturgos no «trabajaban»:
«gobernaban», «investigaban»,
«creaban»... El «trabajo»: algo
penoso, bajo, deprimente... Ante esta
perspectiva, Adam Smith y Karl Marx
pudieron desarrollar una mentalidad
de libertadores (y asi se les
considerd) al elevar el trabajo al



rango de «mercancia» (Smith) o de
«poder» (Marx).

Sin embargo, el trabajo -cualquier
clase de trabajo- tiene una finalidad
y un sentido. Lo que pasa es que, a
veces, resulta dificil descubrirlo.
Cuando un labrador siembra,
combate la cizafia y los animales
dafiinos, siega y vuelva a roturar la
tierra, lo hace para lograr una buena
cosecha. La cosecha tiene como fin
alimentarle a él y a otros, y por eso
trilla, muele, transporta, vende la
mercancia; explota la tierra, por
decirlo brevemente. El sentido de su
vida como agricultor consiste en
cosechar y, si ademas es ganadero, en
criar ganado, pero no solo para
alimentarse a si mismo o para
colaborar al alimento de los demas,
sino también para concretar el
sentido de su vida como campesino;
y, Si es cristiano, para materializar su
cristianismo, realizando asi el
encargo divino de servir al mundo y



al préjimo por amor. Esto es valido
para cualquier clase de profesion y
oficio.Es facil darse cuenta de ello y
aceptarlo mientras la conexion entre
los dos factores (trabajo y fin de la
vida) es clara y patente. La cosa se
pone mas dificil cuando el fin del
trabajo y el sentido de la vida
parecen disociarse: el condenado a
galeras bien sabe que rema con el fin
de mover un barco, pero para
reconocer que esto da sentido a su
existencia, tendria que profundizar
en el significado que el dolor y el
castigo tienen para un cristiano; es
decir, tendria que ver su situacion
como una posibilidad de
identificarse con Cristo. Ahora bien,
si por ignorancia o por desprecio no
lo logra, llegara a odiar su «trabajo».
Un efecto similar puede darse
cuando el fruto o el resultado del
trabajo (no su retribucion
econodmica, sino lo que se ha
«trabajado», «elaborado» o «<hecho»)
se pierde en una lejania de la que



casi no se tiene noticia. Me refiero al
conocido problema del trabajo en
una cadena de produccion o del
trabajo mecdanico, «siempre igual»,
que se da en muchos sistemas
industriales; y también a esos
«sentimientos de destruccion de la
personar, que se originan cuando se
pasa a ser la ruedecilla minima de
una inmensa organizacion.

El artesano puede decir: «esta mesa
la he hecho yo»; y eso le proporciona
placer y satisfaccion. Pero la
empleada en las oficinas del
departamento de administracion de
envases de una gran empresa o el
trabajador que durante ocho horas al
dia tiene que controlar un cuadro de
mandos por si se enciende una
lamparilla roja que indica algun
trastorno, no es facil que sienta
placer o satisfaccion, ni la
«impresion de tener éxito», en su
quehacer o no-quehacer; por lo que
mas 0 menos conscientemente iran



perdiendo la alegria y pensando en
categorias de «horas libres», «bajas
por enfermedad» y afios que les
quedan para la jubilacion. En sus
vidas, el acento se va desplazando en
direccion a ese tiempo de no-trabajo,
a ese tiempo de ocio, que empieza a
ser ya uno de los problemas mayores
y mas dificiles de nuestra sociedad,
un problema del que mas adelante
hablaremos.

En la predicacion de Monsefior
Escriva de Balaguer «el tema del
trabajo» tiene una importancia
capital. A nadie le deberia extraiiar,
pues el trabajo es para un cristiano
un medio insustituible para tender a
lo que es el fin de su existencia (y en
el Opus Dei, ademas, hacia la
realizacion de su vocacion): la
santidad. El trabajo le convierte en
colaborador de Jesucristo, no en
sentido «alegorico» o «figurado», sino
en un sentido estrictamente literal.
Esto supone que su cooperacion



también es «via crucis» y apostolado.
Es precisamente este caracter del
trabajo ordinario como
«corredencion» lo que Dios le hizo
ver como nucleo del Opus Dei. Con
una luz poderosa que Dios le
concedio el 7 de agosto de 1931,
Mons. Escriva de Balaguer vio
confirmado, aun con mayor claridad,
que el Sefior habia querido suscitar
el Opus Dei para que hubiera, en
todas las profesiones y oficios de este
mundo, hombres y mujeres
"identificados con Cristo en la Cruz",
santificando la ocupacion concreta
de cada instante. Aquel mismo dia el
Fundador del Opus Dei escribi6 (66):

«Hoy celebra esta diocesis la fiesta de
la Transfiguracion de Nuestro Sefior
Jesucristo. -Al encomendar mis
intenciones en la Santa Misa, me di
cuenta del cambio interior que ha
hecho Dios en mi, durante estos anos
de residencia en la ex-Corte (Madrid)
(...) y eso, a pesar de mi mismo: sin



mi cooperacion, puedo decir. Creo
que renové el proposito de dirigir mi
vida entera al cumplimiento de la
Voluntad divina: la Obra de Dios.
(Proposito que, en este instante,
renuevo también con toda mi alma.)
Llegd la hora de la Consagracion: en
el momento de alzar la Sagrada
Hostia, sin perder el debido
recogimiento, sin distraerme -
acababa de hacer in mente la
ofrenda al Amor misericordioso-,
vino a mi pensamiento, con fuerzay
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum.

Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy yo. Y
comprendi que seran los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantaran
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pinaculo de toda actividad
humana (...) Y vi triunfar al Sefor,
atrayendo a Si todas las cosas».



El trabajo, entendido en su doble
sentido del «hacer» y de algo
«hecho» (67), es un elemento
constituyente y esencial de la
existencia humana: la semejanza del
hombre con respecto a Dios se
expresa también en el hecho de que
el hombre «crea y produce frutos
visibles. «De este modo -escribia
Monsefior Escriva de Balaguer en
1932, explicando como el trabajo
adquiere valor santificante- se hace
sobrenatural el trabajo, porque su fin
es Dios, y' el trabajo se hace
pensando en El, como un acto de
obediencia» (68). En innumerables
ocasiones, de palabra y por escrito, el
Fundador destaco que un trabajo
honrado es un servicio a Dios; por
ello elaboro las bases, criterios y
directrices que deben presidir un
trabajo bien hecho, asi como la
manera de comportarse en él; por
ejemplo, la laboriosidad, la buena
formacion profesional, el cuidado de
los detalles y la calidad del trabajo



realizado. Especialmente interesante,
en este sentido, es una carta del afio
1948, en la que escribe: «El trabajo
no puede ser nunca para vosotros un
juego, que no se toma en serio; ni
tampoco cosa de "dilettanti” o de
aficionados. Qué me importa a mi
que me digan de uno de mis hijos
que es, por ejemplo, un mal maestro
y un buen hijo mio: si no es un buen
maestro, ;de qué me sirve? Porque,
en realidad, no es un buen hijo mio,
si no ha puesto los medios para
mejorar en su profesion (...) Un
hombre sin ilusion profesional no me
sirve» (69). La ilusion y el ansia de
trabajar son dos aspectos que se
corresponden: «En la Obra no puede
haber holgazanes. Si alguno viniera a
la Obra y no trabajara, si no
remediara esa inclinacion a la
holganza, a los pocos dias
comprenderd que no sirve (...)
Nuestra vocacion pide que se nos
aplique aquella frase del Evangelio:
omni habenti dabitur (Luc XIX, 26),



al que ya tiene trabajo, se le dara
mas; el que puede hacer como diez,
tiene que hacer como quince» (70).

A veces, las exigencias de Monsefor
Escriva de Balaguer suenan muy
duras. Treinta y cinco afios después
de que recordara algunas de ellas
por escrito resultan casi una
provocacion para una sociedad y una
época que desprecian el esfuerzo y el
rendimiento en el trabajo, que lo
penalizan con impuestos e intentan
reducirlo: «No entiendo que un hijo
mio esté mano sobre mano, matando
el tiempo, como suele decirse. jQué
pena matar el tiempo, que es un
tesoro de Dios! Si un hijo mio, si una
hija mia, dijera que le sobra tiempo,
es que no cumple con su deber. A mi,
siempre me quedan cosas para el dia
siguiente (...) Hemos de llegar a la
noche cargados, como borriquillos de
Dios» (71).Nada tiene de extrafio que
todo esto despierte resistencias e
incomprensiones, sobre todo si se



separa de la alegria y del amor: de la
alegria que se desprende del amor
del trabajo cara a Dios, a Cristo, a los
demas hombres y, también, al objeto
de su trabajo. Por muy
profundamente (sin duda por una
«inspiracién») que Josemaria Escriva
de Balaguer viera, predicara y
viviera que la unidad de vida se
fundamenta en la unidad entre
trabajo y contemplacion, que se
alimentan y se compenetran
mutuamente; por muy verdaderas
que sean sus bellas palabras: «llega
un momento en el que nos es
imposible distinguir donde acaba la
oracion y donde comienza el trabajo,
porque nuestro trabajo es también
oracion, contemplacion, vida mistica
verdadera de union con Dios -sin
rarezas-: endiosamiento» (72); por
mucho que todos estos aspectos sean
capaces de entusiasmar y de animar,
todo esto no basta; hay que explicar
también que las ensefianzas y el
ejemplo del Fundador del Opus Dei



dan respuestas profundasy
soluciones «vivibles» a los urgentes y
a menudo complejos problemas que
se desprenden del trabajo en la vida
personal y social. «En la
espiritualidad del Opus Dei -decia en
clerta ocasion- el trabajo es
fundamental, porque toda la Obra se
apoya, como la puerta en el quicio,
en el ejercicio de un oficio o trabajo
en medio del mundo; de tal manera
que a cualquiera que excluya un
trabajo humano honesto -importante
0 humilde-, afirmando que no puede
ser santificado y santificante,
podemos decirle con seguridad que
Dios no le ha llamado a su

Obra» (73). Palabras inequivocas,
casi implacables, esculpidas en la
primera piedra del Opus Dei. Con
ellas volvia a las reflexiones que ya
habia expresado idénticamente en
1932 (74). Y dieciséis afios mas tarde
escribia: «No hay incompatibilidad
entre la moral cristiana, entre la
perfeccion cristiana, y cualquier



profesion licita, intelectual o manual,
de esas que la gente califica como
importantes o de esas que considera
humildes» (75).

Precisamente por ser tan categoricas
estas afirmaciones de Monsefior
Escriva, es necesario explicarlas,
pues no se puede creer que sean tan
sencillas como pueden parecer a
primera vista; se refieren al nucleo
mas central del Opus Dei y desvelan
una caracteristica totalmente
irrenunciable de la vocacion a la
Obra. Por eso tenemos que volver a
referirnos al mismo concepto de
«trabajo», a la expresion «trabajo
honrado» y al concepto de
«santificacion»; y debemos hacerlo
no en un tono abstracto y definitorio,
sino teniendo en cuenta la situacion
del mundo a finales del siglo XX.

Cuando Josemaria Escriva de
Balaguer empezd, en 1928, a hablar
del caracter santificador del trabajo,



redescubriendo asi que es camino y
medio para que los laicos sigan a
Cristo, se sirvio del concepto de
«trabajo» entonces en uso; un
concepto que veia el trabajo como
una realidad «compacta», sin mas
definiciones ni analisis: el trabajo
como actividad humana -corporal,
intelectual o «mixta»-, pero no
necesariamente visible por sus
resultados concretos; un trabajo
concebido como medio que utiliza
cualquier persona corriente para
tener con qué vivir uno mismo y los
demas -directamente de los frutos del
trabajo o, indirectamente, del dinero
que producen esos frutos-. Ahora
bien, si profundizamos un poco, nos
damos cuenta de que este criterio no
es aplicable siempre al trabajo, pues,
sin duda, un pintor, por ejemplo, que
no vende sus cuadros (porque nadie
le comprende, como le sucedi6 a
Rembrandt en su vejez) también
trabaja. ¢Es que Mons. Escriva no
reparo en ello?...



Indudablemente, el Fundador del
Opus Dei también fue hijo de su
época, en el sentido de que, como
cualquier otro, se expresaba de
acuerdo con lo que veia a su
alrededor. No conocia l6gicamente
todo lo que, con el correr de los
tiempos, iba a suceder en el mundo
del trabajo; ahora bien, como
Fundador del Opus Dei sabia -porque
el Sefior le dio luces para
comprenderlo- que, en cualquier
circunstancia de lugar y de tiempo,
seria posible y también necesario
trabajar y santificar el trabajo.

Ni que decir tiene que ya en su
época, y en Espafia, se daba el no-
trabajo como ociosidad y el no-
trabajo como consecuencia del paro.
Dos problemas relacionados con el
trabajo, si, pero completamente
distintos, pues el paro es un
problema economico y social que se.
refiere al trabajo como trabajo
retribuido, pero el ocio no, pues



siempre sigue siendo posible
«trabajar» fuera del proceso
economico de la remuneracion. La
miseria material y moral que se
deduce de la exclusion del gran
torrente circulatorio del trabajo (una
miseria que en ocasiones puede ser
tremenda) lleva siempre, si no se
palia, a una degradacion social: éste
es un problema; otro problema
distinto es el del ocio, porque incluso
quien (hablando en términos
socioldgicos y econdmicos) esta «en
paro» puede y debe hacer «algo», por
su propio bien. Seguro que el
Fundador del Opus Dei nunca
hubiera aceptado la conclusion de
que quien ha perdido su puesto de
trabajo tenga, por eso, que
entregarse a la pereza. La pérdida de
un puesto de trabajo es algo que
puede ocurrir, pero nunca
desaparecera el deber de «trabajar».
Ante Dios, ante los hombres y ante
uno mismo, ese deber subsiste.



Vistas asi las cosas, la discusion sobre
la semana laboral de cuarenta, de
treinta y cinco o, un buen dia, de
veinte horas, o sobre una jubilacion
mas temprana, pierde su
importancia: se puede regular, qué
duda cabe, cuantas horas, dias o afnos
debe trabajar el sefior X de cara a su
patrono (el estado, la empresa, otra
persona, etc.), pero no se puede
regular cuanto quiere trabajar una
persona por Jesucristo, por el
préjimo y por si mismo. Monsefior
Escriva supo mostrar -con los hechos-
que este campo es inmensamente
grande y no conoce el desempleo, por
lo que un cristiano nunca puede
estar en «paro forzoso».

Fl mismo (y éste es un rasgo
dominante de su personalidad y de
su vida) fue un trabajador
incansable. Trabajaba con inmensa
intensidad y concentracion. Y no solo
vivio y predico la virtud de la
laboriosidad, sino que también le dio



contenido. Supo despertar las
virtudes humanas bien dispuestas,
pero algo adormecidas a veces, de las
personas con las que se encontraba,
elevandolas al plano sobrenatural de
la santificacion. Esto lo conseguia de
manera especialmente convincente
en el campo del trabajo. No sélo
movilizo la buena disposicion hacia
el trabajo de muchas personas
ofrecié metas y abrio caminos tan
diversos como las tareas a realizar en
la vida cotidiana en medio del
mundo; lo unico que tenian en
comun era el encargo santificador
encomendado por Jesucristo.

Una de las caracteristicas de la
solidaridad cristiana y humana
consiste en no amontonar riquezas, y
en hacerlas productivas. En el
trabajo, eso se traduce en no ser
egoista ni exclusivista, pues es un
bien que también ha de ser
comunicado y repartido. El
Fundador del Opus Dei practico



generosamente esta obra de
misericordia. Su capacidad de poner
en marcha iniciativas en todo el
mundo, con profundo conocimiento
de la situaciéon y con mentalidad
profesional, alcanza limites
insospechados. Esas iniciativas
podian consistir en un taller de
costura, una escuela de idiomas, una
cooperativa agricola, una
universidad o cualquier otra cosa, y
eso tanto en Italia como en Espaiia,
en Japon como en México... No se
conformaba con sugerir esas
iniciativas en lineas vagas e
imprecisas: las impulsaba, las ponia
en marcha, prestando atencion a
todos los detalles, grandes y
pequerios, sin limitar la
responsabilidad personal y la
libertad de los encargados de
sacarlas adelante. Fue el impulsor de
innumerables trabajos en los que
participaron los miembros de la Obra
y todos los que estaban dispuestos a
colaborar. Con frecuencia, personas



ya jubiladas o profesionales con un
trabajo absorbente volcaban su
experiencia o gastaban sus mejores
energias en esas iniciativas.

Siempre recomendaba a sus hijos
que' permanecieran «en su sitio».
Con ello no queria cortar la sana
ambicion y la voluntad de ascender y
conseguir un status mejor, sino que
queria refrenar esa intranquilidad
descontenta, llena de deseos de
notoriedad y de complejos, que,
como una enfermedad colectiva,
mueve a tantas personas en nuestros
dias. Realmente no es facil
comprender los motivos por los que
(dejando de lado las excepciones de
una verdadera vocacion), de repente,
las enfermeras acuden a cursos de
formacion para maestras, los
funcionarios de hacienda quieren ser
dentistas y los sacristanes ingenieros.
Se puede atribuir esta tendencia a un
mayor desarrollo de la «libertad
personal», pero también al desarrollo



técnico y economico de los ultimos
decenios, que ha traido consigo una
creciente necesidad subjetiva -e
incluso objetiva- de aprender una
nueva profesion, de «empezar de
nuevo» en otro puesto; en nuestra
civilizacion industrial son cada vez
menos los que desempefian una sola
profesion durante toda la vida. Y a
esta situacion corresponde la
advertencia de Monsefior Escriva,
poniendo en guardia contra una
inestabilidad nerviosa y egoista en la
vida profesional y laboral; por eso
solia hablar de «mistica ojalatera»
refiriéndose a la tendencia a querer
ser, hacer o tener otra cosa a la que
se es, se hace o se tiene actualmente:
«0jala» hubiera hecho esto o 1o
otro... Lo cual no quiere decir que no
estuviera a favor de toda la variada
dindmica del cambio profesional
sensato y por buenos motivos; era
ésta una tendencia que, para €l,
pertenecia al terreno de la «materia»
de un trabajo santificable.



«Al llegar a la Obra -escribia en 1948-
se os dijo que no se os sacaba de
vuestro sitio, de vuestra ocupacion
profesional. Sabéis bien que eso no
quiere decir que no poddis cambiar
de trabajo: quiere decir que, por el
hecho de vuestra vocacion divina, no
abandonais el mundo, sino que
permanecéis en él con todo lo que
eso trae consigo» (76).

La profesion es normalmente el
lugar para la vocacion, pero no su
timon. También la profesion tiene
que servir y es parte de la entrega
total a Cristo. Y esto en ocasiones
puede suponer abandonar la
profesion, cambiar, recomenzar. Un
miembro del Opus Dei, en este caso,
tiene el derecho y el deber de
orientar su trabajo tanto de acuerdo
con lo que es conveniente para su
familia espiritual como con lo que
exige su posicion social y sus
posibilidades de actuacion en el
mundo, pues no vive como en dos



vias paralelas, sino como un cristiano
corriente y apostolico en medio de la
vida cotidiana, con un solo cuerpo,
una sola inteligencia, un solo corazon
para amar a Dios y a los hombres 'y
para trabajar por ellos. «Hijas e hijos
mios -escribe el Fundador-, con
vosotros sucede igual: sois uno mas -
iguales a vuestros colegas del
mundo-, y vuestra vida esta sometida
a las mismas reglas que las de los
otros. Y es esa vida, con todos los
cambios que puedan traer consigo
las diversas circunstancias en las que
os encontréis, la que habéis de
santificar» (77).

Del mismo modo que vivia y
predicaba la necesidad de la
constancia vy, a la vez, de la
flexibilidad al trabajar in statu et
loco laboris professionalis, también
vivia y predicaba la alegria y la Cruz,
que, inseparables entre si,
pertenecen al trabajo mismo y
acompaifian durante toda la vida al



que trabaja. Ahora bien, bajo el
concepto de «alegria en el trabajo»
no hay que ver solo el gusto por el
trabajo en general, sino también por
la actividad concreta que uno
desarrolla. A este respecto conviene
recordar lo que ya hemos dicho: que
una alegria de este tipo, un gusto por
el «quehacer», por el qué y el como
del trabajo se esta viendo
profundamente amenazado por la
extremada division de un trabajo
extraviado en los laberintos
inmensos de la produccion o de la
administracion, y también por la
merma constante del volumen
personal de trabajo. Me estoy
refiriendo con ello a la revolucion
técnica que se avecina (su simbolo
son los «microprocesadores»). Es una
revolucion cuyas consecuencias
todavia no es posible calibrar
plenamente. Hay un numero
creciente de fabricas en las que se
puede caminar durante horas por
grandes pabellones sin ver a una sola



persona, si se exceptua la media
docena que controla las inmensas
instalaciones de mando. En el mundo
industrial, el «trabajo» va
decreciendo en términos absolutos:
eso quiere decir que en todos los
sectores de nuestra sociedad (tanto
en el hogar como en la mayor planta
de produccion o en el aparato
estatal) cada vez hacen falta menos
personas (jmuchas menos!) que
realicen un «trabajo» concreto,
entendiendo esta palabra en el
sentido tradicional de los ultimos
milenios. Y como no es imaginable
que, en el futuro, un ochenta por
ciento de la humanidad se dedique a
vagabundear o a permanecer
cruzada de brazos (eso, ademas, se
convertiria en un tormento), el hecho
que hemos descrito significa, nada
mas y nada menos, que es necesario
profundizar en el concepto de
trabajo, repensandolo y
replanteandolo.



Una persona que va a su trabajo
haciéndose ilusiones falsas corre el
peligro de malograr toda su vida, lo
mismo que si tiene de €l una vision
negativa. Estas actitudes pueden
adquirir matices diversos: unos
quieren hacer solo lo que en ese
momento les «gusta» o les parece
«adecuado» 0 «apto»; otros ven en el
trabajo un mal necesario para poder
sobrevivir y, en el trabajo
suplementario, tan so6lo una palanca
instrumental para conseguir y
financiar la prosperidad, el placer o
el lujo; otros trabajaban con rigor,
casi con fanatismo, para poder
satisfacer su ambicion de poder, su
necesidad de prestigio, su
sensualidad, sus ambiciones
personales; y no faltan los que,
pervirtiendo una ambicion que en si
es sana e incluso necesaria, dedican
toda su capacidad de trabajo a
«erigirse un monumento a si
mismos». Todas estas motivaciones
tienen un comun denominador: el



egocentrismo, un egocentrismo no
compensado ni integrado. Una
integracion, e incluso, una
sublimacion, que se hacen
imprescindibles si se quiere evitar
que aquel que trabaja y toda la
sociedad sean infelices; si se quiere,
en suma, que la persona vy la
sociedad avancen por el camino de
una laboriosidad verdaderamente
humana, término medio entre la
brutal competencia y la floja
poltroneria o el parasitismo.

Y ¢en qué consiste esa integracion,
esa sublimacion? Precisamente en lo
que Monseinor Escriva denominaba
la santificacion del trabajo, que, a su
vez, consiste en ver el trabajo -y en
realizarlo- como un seguimiento de
Cristo vy, por eso, en realizarlo con
alegria; es mas, en amarlo. Como el
seguimiento de Cristo siempre
supone el cargar con la Cruz, el
trabajo -ya lo dijimossiempre incluye
la Cruz. El Fundador del Opus Dei



repitié innumerables veces que la
mayoria de las cosas que tenia que
hacer, las hacia «a contrapelo».
Queria decir que las hacia
contrariando las naturales
tendencias e inclinaciones, que casi
nunca suelen sentirse atraidas por
los pesados, agotadores y secos
deberes del trabajo cotidiano.

Por muchos cambios y
transformaciones que se den en el
mundo del trabajo, el cristiano
siempre serd un rebelde frente a una
vision del trabajo en la que falta la
trascendencia, una vision de
espaldas a la Cruz. De manera
realmente conmovedora, Josemaria
Escriva de Balanguer proclama
incansablemente que un dia sin Cruz
es un dia sin Cristo y, por tanto, un
dia sin alegria, pues la alegria
cristiana «tiene sus raices en forma
de Cruz» (78); se trata, por eso, de
acoger y de abrazar las fatigas y las
penas de un trabajo cotidiano en



medio del mundo, que nunca faltan,
tal como Jesucristo acogid y abrazo la
Cruz. Esta es una realidad
fundamental en la vocacion al Opus
Dei. Ya en 1934 escribia el Fundador
que en lo alto de todas las
actividades humanas tenia que haber
hombres y mujeres con la Cruz de
Cristo en sus vidas y en sus obras,
alzada, visible, reparadora,
redentora; simbolo de la paz, de la
alegria; simbolo de la Redencion, de
la unidad del género humano, del
amor que Dios Padre, Dios Hijo y
Dios Espiritu Santo, la Trinidad
Beatisima, ha tenido y sigue teniendo
a los hombres.

«Carisimos: Jesus nos urge. Quiere
que se le alce de nuevo, no en la
Cruz, sino en la gloria de todas las
actividades humanas, para atraer a
Si todas las cosas» (79). Y doce afios
después, poco antes de irse a vivir a
Roma, subrayaba una vez mas este
encargo divino: «De nosotros



especialmente espera este servicio,
esta cooperacion, para hacer que
sean en la tierra mas abundantes
aun los frutos de la Redencion, que
es la unica y verdadera libertad para
el hombre» (80).

Si antes hablé de una «triple
formula» («santificar el trabajo,
santificarse en el trabajo, santificar a
los demas con el trabajo») y comenté
que es como una «autodefinicion»
del Opus Dei, ahora me parece que
esa denominacion no es del todo
exacta, pues esas tres cosas que
Monsefor Escriva vio por la gracia
de Dios, para recordarlas al mundo,
constituyen una unidad que yo
llamaria de caracter «trinitario»: no
hay en ellas «nada anterior o
posterior, nada mayor o menor». Las
tres son simultaneas e igualmente
importantes. El Fundador ha
ensefiado, con palabras y con su vida
misma, a vivir la unidad de los tres
elementos: en eso consiste el Opus



Dei. «Santificar el trabajo» quiere
decir convertirlo en trabajo de Cristo
y realizarlo como trabajo de Cristo,
como Ello hizo o lo hubiera hecho
sobre la tierra y como lo sigue
haciendo en cada momento a través
de los miembros de Su Cuerpo: da
igual que el trabajo consista en
pintar una valla o proyectar un
rascacielos. Esto supone -como
condicion, fendmeno concomitante y
consecuencia- el identificarse con
Cristo o, con otra palabras, el querer
santificarse con la ayuda de Dios y
por Amor. Y esto, a su vez, no es un
hecho aislado referido s6lo a un
individuo, sino que es la plataforma
y la practica concreta del apostolado.
El apostolado, en realidad, no es otra
cosa que ese «contagiar» a los demas
el amor,, la doctrina y la persona de
Jesucristo, ese conducirles hacia ELY
esta «transmision» maravillosa se da
a través de los millones y millones de
hilillos de la red del trabajo
santificado, una red que van tejiendo



los hombres y las mujeres que se
santifican en esa labor. Quien haya
comprendido esta «férmula
trinitaria» de la santidad y del
trabajo ha comprendido casi toda la
esencia del Opus Dei.

«Unidos a Cristo por la oracion y la
mortificacion en nuestro trabajo
diario -escribia el Fundador en 1940-,
en las mil circunstancias humanas de
nuestra vida sencilla de cristianos
corrientes, obraremos esa maravilla
de poner todas las cosas a los pies del
Senor, levantado sobre la Cruz,
donde se ha dejado enclavar de tanto
amor al mundo y a los hombres. Asi
simplemente, trabajando y amando a
Dios en la tarea que es propia de
nuestra profesion o de nuestro oficio,
la misma que haciamos cuando El
nos ha venido a buscar, cumplimos
ese quehacer apostolico de poner a
Cristo en la cumbre y en la entrafa
de todas las actividades de los
hombres: porque ninguna de esas



limpias actividades esta excluida del
ambito de nuestra labor, que se hace
manifestacion del amor redentor de
Cristo» (81).

Si antes deciamos que, por el
desarrollo de las nuevas tecnologias,
probablemente (nadie lo sabe con
seguridad) la cantidad de trabajo ira
decreciendo en numeros absolutos,
debemos afadir ahora que esto se
refiere solo al trabajo instrumental,
no al trabajo creador o caritativo. Es
posible, quiza probable, que en un
futuro mas o menos lejano no haya
secretarias, adoquinadores o
revisores en los trenes, porque su
actividad haya sido sustituida por
maquinas; pero probablemente
surgirdn, por ese mismo motivo,
nuevas profesiones y se extenderan
en cantidad y en intensidad todos los
sectores que, por naturaleza, no son
«maquinables», como el arte, la
clencia, la ayuda al vecino, el
cuidado a los enfermos, el trabajo en



la casa o el jardin, la educacion de los
nifios y muchas cosas mas. En el
futuro los redactores seguiran
escribiendo articulos, las madres
cambiando los pafiales a los bebés,
los jardineros cortando las rosas... y
ni los ordenadores ni los
microprocesadores podran hacer las
camas, consolar a los que sufren,
limpiar los moquitos o visitar a quien
esta solo... Es decir: nunca
desaparecera el trabajo y nunca
cambiara su naturaleza -quiza
cambie su «fenotipo»-, convertida en
medio de santificacion. Es por esto
por lo que al Opus Dei nunca le
afectaran los cambios estructurales
del mundo del trabajo, cualesquiera
que sean. Su mision y la
posibilidadfundamental de realizarla
permanecen inamovibles; son «un
mar sin orillas», como gustaba decir
al Fundador. El dia mantendra sus
veinticuatro horas, la semana sus
siete dias y el afio sus trescientos
sesenta y cinco... Y aprovechar ese



tiempo hasta el fondo -dejandose de
discusiones sobre microprocesadores
0 sobre la duracion de la jornada
laboral---m- para que Cristo se haga
presente en el mundo por medio de
los hombres, sera siempre la
vocacion invariable de los cristianos
y, en especial, de cada miembro de la
Obra; un «trabajo» que abarca las
veinticuatro horas al dia: también el
suefio puede ser «trabajo» y
«oracion». Y eso hasta exhalar el
ultimo aliento...

La unica condicion (indispensable,
por supuesto) para que el trabajo sea
labor santificante y santificadora es
que sea un trabajo honesta'y
honrado. Para tener en cuenta esta
exigencia hay que saber qué trabajos
no son honestos ni honrados; algo
que en una sociedad caracterizada
por una civilizacion cada vez mas
compleja puede llegar a convertirse
en un problema; incluso cuando el
trabajo sea en si mismo honrado,



puede llegar a ser dificil distinguir
entre el bien y el mal dentro de una
actuacion y un comportamiento
concretos que siempre estan
integrados en un contexto social. La
dificultad mayor consiste en darse
cuenta de la colaboracion indirecta
que uno puede prestar a lo que
moralmente no estd permitido. La
Iglesia siempre ha tenido en cuenta
este problema en su doctrina sobre la
conciencia erronea, culpable o no
culpable; guiada por el Espiritu Santo
para interpretar la doctrina y los
mandamientos de Cristo, ha dado
normas concretas y suficientes para
la actuacion y el comportamiento de
cada uno. En nuestros dias, quien
realmente quiere enterarse,
aceptando la autoridad de la Iglesia
que procede de Cristo, puede extraer
de la moral constante de ésta -una
moral que siempre permite
aplicacion a los problemas de cada
dia y de cada época- lo que puede y
lo que no puede hacer. Hay que



decir, claro esta, que para eso
necesita unos conocimientos
fundamentales de la doctrina y de la
moral catolicas y una formacion
permanente de la conciencia.

Como en la sociedad «neopagana» de
Europa y Ameérica los conocimientos
de la fe cristiana se han atrofiado y
en parte se han olvidado totalmente,
hace falta que haya hombres que en
su tarea cotidiana, y como condicion
y parte de la santificacion radical de
esa vida cotidiana, «reaviven» y
transmitan esos conocimientos. «Tres
son las pasiones dominantes -decia
Monsefior Escrivade los hijos de Dios
en el Opus Dei: dar doctrina, dirigir
de un modo o de otro las almas que
se acercan al calor de nuestros
apostolados y amar la unidad de
nuestra Obra» (82) ... «Una santidad
sin alegria no es la santidad del Opus
Dei; una santidad sin doctrina no es
la santidad del Opus Dei» (83). Uno
de los aliados mas poderosos y mas



peligrosos del demonio (era éste un
punto que siempre tenia presente) es
la ignorancia, la ignorancia en
general y especialmente la
ignorancia religiosa, que hoy en dia
gusta presentarse en la «deshabillée»
de una semierudicion adornada con
dejes seudocientificos. Queria que la
Obra (que es trabajo santificador y
santificante) fuera siempre como una
gran catequesis que abarcara todo el
mundo.

Una y otra vez, el Fundador trato de
inculcar a los miembros de la Obra, y
a todos los cristianos, que solo un
trabajo bien hecho puede ser un
servicio a Cristo. La calidad del
trabajo es expresion y consecuencia
natural del amor a Dios y al projimo:
a ninguno de los dos se les puede
ofrecer una chapuza. En 1940
escribia: «Dificilmente podra ser
santificado el trabajo, si no se hace
con perfeccion también humana; v,
sin esa perfeccion humana,



dificilmente -por no decir de ningin
modo- se podra alcanzar el prestigio
profesional necesario, la catedra
desde la cual se ensefie a los demas a
santificar ese trabajo y a acomodar la
vida a las exigencias de la fe
cristiana» (84).

Es facil comprobar si un zapatero
hace un zapato «de calidad» o si un
pastelero prepara un buen pastel.
Mucho mas complicada es la cuestion
con respecto a un artista o un
profesor; no es facil definir en estos
campos lo que es calidad; las
opiniones sobre baja, media y alta
calidad difieren ampliamente y
puede suceder que sobre este punto
el juicio de Dios sea muy diferente al
juicio de los hombres, sean éstos
expertos, colegas, espectadores o
alumnos.

Monsefior Escriva fue consciente de
esta problematica. En la labor
profesional se trataba (y se trata) de



conseguir la conexion entre la
calidad de lo que se hace y la ética
del que lo hace. Un ama de casa, por
ejemplo, que cocinara
excelentemente, que lo mantuviera
todo en perfecto orden y que fuera
un modelo de laboriosidad, seria, a
pesar de todo, una mala ama de casa
si estuviera continuamente
descontenta con su sino (aunque solo
fuera en su interior) porque en
realidad le gustaria haber sido
secretaria o maestra. Los hombres la
alabarian, pero su trabajo seria un
trabajo no santificado. Para esa
«conexion» de la que hablabamos
mas arriba, Monsenor Escriva
utilizaba el término de «cultura». En
ese sentido, la «cultura» de un
periodista consistiria en escribir
rapido, claro y bien, en
documentarse a conciencia, en poner
todo de su parte para decir la verdad
y no mentir. Es patente que una
actitud asi puede suponer grandes
sacrificios en el camino profesional e



incluso puede llevar a prescindir de
una buena posicion, y en ocasiones
del puesto de trabajo. El Fundador
comenta que cada tarea profesional
tiene su «cultura» especifica: «No ha
de ser igual, por ejemplo, la cultura
de un ama de casa que la de un
profesor universitario; ni un
oficinista ha de tener la misma
cultura que un campesino (...) Yo doy
tanta importancia a la cultura
profesional de un peluquero como a
la de un investigador; a la de un
estudiante universitario como a la de
una empleada del hogar. Se trata de
tener la cultura del propio oficio,
correspondiente a la vocacion
profesional de cada uno ...» (85).
Siempre serd una parte de la vida
cotidiana del Opus Dei el ayudar a
sus miembros y a todos los hombres
a alcanzar esa cultura.

Santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo, santificar el ambiente con
el trabajo: esta caracteristica



especifica del Opus Dei, que
podriamos llamar «triangular» y que
estd grabada como un sello en cada
vocacion, quiere decir tomar ante el
trabajo la misma postura que Cristo;
una exigencia que nunca podremos
cumplir a la perfeccion, porque a ella
se opone la parte mas «oscura» de
nuestra conditio humana: la
debilidad, las limitaciones, el pecado.
Ante cualquier situacion y, por
supuesto, ante cualquier problema
que pueda surgir en el trabajo, el
cristiano ha de tener la audacia de
preguntarse con sencillez e
ingenuidad infantil: ;Como actuaria
Cristo, aqui y ahora, si estuviera en
mi lugar? Es decir, ;como quiere El
que actue yo? Ya en los parrafos
anteriores hemos reunido algunos
criterios para poder entender mejor
Sus respuestas y Sus exigencias:

- El trabajo no es solo el trabajo
remunerado o pagado, una labor
profesional; es también cualquier



servicio a Dios y a los hombres. Por
eso «trabaja» el poeta cuyas poesias
quiza no se publiquen nunca; trabaja
el obrero en paro que saca a pasear a
un invalido en su silla de ruedas; vy,
en cierto sentido, trabaja también
quien examina su conciencia, se
supera en algun punto, hace un acto
de contricidn... No en vano decimos
de alguien que «labora en su
interior». Vistas asi las cosas, no hay
ni «paro laboral» ni«tiempo libre»,
sino tan solo diversas modalidades
del trabajo, algunas de las cuales
pueden tener el caracter de
descanso.

- Puede suceder que, en algun caso,
no se vean las implicaciones morales
y religiosas de un trabajo y que, a
veces, con enorme empefo y gran
idealismo, por causa de una
conciencia erronea, se vaya por un
camino equivocado. Para cumplir el
mandato de santificarse es decisivo
que se hagan todos los esfuerzos



necesarios para aclarar las dudas y
para, en cualquier caso, trabajar con
rectitud de intencion. No nos
engafiemos a nosotros mismos. Aun
en nuestros dias, y en las situaciones
laborales y profesionales mas
variadas, es posible distinguir entre
lo que «éticamente esta permitido» y
lo que «éticamente no esta
permitido»; y siempre es posible
encontrar una respuesta a la
pregunta: «;,Cémo actuaria
Jesucristo?».

- El «<cdmo» del trabajo no siempre
produce, de «modo natural», alegria.
Siempre habra situaciones en las que
faltaran las ganas de trabajar o se
notara la resistencia al trabajo: esto
no es otra cosa que una expresion de
nuestras debilidades y una reaccion
ante las fatigas del trabajo. ;Hay
alguien que trabaje «a gusto» en una
cantera? Una persona que durante
ocho horas diarias ha de supervisar
cientos de lamparitas, ¢se sentira



muy contenta?... En estos, como en
otros muchos casos, la «alegria» sélo
puede surgir de una estrecha union
interior con Cristo; trabajar quiere
decir siempre ocupar el lugar del
Cirineo, ayudar a llevar la Cruz...

Este es un punto que Mons. Escriva
de Balaguer tiene en cuenta (y quiza
especialmente) cuando escribe: «Por
el gran valor humano y social que
tiene el trabajo, pero principalmente
por su accion instrumental en la
economia de la Redencion (86),
obligacion nuestra es adquirir -y en
grado eminente- la debida
preparacion profesional» (87)...
«Realizad, pues, vuestro trabajo
sabiendo que Dios lo contempla (...)
Ha de ser la nuestra, por tanto, tarea
santa y digna de El: no sélo acabada
hasta el detalle, sino llevada a cabo
con rectitud moral, con hombria de
bien, con nobleza, con lealtad,con
justicia» (88).



Esto es posible siempre y bajo
cualquier condicion. «No es tarde, ni
todo estd perdido... -leemos en su
meditacion sobre la quinta estacion
del Via Crucis, "Simoén ayuda a llevar
la Cruz de Jesus"- Aunque te lo
parezca. Aunque lo repitan mil voces
agoreras. Aunque te asedien miradas
burlonas e incrédulas... Has llegado
en un buen momento para cargar
con la Cruz: la Redencion se esta
haciendo -jahora!-, y Jesus necesita
muchos cirineos.»Al escribir esto, no
se atrevia a considerarse ni siquiera
un cirineo. Se veia solo como un
borriquito, un pobre «burrito
sarnoso». Ya en sus apuntes
espirituales de los afios 1931-32
encontramos esta expresion. A veces,
incluso firmaba con las letras «b.s.»,
«burrito sarnoso» (89); y el adjetivo
«sarnoso» no era una frase hermosa,
pero vacia, sino humildad sincera y
alegre. Vida cotidiana. Vida cotidiana
de trabajo. Durante cincuenta afos.
Cuando, en .mayo de 1975, consagro



el altar de la nueva iglesia del
Santuario mariano de Torreciudad,
le llamo la atencidn el relieve de un
burro; le dio un beso diciendo en voz
baja: «jHola, hermano!» (90).

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-
santidad/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-santidad/

	Trabajo y santidad

