
opusdei.org

TRABAJO Y
APOSTOLADO

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

08/12/2011

„Santificar el trabajo“, procurando
hacer de él obra perfecta en lo
humano y llena de savia divina;
„santificarse en el trabajo“,
viviéndolo de manera que
desemboque en vida contemplativa:



dos puntos del lema en que el
Fundador del Opus Dei compendia su
espíritu, que ya hemos considerado.
Para llevar a término nuestro
comentario debemos ahora analizar
el tercero: „santificar con el trabajo“.

Se ha afirmado a veces que la
búsqueda de la santidad, de la unión
amorosa con Dios, es una actividad
absorbente que impide otras
ocupaciones y que, por tanto, aleja de
los hombres. Hablar así es presentar
una caricatura del cristianismo,
ajena por entero a la realidad, pues
olvida que la caridad, el amor que
nace de la fe cristiana es uno: amar a
Dios, identificarse con Él, es
participar del amor con que Dios
ama y, en consecuencia -digámoslo
con palabras del Beato Josemaría-
endiosarse „con un endiosamiento
que, al acercarte a tu Padre, te hará
más hermano de tus hermanos los
hombres“ (155). Búsqueda de la
santidad personal, y amor y servicio



a los demás hombres son como dos
caras de una misma moneda, dos
facetas de un mismo proceso, en
suma, dos actitudes simultáneas e
inseparables.

A lo largo de toda su vida, el Beato
Josemaría Escrivá defendió esta
doctrina y rechazó toda forma de
pensar, o incluso meramente de
hablar, que separara búsqueda de
Dios y servicio a los hombres y, en
consecuencia, santidad y apostolado.
Vio con claridad que todo intento, no
ya de oponer, sino incluso de aislar
esas dos realidades, nace o de una
vida interior falsa, es decir, de una
piedad no auténtica sino meramente
verbal, bajo la que puede esconderse,
y suele esconderse de hecho, el
egoísmo; o de un planteamiento
naturalista en el que el servicio a los
hombres es entendido desde un
horizonte exclusivamente
intramundano, excluyendo de él lo
que es, en verdad, el servicio más



profundo que puede prestárseles:
anunciarles a Dios y contribuir a que
se acerquen a Él. Si lo primero hace
que el hombre se encierre en sí
mismo y caiga en un individualismo
egocéntrico; lo segundo lleva a
empobrecer lo humano, privando al
hombre del supremo bien del que
tiene necesidad absoluta. En uno y
otro caso, el espíritu cristiano queda
negado o enervado, destruido o
privado de efectividad.

Son esas perspectivas de fondo las
que le llevaron, de una parte, a poner
de manifiesto que la perfección
humana del trabajar trasciende lo
técnico, para incluir lo ético y lo
espiritual, como ya tuvimos ocasión
de comentar al explicar el primer
tablero del tríptico que nos está
sirviendo de guía, es decir,
„santificar el trabajo“. Y, de otra, a
subrayar la posición determinante e
imprescindible que la dimensión
apostólica tiene en el existir



cristiano, cuestión de la que debemos
ocuparnos ahora.

Todo cristiano, en efecto, debe
escuchar como dirigidas a él las
palabras que Jesucristo pronunció al
enviar a los Apóstoles, es decir, al
constituirlos en tales, ya que apóstol
no es otra cosa que enviado. Así lo
recuerda Camino : „‘Id, predicad el
Evangelio... Yo estaré con vosotros...’.
-Esto ha dicho Jesús... y te lo ha dicho
a ti“ (156). „No es posible -glosa en
una de las Cartas - disociar en Cristo
su ser de Dios-Hombre y su función
de Redentor. El Verbo se hizo carne
para salvar a los hombres, para
hacerlos con Él una sola cosa: esa es
la razón de su venida al mundo.
Somos nosotros otros Cristos,
llamados a corredimir, y tampoco se
puede seccionar nuestra vida de
hijos de Dios en su Obra, separándola
de nuestro celo apostólico“ (157).
„Apóstol -reitera en otro lugar- es el
cristiano que se siente injertado en



Cristo, identificado con Cristo, por el
Bautismo; habilitado para luchar por
Cristo, por la Confirmación; llamado
a servir a Dios con su acción en el
mundo, por el sacerdocio común de
los fieles, que (...) capacita para
tomar parte en el culto de la Iglesia, y
para ayudar a los hombres en su
camino hacia Dios, con el testimonio
de la palabra y del ejemplo, con la
oración y con la expiación“ (158).

Esa realidad, que se predica de toda
condición cristiana, se aplica
también, como es obvio, a la
condición laical, impregnándola y
asumiendo, por tanto, las
resonancias propias de esa vocación.
El cristiano que vive en medio del
mundo, en contacto diario con los
demás hombres, con sus alegrías y
sus afanes, con sus ilusiones
humanas y sus ansias -tal vez ocultas
pero reales- de unión con Dios, debe
manifestar, de modo espontáneo y
vital, en coherencia con su forma



concreta de vivir, la fe y el espiritu
que animan su alma. „Con este afán
de contemplación en medio del
mundo -en medio de la calle: al aire,
al sol, bajo la lluvia-, no solo os
dominará el deseo de permanecer en
la tarea temporal, de no alejaros de
las realidades terrenas, sino que os
arrastrará el afán apostólico de
penetrar valientemente en todas esas
realidades seculares, para
desentrañar las exigencias divinas
que contienen; para enseñar que la
fraternidad de los hijos de Dios -la
fraternidad humana tiene sentido
sobrenatural- es la gran solución que
se ofrece a los problemas del mundo;
para sacar a los hombres de su
caparazón de egoísmo; para
asegurar, a la vez, la necesaria
personalidad y la verdadera libertad,
qua libertate Christus nos liberavit
(Ga 4,31), a los que están disueltos en
la masa, para; en una palabra, abrir a
los hombres los caminos divinos de
la tierra“ (159).



„El apostolado -comentaba en otra
ocasión, esta vez en una de sus
homilías-, esa ansia que come las
entrañas del cristiano corriente no es
algo diverso de la tarea de todos los
días: se confunde con ese mismo
trabajo, convertido en ocasión de un
encuentro personal con Cristo. En
esa labor, al esforzarnos codo con
codo en los mismos afanes con
nuestros compañeros, con nuestros
amigos, con nuestros parientes,
podremos ayudarles a llegar a
Cristo“ (160). Nada varía -añade- en
la condición secular y profesional del
cristiano cuando advierte la
dimensión apostólica de su vocación
divina: „¿Qué cambia entonces?“, se
pregunta. Y enseguida responde:
„Cambia que en el alma -porque en
ella ha entrado Cristo, como subió a
la barca de Pedro- se presentan
horizontes más amplios, más
ambición de servicio, y un deseo
irreprimible de anunciar a todas las
criaturas las magnalia Dei (Hch 2,11),



las cosas maravillosas que hace el
Señor, si le dejamos hacer“ (161).

¿Cómo se concretan, en la práctica,
las perspectivas a las que venimos
haciendo referencia?, ¿cómo se unen
trabajo en medio del mundo y
apostolado? Para contestar estas
preguntas recordemos que con la
palabra „apostolado“ se hace
referencia a una amplia gama de
realidades que van desde la palabra
que anuncia a Cristo hasta la acción
humana encaminada a informar
cristianamente ambientes e
instituciones. Apostolado es, afirma
el Concilio Vaticano II, toda actividad
que, „extendiendo por toda la tierra
el reino de Cristo para gloria de Dios
Padre, hace partícipes a los hombres
de la redención salvadora, y, a través
de ellos, ordena realmente el mundo
entero hacia Cristo“ (162). En los
escritos del Fundador del Opus Dei
tiene también esa significación
amplia: „El modo especifico de



contribuir los laicos -leemos, por
ejemplo, en una de sus entrevistas a
la prensa- a la santidad y al
apostolado de la Iglesia es la acción
libre y responsable en el seno de las
estructuras temporales, llevando allí
el fermento del mensaje cristiano. El
testimonio de vida cristiana, la
palabra que ilumina en nombre de
Dios, y la acción responsable, para
servir a los demás contribuyendo a la
resolución de los problemas
comunes, son otras tantas
manifestaciones de esa presencia con
la que el cristiano corriente cumple
su misión divina“ (163).

Dejando para un apartado posterior
la tercera de esas realidades (la
acción encaminada a ordenar el
mundo hacia Dios, a la que por lo
demás ya hemos hecho algunas
referencias), consideremos ahora las
otras dos -la palabra y el testimonio-
para poner de manifiesto cómo, en la



enseñanza del Fundador de Opus
Dei, se unen y vinculan al trabajo.

Notas

155 Camino , n. 283 ( Consideraciones
espirituales , p. 32).

156 Ibid. , n. 904 ( Consideraciones
espirituales , p. 94); la cita evangélica
corresponde a Mt 28,19-20.

157 Carta 6-V-1945, n. 40;
expresiones muy parecidas en Es
Cristo que pasa , nn. 106 y 122.

158 Es Cristo que pasa , n. 120, ver
también n. 106.

159 Carta 11-III-1940, n. 16.

160 Amigos de Dios , n. 264.

161 Ibíd., n. 265, donde está
comentado el pasaje de Lc 5,1ss. Las
implicaciones eclesiológicas de la
doctrina sobre el apostolado
expuesta en los textos citados, y otros



paralelos, son variadas e
importantes. No es, sin embargo, este
el momento adecuado para
analizarlas. Limitémonos por eso a
remitir a Conversaciones , nn. 9,
20-21, 58-59, 112, así como a L.
ALONSO, La vacación apostólica del
cristiano en la enseñanza de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer , en
AA.VV., Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei , cit., pp.
229-292. Desde una perspectiva
general, ver A. DEL PORTILLO, Fieles
y laicos en la Iglesia , Pamplona 1969.

162 CONC. VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 2; ecos
de esa amplia descripción de la
misión apostólica del fiel cristiano y,
concretamente, del seglar, pueden
encontrarse en numerosos
documentos y escritos posteriores, de
entre los que, a modo de ejemplo,
podemos destacar la Exhort. apost. 
Christifldeles laici (ver todo el
capítulo tercero, nn. 32ss.).



163 Conversaciones , n. 59

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-
apostolado/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-apostolado/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-apostolado/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajo-y-apostolado/

	TRABAJO Y APOSTOLADO

