opusdei.org

TRABAJAR, Y
TRABAJAR BIEN

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

07/12/2011

En el contexto de la unidad de vida,
la vocacion divina, la luz
sobrenatural de la fe, la gracia son,
por asi decir, el espiritu, el alma, la
fuerza que dan sentido ultimo,
informan y sostienen; la vocacion



humana, la personal situacion en el
mundo, es, en cambio, el cuerpo que
ese espiritu anima, otorgando la vida
y adquiriendo consistencia factica.
La vida del cristiano no nace de él
mismo sino de Dios, pero esa vida -
vida de gracia- transforma su ser
desde dentro, desde el nucleo mismo
de la libertad, y afectando a todas las
facetas de su existencia, mas aun,
creciendo a través de la libre
cooperacion humana. Con ese
trasfondo se manifiesta, con toda
claridad, la importancia que el
trabajo, en cuanto realidad humana
basica, tiene en la dinamica de la
vida espiritual del cristiano
corriente: sila gracia debe informar
la vida humana vy, en ella, el trabajo
ocupa un lugar decisivo, se
comprende enseguida que sea no la
fuente -que es Dios y su gracia-, pero
si el eje en torno al que se desarrolla
la obra de la santificacidn, ,el quicio
sobre el que se fundamenta y gira
nuestra llamada a la santidad“ (51).



Esas palabras, estrictamente
paralelas a las que afirman la
armonia e interconexion entre
vocacion divina y vocacion humana,
responden a la misma verdad de
fondo: la afirmacion del valor de las
realidades terrenas no solo desde
una perspectiva intrahistorica y
social sino también desde una
perspectiva teologal, es decir, desde
una fe que pone de manifiesto el
sentido divino de la creacion. Pero
no insistamos mas en estas
consideraciones, tal vez ya
suficientemente subrayadas, y
pongamos el acento en la otra
vertiente de la frase: la presentacion
del trabajo como quicio de la
santificacion. Analicemos, pues, de
qué forma y con qué consecuencias,
en la vida de un cristiano corriente,
el caminar segun Dios y hacia Dios se
estructura en torno al trabajo.

La tarea no es dificil porque el
propio Fundador del Opus Dei ha



expresado, en frase sintética, las
exigencias o implicaciones que ese
ideal trae consigo: ,hay que
santificar la profesion, santificarse
en la profesion y santificar con la
profesion“ (52). Comentémosla, no
sin antes recordar que las palabras
trabajo o trabajo profesional han de
ser entendidas con la amplitud que
les otorga el Fundador del Opus Dei,
es decir, incluyendo en ellas no solo
el trabajo en cuanto mera realizacion
material de una tarea, sino la accion
de trabajar con todas las relaciones
interpersonales, sociales, etc., que
nuestro actuar implica o que de él
derivan, es decir, el conjunto de la
vida ordinaria en cuanto que
marcado por el trabajo (53).

Iniciemos este comentario sefialando
que la mayoria de las veces que el
Beato Josemaria pronuncio o escribid
esa frase lo hizo siguiendo el orden
con el que acabamos de citarla, es
decir, hablando en primer lugar de



santificar el trabajo y, solo después,
de santificarse en el trabajo y de
santificar a los demads con el trabajo.
Ese hecho no es, a nuestro juicio,
fruto del acaso, sino expresion de la
conviccion profunda que sostiene
todo su mensaje espiritual: la
santidad personal (santificarse en el
trabajo) y el apostolado (santificar
con el trabajo) no son realidades que
se alcancen con ocasion del trabajo,
como si este fuera, en resumidas
cuentas, externo a ellas, sino
precisamente a través del trabajo,
que queda asi injertado en la
dindmica del vivir cristiano y, por
tanto, llamado a ser santificado en si
mismo. Dicho con otras palabras: los
tres miembros de la frase se implican
y reclaman.

¢Qué significa ,santificar el trabajo*
en la ensefianza del Fundador del
Opus Dei? Como tendremos ocasion
de mostrar en paginas sucesivas,
santificar el trabajo implica poner en



ejercicio la totalidad del ideal
cristiano en y a través del trabajar.
Solo, pues, con el desarrollo de la
exposicion se ird poniendo de
manifiesto el alcance de la expresion,
ya que las perspectivas se
entrecruzan (55). En todo caso, quiza
lo mas acertado sea comenzar
sefialando un dato que puede
parecer obvio, pero que no esta
exento de implicaciones: santificar el
trabajo reclama que esa realidad a la
que designamos con la palabra
»trabajo“ se dé con plenitud.

El cristiano que vive en el mundo
debe asumir en su vocacion divina su
vocacion humana, y esa asuncion ha
de realizarse sin merma alguna -
antes al contrario- de la perfeccion
que las realidades humanas estan
llamadas a tener en conformidad con
su dindmica constitutiva: las
criaturas han de ser llevadas a Dios,
pero ,cada una segun su propia
naturaleza, segun el fin inmediato



que Dios le ha dado“ (56). Se trata de
un imperativo valido para todo
cristiano, que en el caso del laico
reviste especial importancia. No es
licito maltratar cuanto nos rodea. Es
licito, ciertamente, usar de las cosas,
pero sin olvidar la naturaleza
peculiar de cada una, actuando en
consecuencia con respeto a la
autonomia que, en su orden, tienen
las realidades temporales. Le va en
ello al cristiano, y muy especialmente
al laico, la sinceridad de su vida
humana, insertado como esta en las
estructuras temporales, y la de su
mision divina que le vincula
precisamente a esas estructuras: la
seriedad en lo humano, en lo
profesional, es, en suma, importante
tanto desde el punto de vista de la
fidelidad a la ciudad terrena, como
del de la fidelidad a la llamada
sobrenatural.

Vivir la personal vocacién humana
como parte de la vocacion divina



implica, pues, en primer lugar,
esforzarse por alcanzar una
adecuada madurez y perfeccion en lo
estrictamente profesional, humano,
técnico de la actividad laboral que se
realiza y de la obra a la que esa
actividad se ordena. ,,Para santificar
la profesion, hace falta ante todo
trabajar bien, con seriedad humana
y sobrenatural®, se lee en una de las
homilias del Fundador del Opus Dei
(57). Y en Camino : ,Oras, te
mortificas, trabajas en mil cosas de
apostolado.... pero no estudias. -No
sirves entonces si no cambias. El
estudio, la formacion profesional que
sea, es obligacion grave entre
nosotros“ (58). En una entrevista de
prensa, concedida en 1967,
explicaba: , Lo que he ensefiado
siempre -desde hace cuarenta afnos-
es que todo trabajo humano honesto,
intelectual o manual, debe ser
realizado por el cristiano con la
mayor perfeccion posible: con
perfeccion humana (competencia



profesional) y con perfeccion
cristiana (por amor a la voluntad de
Dios y en servicio de los hombres).
Porque, hecho asi, ese trabajo
humano, por humilde e
insignificante que parezca la tarea,
contribuye a ordenar cristianamente
las realidades temporales -a
manifestar su dimension divina- y es
asumido e integrado en la obra
prodigiosa de la Creacion y de la
Redencion del mundo: se eleva asi el
trabajo al orden de la gracia, se
santifica, se convierte en obra de
Dios, operatio Dei, opus Dei “ (59).

Son muchas, en verdad, las razones
que, en los escritos del Beato
Josemaria, fundan esa exigencia de
la perfeccion humana, del trabajar
bien. Enunciémoslas exponiéndolas
de forma concatenada:

a) En primer término, la madurez en
cuanto hombres: la fidelidad a la
vocacion humana impulsa a trabajar



no solo esforzada y
perseverantemente (60), sino
también eficazmente, es decir, con
competencia profesional. ,,Como
lema para vuestro trabajo -
comentaba el Beato Josemaria
Escriva en una homilia-, os puedo
indicar este: para servir, servir .
Porque, en primer lugar, para
realizar las cosas, hay que saber
terminarlas (...). No basta querer
hacer el bien, sino que hay que saber
hacerlo. Y, si realmente queremos,
ese deseo se traducira en el empefio
por poner los medios adecuados para
dejar las cosas acabadas , con
humana perfeccion“ (61). Y en una
Carta ya varias veces citada, recalca:
,Parte esencial de esa obra -la
santificacion del trabajo ordinario-
que Dios nos ha encomendado es la
buena realizacion del trabajo mismo,
la perfeccion también humana, el
buen cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y sociales.
La Obra exige que todos trabajen a



conciencia, con sentido de
responsabilidad, con amor y
perseverancia, sin abandonos ni
ligerezas; noli propter escam
destruere Opus Dei (Rm 14,20), no
quieras por la comida destruir la
obra de Dios“ (62).

b) Pero, como la frase final del texto
recién citado pone de manifiesto, no
solo la autenticidad humana lleva a
trabajar bien, sino también, e
inseparablemente, la fe cristiana: el
reconocimiento de que nuestro
trabajo se realiza en presencia de
Dios y en cumplimiento de su divina
voluntad. ,,No podemos ofrecer al
Sefior algo que, dentro de las pobres
limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los minimos
detalles. Dios no acepta las chapuzas.
‘No presentaréis nada defectuoso,
nos amonesta la Escritura Santa,
pues no seria digno de EI’ (Lv 22,20).
Por eso, el trabajo de cada uno, esa



labor que ocupa nuestras jornadas y
energias, ha de ser una ofrenda
digna para el Creador, operatio Dei ,
trabajo de Dios y para Dios: en una
palabra, un quehacer cumplido,
impecable“ (63).

c) Seriedad humana y conciencia de
la presencia de Dios fundamentan
una tercera razon para trabajar bien:
el espiritu de servicio. Amor a Dios 'y
amor a los hombres se unen en el
existir cristiano, ya que Dios nos ama
y nos ensefia a amar. Vivir el trabajo
cara a Dios, procurar realizarlo de
manera perfecta como ofrenda
agradable a El, exige, por eso, vivirlo
en actitud de amor y, por tanto, de
servicio a quienes nos rodean. En
suma, asumir y potenciar esa
dimension social que el trabajo de
por si tiene. El trabajo profesional, la
tarea u oficio que todo hombre
desempenia es, en cuanto tal, realidad
comunitaria, quehacer que
presupone la sociedad humana y se



articula con ella y en ella
contribuyendo al progreso historico,
al mejoramiento de las condiciones
de vida, al bienestar y a la cultura
(64). Todo ello se refuerza, se hace
mas profundo y mas exigente,
cuando la profesion o tarea es
vivificada por la caridad, que
impulsa a trascender toda tendencia
a la autosatisfaccion y al egoismo y a
trabajar de forma que la labor
realizada contribuya, de hecho, al
bien de los demas. ,,Si el cristiano no
ama con obras, ha fracasado como
cristiano, que es fracasar tambien
como persona. No puedes pensar en
los demads como si fuesen numeros o
escalones, para que tu puedas subir;
0 masa, para ser exaltada o
humillada, adulada o despreciada,
segun los casos. Piensa en los demas
(...) como en lo que son: hijos de Dios,
con toda la dignidad de ese titulo
maravilloso“ (65).



d) Servir a los demas es no solo
contribuir a su bienestar terreno, a
su desarrollo economico, social y
cultural, sino también, y ante todo,
acercarles a Dios, fuente de todo
bien. El cristiano, todo cristiano,
debe, por amor a los demas y por
imperativo del propio bautismo, dar
a conocer a Cristo, con clara
conciencia de que al hacerlo revela a
los demds hombres la raiz de su
dignidad y la grandeza de su destino.
Pues bien, también desde esta
perspectiva, resulta exigido el
trabajar bien, la perfeccion en el
trabajo, ya que el cristiano corriente,
que vive de su profesion u oficio, ha
de apoyar sus palabras en la
autoridad que le otorga el testimonio
de una vida auténticamente humana
y profesionalmente seria. Asi, 1o
subraya el Fundador del Opus Dei en
una homilia, en la que, después de
citar las palabras de Cristo sobre el
cristiano como luz del mundo (66)
prosigue: el ,trabajo profesional -sea



el que sea- se convierte en un
candelero que ilumina a vuestros
colegas y amigos. Por eso suelo
repetir a los que se incorporan al
Opus Dei, y mi afirmacion vale para
todos los que me escuchdis: jqué me
importa que me digan que fulanito es
buen hijo mio -un buen cristiano-,
pero un mal zapatero! Sino se
esfuerza en aprender bien su oficio,
0 en ejecutarlo con esmero, no podra
santificarlo ni ofrecérselo al Sefor; y
la santificacion del trabajo ordinario
constituye como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que -inmersos en las realidades
temporales- estamos decididos a
tratar a Dios“ (67).

Las cuatro razones para trabajar
bien que nos ha parecido encontrar
repasando los textos del Beato
Josemaria Escriva, ademas de lo que
significan por si mismas, ponen de
manifiesto dos consideraciones en



parte ya apuntadas, pero que
consideramos oportuno subrayar.

En primer lugar, que ,santificar el
trabajo, santificarse en el trabajo y
santificar con el trabajo“ no son tres
realidades yuxtapuestas, sino tres
dimensiones de un fenomeno
unitario: el vivir secular cristiano, en
el que la union con Dios y el servicio
a los demas, la santidad y el
apostolado presuponen la cumplida
realizacion del trabajo y revierten
sobre él.

En segundo lugar que, al hablar de
perfeccion en el trabajo, el Fundador
del Opus Dei no se refiere solo a su
perfeccion técnica, aunque la supone
y exige, sino a algo mas: a la
asuncion segun el espiritu cristiano,
y por tanto segun el mandamiento de
la caridad, de todo el conjunto de
deberes y relaciones que del trabajo
derivan. La profesion -afirmaba en
1948- ,adquiere un pleno sentido y



una mas plena significacion, cuando
se la dirige totalmente a Dios y a la
salvacion de las almas“ (68). , Esta
dignidad del trabajo -proclamaba en
una homilia pronunciada
precisamente el 19 de marzo de 1963,
festividad de San José- esta fundada
en el Amor. El gran privilegio del
hombre es poder amar,
trascendiendo asi lo efimero y lo
transitorio (...). Por eso el hombre no
debe limitarse a hacer cosas, a
construir objetos. El trabajo nace del
amor, manifiesta el amor, se ordena
al amor* (69).

La ,capacidad que podriamos llamar
técnica -continuaba diciendo-, ese
saber realizar el propio oficio, ha de
estar informado por un rasgo que fue
fundamental en el trabajo de San
José y deberia ser fundamental en
todo cristiano: el espiritu de servicio,
el deseo de trabajar para contribuir
al bien de los demas hombres. El
trabajo de José no fue una labor que



mirase hacia la autoafirmacion,
aunque la dedicacion a una vida
operativa haya forjado en él una
personalidad madura, bien dibujada.
El Patriarca trabajaba con la
conciencia de cumplir la voluntad de
Dios, pensando en el bien de los
suyos, Jesus y Maria, y teniendo
presente el bien de todos los
habitantes de la pequefia Nazaret
(...). Era su labor profesional una
ocupacion orientada hacia el
servicio, para hacer agradable la vida
a las demads familias de la aldea, y
acompafada de una sonrisa, de una
palabra amable, de un comentario
dicho como de pasada, pero que
devuelve la fe y la alegria a quien
estd a punto de perderlas“ (70).

El horizonte de la perfeccion
humana y cristiana del trabajo
incluye las relaciones
interpersonales, y, junto a ellas, las
dimensiones sociales de nuestro
vivir. El trabajo profesional es



manifestacion y realizacion de la
solidaridad entre los hombres,
participacion en la comun aspiracion
hacia el progreso, camino para
solucionar las preocupaciones y
problemas de la sociedad; y el
cristiano, que vive en medio del
mundo, miembro a la vez de la
sociedad de Dios y de la sociedad de
los hombres, ha de ser consciente de
los deberes que tiene para con la
sociedad a la que su trabajo le une:
debe, en la medida de sus
posibilidades personales, esforzarse
por hacer mas justa la sociedad en la
que viven sus conciudadanos.

El trabajo, tomado en su integridad
en cuanto tarea humana y social,
resultaria, en consecuencia,
desnaturalizado si se aislase de todo
el conjunto de relaciones sociales con
las que se entremezcla. Vivir con
minuciosidad el propio trabajo
encerrandose en un afan de
autoperfeccion individual, o



preocupandose, a 1o mas, solo por las
necesidades de la propia familia,
supone un desconocimiento del
verdadero espiritu cristiano. ,,Un
hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazon de Cristo. Los cristianos -
conservando siempre la mas amplia
libertad a la hora de estudiar y de
llevar a la practica las diversas
soluciones y, por tanto, con un légico
pluralismo- han de coincidir en el
idéntico afan de servir a la
humanidad. De otro modo, su
cristianismo no sera la Palabra y la
Vida de Jesus: sera un disfraz, un
engano de cara a Dios y de cara a los
hombres® (71).

Ciertamente la responsabilidad de
los problemas colectivos no incide
del mismo modo en todos los
miembros de la sociedad, y una



dedicacion preponderante al
quehacer politico es tarea que
supone una especial vocacion, una
particular aptitud para asumir, de
una manera refleja, la mision de
encauzar los afanes colectivos en
orden a modificar y orientar el
mundo que nos rodea. Pero, aun
siendo eso cierto, se debe reconocer
que, en cuanto tal, esa vocacion no es
sino una concrecion peculiar de algo
mas amplio, que si se aplica a todos:
el deber de reconocerse solidario con
los demds hombres en todas las
ocasiones y situaciones que se nos
presenten y de sentir la
responsabilidad, también politica,
que esa realidad implica (72).

De ahi que pueda a todos pedirse:
»~Amad la justicia. Practicad la
caridad. Defended siempre la
libertad personal, y el derecho que
todos los hombres tienen a vivir, y a
trabajar, y a estar cuidados durante
la enfermedad y cuando llega la



vejez, y a constituir un hogar, y a
traer hijos al mundo, y a educar esos
hijos en proporcion al talento de
cada uno, y a recibir un trato digno
de hombres y de ciudadanos“ (73). Y
que a todos se les pueda recordar
que ,el trabajo ordinario, en medio
del mundo, os pone en contacto con
todos los problemas 'y
preocupaciones de los hombres,
puesto que son vuestras mismas
preocupaciones y vuestros mismos
problemas: sois cristianos corrientes,
ciudadanos como los demas. Vuestra
fe os tiene que guiar, al juzgar sobre
los hechos y las situaciones
contingentes de la tierra. Con plena
libertad obraréis, porque la doctrina
catdlica no impone soluciones
concretas, técnicas, a los problemas
temporales; pero si os pide que
tengais sensibilidad ante esos
problemas humanos, y sentido de
responsabilidad para hacerles frente
y darles un desenlace cristiano“ (74).



Este ha de ser el afan y la ilusion del
cristiano: ,servir a Dios y, por amor a
Dios, servir con amor a todas las
criaturas de la tierra, sin distincion
de lenguas, de razas, de naciones o
de creencias; sin hacer ninguna de
esas diferencias que los hombres,
con mas o menos falsia, sefialan en la
vida de la sociedad“ (75). Y, de esta
forma, reconocerse ordenado a los
demas, administrador, en beneficio
de todos, de bienes divinos y, a la vez,
necesitado de los otros a quienes
Dios ha encomendado bienes
diversos, en un entrecruzarse de
vocaciones que llama a cada uno a
santificar la propia tarea.

Tal es el panorama de una
santificacion del trabajo que atienda
a todas las dimensiones propias de la
actividad humana, desde las
espirituales hasta las materiales,
desde las técnicas hasta las sociales y
colectivas. El ideal de la santificacion
del trabajo nos situa, en suma, e



inseparablemente, ante perspectivas
teologales, es decir, de trato y
comunion con Dios, y ético-morales,
0 sea, de realizacién de las acciones
en conformidad con las exigencias
propias de cada accion. Todo lo cual,
desde una perspectiva subjetiva,
reclama sea un sentido de la
referencia a Dios que reverbera
sobre lo concreto, sea un espiritu de
servicio que aune competencia
técnica y preocupacion por formar
adecuadamente la propia conciencia
(76).

No es este el momento de detenernos
a fin de comentar como esos
principios generales se concretan y
encarnan en cada vocacion humana,
segun las circunstancias de cada vida
individual; sobre ellos, por lo demas,
volveremos en paginas sucesivas. Si
puede ser, en cambio, oportuno
recordar que el espiritu cristiano se
abre paso en el corazon del hombre a
traveés de la ascesis personal bajo la



accion de la gracia. La disposicion de
servicio no se adquiere sin esfuerzo:
en todo momento -y, quiza de modo
especial, con el desarrollo de la
personalidad y el crecimiento de las
responsabilidades- puede surgir la
tentacion, oscurecerse la
disponibilidad, brotar un afan poco
recto de poder, una ambicion
desordenada de mando, un deseo
egoista de medro personal. Por eso,
para mantener despierto el sentido
de servicio es necesario que estén
afincados en el alma ,, el espiritu de
pobreza , desprendimiento
verdadero de los bienes temporales;
y el espiritu de humildad ,
desprendimiento de las glorias
humanas, del poder: que son los
frutos sabrosos del alma
contemplativa en la accion
profesional“ (77). De esta forma,
presuponiendo y poniendo en
ejercicio esa honda actitud espiritual,
se hara posible ,actuar
profesionalmente, con sabiduria de



artista, con felicidad de poeta, con
seguridad de maestro y con un pudor
mas persuasivo que la elocuencia,
buscando -al buscar la perfeccion
cristiana en su profesion y en su
estado en el mundo- el bien de toda
la humanidad® (78)

Notas

51 Amigos de Dios, n. 62. La
centralidad del trabajo en el espiritu
del Opus Dei y en la vida de sus fieles
se encuentra ampliamente recogida y
subrayada en el Codex iuris
particularis Operis Dei , es decir, en
los Estatutos del Opus Dei,
promulgados en el momento mismo
de su ereccion como Prelatura
personal; ver, por ejemplo, nn. 2, &&
1y2;3,&1,79,&1;82; 86, && 1y 2;
90;93;112;113;117;119. Los
Estatutos pueden consultarse en
varios de los estudios sobre Opus Dei
ya citados, concretamente: A. DE
FUENMAYOR, V. GOMEZ IGLESIAS y J.



L. ILLANES, El itinerario juridico del
Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma , Pamplona 1989, pp.
628-657; P. RODRIGUEZ, F. OCARIZ y
J. L. ILLANES, El Opus Dei en la
Iglesia . Introduccion eclesiologica a
la vida y apostolado del Opus Dei ,
Madrid 1993, pp. 309-346; V. GOMEZ
IGLESIAS, A. VIANA y J. MIRAS, EIl
Opus Dei, Prelatura personal. La
Constitucion apostolica ,, Ut sit“,
Pamplona 2000, pp. 131-165. En las
remisiones que hagamos
posteriormente, los citaremos
sencillamente como Estatutos .

52 Carta 31-V-1954, n. 18; textos
paralelos en Es Cristo que pasa , n.
46; Amigos de Dios,n. 9,y
Conversaciones , n. 70; cfr. también
Estatutos , n. 86, & 2.

53 De hecho en los escritos del Beato
Josemaria se pasa con frecuencia de
la expresion ,santificar el trabajo“ a
»santificar la vida ordinaria®“, ya que



una y otra realidad son vistas en
intima relacion: el trabajo es trabajo
profesional, tarea u oficio que
integra en la sociedad, y la vida
ordinaria, teniendo otras facetas
(entre ellas la vida familiar, a la que
también aplico el Beato Josemaria la
frase trimembre citada en el texto:
cfr., por ejemplo, Es Cristo que pasa ,
n. 23) connota de modo muy
particular el trabajo, elemento
decisivo e imprescindible del vivir en
el mundo: otros elementos (el
matrimonio o la militancia politica
especializada, por ejemplo) pueden
faltar sin merma de la secularidad; el
trabajo, no. Sobre este ultimo punto,
ver J. SALINAS, Matrimonio, celibato
y laicado , en ,, Palabra”, 8 (1966)
7-10. Sobre la conexion entre trabajo
y vida ordinaria, puede consultarse
ademas lo que hemos escrito en
Trabajo, caridad, justicia. La
santificacion del trabajo segun las
ensefianzas del Beato Josernaria
Escriva, en AA.VV,, Santidad y



mundo. Estudios en torno a las
ensefianzas del Beato Josernaria
Escriva , Pamplona 1996, pp. 218-220
(también en J. L. ILLANES, Ante Dios
y en el mundo. Apuntes para una
teologia del trabajo , Pamplona 1997,
pp. 113-115).

54 En esa misma direccion apunta el
hecho de que, en diversos textos del
Beato Josemaria, la referencia a
santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo y santificar con el trabajo
venga precedida de declaraciones
que subrayan ese nexo profundo,
mas aun, esa compenetracion, ese
pasar de la santidad -valga la
expresion- por el trabajo en cuanto
tal. Asi ocurre, por ejemplo, en el n.
18 de la Carta 31-V-1954 en el que la
neta declaracion que antes
citabamos (,,sin sacar a nadie de su
sitio“: Cfr. nota 12) viene precedida
por la siguiente: ,El trabajo
profesional (...) es no solo el ambito
en que los miembros del Opus Dei



deben buscar la perfeccion cristiana,
sino el medio y el camino de que se
sirven para conseguirla“.

55 Las consideraciones que
exponemos pueden completarse con
F. OCARIZ, El concepto de
santificacion del trabajo , en AA.VV.,
La mision del laico en la Iglesia y en el
mundo , Pamplona 1987, pp. 881-891
(recogido en F. OCARIZ, Naturaleza,
graciay gloria, cit., pp. 263-27 1); P.
RODRIGUEZ, Vocacion, trabajo,
contemplacion , pp. 73-84; W MAY,
Santidad y vida ordinaria , en
Santidad y mundo , cit., pp. 55-87,y G.
FARO, Il lavoro nell ’insegnamento del
Beato Josemaria Escriva , Roma 2000;
asi como, desde otra perspectiva, P. P.
DONATI, El significado del trabajo en
la investigacion sociologica actual y
en el espiritu del Opus Dei , en ,,
Romana ” 12 (1996) 122-134.

56 Carta 19-111-1954, n. 7.

57 Es Cristo que pasa , n. 50.



58 Camino , n. 334 ( Consideraciones
espirituales , p. 34); ver también
Camino , nn. 332 y 336 (ambos en
Consideraciones espirituales , p. 34).

59 Conversaciones , n. 10; ver
también n. 70.

60 ,Tenemos -afirmaba graficamente
el Fundador del Opus Dei en una de
sus Cartas- una enfermedad cronica
en el Opus Dei, que es el trabajo; una
enfermedad contagiosa, incurable y
progresiva: no sabemos estar sin
hacer nada“ ( Carta 15-X-1948, n. 14).
Ver también Camino , nn. 356 y 358
(el segundo punto en Consideraciones
espirituales , p. 34).

61 Es Cristo que pasa , n. 50; ver al
respecto . ECHEVARRIA, Itinerarios
de vida cristiana , Madrid 2001, pp.
209 ss.

62 Carta 31-V-1954, n. 18.



63 Amigos de Dios , n. 55; ver
también nn. 58 y 62. Mons. Alvaro
del Portillo, comentando este aspecto
de la ensefianza del Fundador del
Opus Dei, ha escrito: ,No se puede
contentar con ser mediocre quien
aspira a la santidad. y para no ser
mediocre, hemos de esforzarnos
siempre, en todos los terrenos,
utilizando el medio especifico que
nos propone y nos exige la Obra: la
santificacion del trabajo ordinario,
convertido en palestra en la que se
lleva a cabo, dia a dia, nuestra lucha
ascética. Trabajo hecho sin
desmayos, con deseo de aquilatar
cada dia mas el valor de nuestras
acciones, siguiendo también en esto
los impulsos del Espiritu Santificador
que habita dentro de nosotros, y que
ha querido promover una nueva
forma vocacional y organizada para
buscar la perfeccion cristiana
precisamente -y ahi esta la gran
novedad- por medio de la
santificacion del trabajo ordinario,



profesional, cada uno en su estado, y
todos en medio del mundo. Por eso
escribe nuestro Fundador: "El
trabajo es para nosotros el eje,
alrededor del cual ha de girar todo
nuestro empefio por lograr la
perfeccion cristiana. Y, al buscar en
medio del mundo la perfeccion
cristiana, cada uno de nosotros ha de
buscar también necesariamente la
perfeccion humana, en su propia
labor profesional. De ahi que no nos
puedan entender jamas los que no
quieren hacer lo posible para dejar
de ser chapuceros’. Es evidente que
los chapuceros ni mejoran su
conducta humana, ni pueden ser
fieles a la accidn continua y
especifica en nosotros del Espiritu
Santo, que nos quiere generosos
también en la perfeccion con la que
procuramos hacer nuestra tarea
humana, ni nos pueden
comprender” ( Instruccion V-1935/14-
IX-1950, comentario al n. 53).



64 ,Mediante el ejercicio de nuestra
propia profesion en medio del
mundo, perseguimos también el bien
temporal de la humanidad entera®,
se recuerda sintéticamente en Carta
14-11-1950, n. 19.

65 Es Cristo que pasa, n. 36. Y en
Camino se lee: ,Egoista. -Tuq, siempre
a ‘lo tuyo’. -Pareces incapaz de sentir
la fraternidad de Cristo: en los
demas, no ves hermanos: ves
peldafios® (n. 31; ver también n. 32).
La ordenacion de la labor
profesional al servicio, la
encontramos formulada por el Beato
Josemaria tanto en textos en los que
habla del trabajo en general como en
referencia a esa dimension bdsica del
existir humano que es la cultura. Ver
en esta linea Camino , n. 345, y muy
particularmente la entrevista que
concedio a la revista ,, Gaceta
Universitaria “y fue luego incluida
en Conversaciones (n. 73ss.), asi como
los discursos pronunciados con



ocasion de actos universitarios y
académicos (gran parte de ellos
pueden verse en la obra Josemaria
Escriva de Balaguer y la Universidad ,
cit., pp. 45 ss.). Un comentario a este
punto, en E PONZ, La educacion y el
quehacer educativo en las ensefianzas
de Monsefior Josemarla Escriva de
Balaguer . en AA.VV., En memoria de
Mons. Josemartia Escriva de Balaguer ,
Pamplona 1976, pp. 61-132.

66 Cfr. Mt 5,14-16.
67 Amigos de Dios , n. 61.

68 La Constitucion apostolica
»Provida Mater Ecclesia“y el Opus
Dei , Madrid 1949, p. 20.

69 Es Cristo que pasa , n. 48.
70 Ibid., n. 51.
71 Ibid., n. 167.

72 Ya que, leemos en Carta 9-1-1932,
n. 42, ,politica, en el sentido noble de



la palabra, no es sino un servicio
para lograr el bien comun de la
Ciudad terrena*“.

73 Carta 15-X-1948, n. 29.

74 Ibidem. Un comentario al
respecto, en J. ECHEVARRIA,
Solidaritd, il valore del lavoro , en ,,11
Sole-24 Ore”, 24-V-1997 (recogido en
,2Romana“ 13, 1997, 99-101).

75 Carta 31-V-1943, n. 11.

76 Sobre la necesidad de una buena
formacion de la conciencia en orden
a la actuacion profesional y social, el
Beato Josemaria volvid repetidas
veces. Limitémonos a reenviar a
Conversaciones (cfr. nn. 29, 48,59) y
a citar un parrafo, muy expresivo, de
una de sus Cartas: ,,Es frecuente, aun
entre catolicos que parecen
responsables y piadosos, el error de
pensar que solo estan obligados a
cumplir sus deberes familiares y
religiosos, y apenas quieren oir



hablar de deberes civicos. No se trata
de egoismo: es Sencillamente falta de
formacion, porque nadie les ha dicho
nunca claramente que la virtud de la
piedad -parte de la virtud cardinal de
la justicia- y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad® ( Carta 9-I- 1932, n. 46).
Remitamos también a la ensefianza
de quien fue el mas intimo
colaborador del Beato Josemaria,
Mons. Alvaro del Portillo, tal y como
puede encontrarse, entre otros
textos, en Dottrina sociale e nuova
evangelizzazione. Lettura della
,Centesimus annus“, en ,, Studi
cattolici “ 367 (1991) 580-586
(recogido en Rendere amabile la
veritd. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo , Libreria Editrice
Vaticana 1995, pp. 385-397).

77 Carta 9-1-1932, n. 58.



78 Ibid., n. 4

Lose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-
trabajar-bien/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/

	TRABAJAR, Y TRABAJAR BIEN

