
opusdei.org

TRABAJAR, Y
TRABAJAR BIEN

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

07/12/2011

En el contexto de la unidad de vida,
la vocación divina, la luz
sobrenatural de la fe, la gracia son,
por así decir, el espíritu, el alma, la
fuerza que dan sentido último,
informan y sostienen; la vocación



humana, la personal situación en el
mundo, es, en cambio, el cuerpo que
ese espíritu anima, otorgando la vida
y adquiriendo consistencia fáctica.
La vida del cristiano no nace de él
mismo sino de Dios, pero esa vida -
vida de gracia- transforma su ser
desde dentro, desde el núcleo mismo
de la libertad, y afectando a todas las
facetas de su existencia, mas aun,
creciendo a través de la libre
cooperación humana. Con ese
trasfondo se manifiesta, con toda
claridad, la importancia que el
trabajo, en cuanto realidad humana
básica, tiene en la dinámica de la
vida espiritual del cristiano
corriente: si la gracia debe informar
la vida humana y, en ella, el trabajo
ocupa un lugar decisivo, se
comprende enseguida que sea no la
fuente -que es Dios y su gracia-, pero
sí el eje en torno al que se desarrolla
la obra de la santificación, „el quicio
sobre el que se fundamenta y gira
nuestra llamada a la santidad“ (51).



Esas palabras, estrictamente
paralelas a las que afirman la
armonía e interconexión entre
vocación divina y vocación humana,
responden a la misma verdad de
fondo: la afirmación del valor de las
realidades terrenas no solo desde
una perspectiva intrahistorica y
social sino también desde una
perspectiva teologal, es decir, desde
una fe que pone de manifiesto el
sentido divino de la creación. Pero
no insistamos más en estas
consideraciones, tal vez ya
suficientemente subrayadas, y
pongamos el acento en la otra
vertiente de la frase: la presentación
del trabajo como quicio de la
santificación. Analicemos, pues, de
qué forma y con qué consecuencias,
en la vida de un cristiano corriente,
el caminar según Dios y hacia Dios se
estructura en torno al trabajo.

La tarea no es difícil porque el
propio Fundador del Opus Dei ha



expresado, en frase sintética, las
exigencias o implicaciones que ese
ideal trae consigo: „hay que
santificar la profesión, santificarse
en la profesión y santificar con la
profesión“ (52). Comentémosla, no
sin antes recordar que las palabras
trabajo o trabajo profesional han de
ser entendidas con la amplitud que
les otorga el Fundador del Opus Dei,
es decir, incluyendo en ellas no solo
el trabajo en cuanto mera realización
material de una tarea, sino la acción
de trabajar con todas las relaciones
interpersonales, sociales, etc., que
nuestro actuar implica o que de él
derivan, es decir, el conjunto de la
vida ordinaria en cuanto que
marcado por el trabajo (53).

Iniciemos este comentario señalando
que la mayoría de las veces que el
Beato Josemaría pronunció o escribió
esa frase lo hizo siguiendo el orden
con el que acabamos de citarla, es
decir, hablando en primer lugar de



santificar el trabajo y, solo después,
de santificarse en el trabajo y de
santificar a los demás con el trabajo.
Ese hecho no es, a nuestro juicio,
fruto del acaso, sino expresión de la
convicción profunda que sostiene
todo su mensaje espiritual: la
santidad personal (santificarse en el
trabajo) y el apostolado (santificar
con el trabajo) no son realidades que
se alcancen con ocasión del trabajo,
como si este fuera, en resumidas
cuentas, externo a ellas, sino
precisamente a través del trabajo,
que queda así injertado en la
dinámica del vivir cristiano y, por
tanto, llamado a ser santificado en sí
mismo. Dicho con otras palabras: los
tres miembros de la frase se implican
y reclaman.

¿Qué significa „santificar el trabajo“
en la enseñanza del Fundador del
Opus Dei? Como tendremos ocasión
de mostrar en paginas sucesivas,
santificar el trabajo implica poner en



ejercicio la totalidad del ideal
cristiano en y a través del trabajar.
Solo, pues, con el desarrollo de la
exposición se irá poniendo de
manifiesto el alcance de la expresión,
ya que las perspectivas se
entrecruzan (55). En todo caso, quizá
lo más acertado sea comenzar
señalando un dato que puede
parecer obvio, pero que no está
exento de implicaciones: santificar el
trabajo reclama que esa realidad a la
que designamos con la palabra
„trabajo“ se dé con plenitud.

El cristiano que vive en el mundo
debe asumir en su vocación divina su
vocación humana, y esa asunción ha
de realizarse sin merma alguna -
antes al contrario- de la perfección
que las realidades humanas están
llamadas a tener en conformidad con
su dinámica constitutiva: las
criaturas han de ser llevadas a Dios,
pero „cada una segun su propia
naturaleza, según el fin inmediato



que Dios le ha dado“ (56). Se trata de
un imperativo válido para todo
cristiano, que en el caso del laico
reviste especial importancia. No es
lícito maltratar cuanto nos rodea. Es
lícito, ciertamente, usar de las cosas,
pero sin olvidar la naturaleza
peculiar de cada una, actuando en
consecuencia con respeto a la
autonomía que, en su orden, tienen
las realidades temporales. Le va en
ello al cristiano, y muy especialmente
al laico, la sinceridad de su vida
humana, insertado como está en las
estructuras temporales, y la de su
misión divina que le vincula
precisamente a esas estructuras: la
seriedad en lo humano, en lo
profesional, es, en suma, importante
tanto desde el punto de vista de la
fidelidad a la ciudad terrena, como
del de la fidelidad a la llamada
sobrenatural.

Vivir la personal vocación humana
como parte de la vocación divina



implica, pues, en primer lugar,
esforzarse por alcanzar una
adecuada madurez y perfección en lo
estrictamente profesional, humano,
técnico de la actividad laboral que se
realiza y de la obra a la que esa
actividad se ordena. „Para santificar
la profesión, hace falta ante todo
trabajar bien, con seriedad humana
y sobrenatural“, se lee en una de las
homilías del Fundador del Opus Dei
(57). Y en Camino : „Oras, te
mortificas, trabajas en mil cosas de
apostolado.... pero no estudias. -No
sirves entonces si no cambias. El
estudio, la formación profesional que
sea, es obligación grave entre
nosotros“ (58). En una entrevista de
prensa, concedida en 1967,
explicaba: „Lo que he enseñado
siempre -desde hace cuarenta años-
es que todo trabajo humano honesto,
intelectual o manual, debe ser
realizado por el cristiano con la
mayor perfección posible: con
perfección humana (competencia



profesional) y con perfección
cristiana (por amor a la voluntad de
Dios y en servicio de los hombres).
Porque, hecho así, ese trabajo
humano, por humilde e
insignificante que parezca la tarea,
contribuye a ordenar cristianamente
las realidades temporales -a
manifestar su dimensión divina- y es
asumido e integrado en la obra
prodigiosa de la Creacion y de la
Redención del mundo: se eleva así el
trabajo al orden de la gracia, se
santifica, se convierte en obra de
Dios, operatio Dei, opus Dei “ (59).

Son muchas, en verdad, las razones
que, en los escritos del Beato
Josemaría, fundan esa exigencia de
la perfección humana, del trabajar
bien. Enunciémoslas exponiéndolas
de forma concatenada:

a) En primer término, la madurez en
cuanto hombres: la fidelidad a la
vocación humana impulsa a trabajar



no solo esforzada y
perseverantemente (60), sino
también eficazmente, es decir, con
competencia profesional. „Como
lema para vuestro trabajo -
comentaba el Beato Josemaría
Escrivá en una homilía-, os puedo
indicar este: para servir, servir .
Porque, en primer lugar, para
realizar las cosas, hay que saber
terminarlas (...). No basta querer
hacer el bien, sino que hay que saber
hacerlo. Y, si realmente queremos,
ese deseo se traducirá en el empeño
por poner los medios adecuados para
dejar las cosas acabadas , con
humana perfección“ (61). Y en una 
Carta ya varias veces citada, recalca:
„Parte esencial de esa obra -la
santificación del trabajo ordinario-
que Dios nos ha encomendado es la
buena realización del trabajo mismo,
la perfección también humana, el
buen cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y sociales.
La Obra exige que todos trabajen a



conciencia, con sentido de
responsabilidad, con amor y
perseverancia, sin abandonos ni
ligerezas; noli propter escam
destruere Opus Dei (Rm 14,20), no
quieras por la comida destruir la
obra de Dios“ (62).

b) Pero, como la frase final del texto
recién citado pone de manifiesto, no
solo la autenticidad humana lleva a
trabajar bien, sino también, e
inseparablemente, la fe cristiana: el
reconocimiento de que nuestro
trabajo se realiza en presencia de
Dios y en cumplimiento de su divina
voluntad. „No podemos ofrecer al
Señor algo que, dentro de las pobres
limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los mínimos
detalles. Dios no acepta las chapuzas.
‘No presentaréis nada defectuoso,
nos amonesta la Escritura Santa,
pues no sería digno de Él’ (Lv 22,20).
Por eso, el trabajo de cada uno, esa



labor que ocupa nuestras jornadas y
energias, ha de ser una ofrenda
digna para el Creador, operatio Dei ,
trabajo de Dios y para Dios: en una
palabra, un quehacer cumplido,
impecable“ (63).

c) Seriedad humana y conciencia de
la presencia de Dios fundamentan
una tercera razón para trabajar bien:
el espíritu de servicio. Amor a Dios y
amor a los hombres se unen en el
existir cristiano, ya que Dios nos ama
y nos enseña a amar. Vivir el trabajo
cara a Dios, procurar realizarlo de
manera perfecta como ofrenda
agradable a Él, exige, por eso, vivirlo
en actitud de amor y, por tanto, de
servicio a quienes nos rodean. En
suma, asumir y potenciar esa
dimensión social que el trabajo de
por sí tiene. El trabajo profesional, la
tarea u oficio que todo hombre
desempeña es, en cuanto tal, realidad
comunitaria, quehacer que
presupone la sociedad humana y se



articula con ella y en ella
contribuyendo al progreso histórico,
al mejoramiento de las condiciones
de vida, al bienestar y a la cultura
(64). Todo ello se refuerza, se hace
más profundo y más exigente,
cuando la profesión o tarea es
vivificada por la caridad, que
impulsa a trascender toda tendencia
a la autosatisfacción y al egoísmo y a
trabajar de forma que la labor
realizada contribuya, de hecho, al
bien de los demas. „Si el cristiano no
ama con obras, ha fracasado como
cristiano, que es fracasar tambien
como persona. No puedes pensar en
los demás como si fuesen números o
escalones, para que tú puedas subir;
o masa, para ser exaltada o
humillada, adulada o despreciada,
según los casos. Piensa en los demás
(...) como en lo que son: hijos de Dios,
con toda la dignidad de ese título
maravilloso“ (65).



d) Servir a los demás es no solo
contribuir a su bienestar terreno, a
su desarrollo económico, social y
cultural, sino también, y ante todo,
acercarles a Dios, fuente de todo
bien. El cristiano, todo cristiano,
debe, por amor a los demás y por
imperativo del propio bautismo, dar
a conocer a Cristo, con clara
conciencia de que al hacerlo revela a
los demás hombres la raíz de su
dignidad y la grandeza de su destino.
Pues bien, también desde esta
perspectiva, resulta exigido el
trabajar bien, la perfección en el
trabajo, ya que el cristiano corriente,
que vive de su profesión u oficio, ha
de apoyar sus palabras en la
autoridad que le otorga el testimonio
de una vida auténticamente humana
y profesionalmente seria. Así, lo
subraya el Fundador del Opus Dei en
una homilía, en la que, después de
citar las palabras de Cristo sobre el
cristiano como luz del mundo (66)
prosigue: el „trabajo profesional -sea



el que sea- se convierte en un
candelero que ilumina a vuestros
colegas y amigos. Por eso suelo
repetir a los que se incorporan al
Opus Dei, y mi afirmación vale para
todos los que me escucháis: ¡qué me
importa que me digan que fulanito es
buen hijo mío -un buen cristiano-,
pero un mal zapatero! Si no se
esfuerza en aprender bien su oficio,
o en ejecutarlo con esmero, no podrá
santificarlo ni ofrecérselo al Señor; y
la santificacion del trabajo ordinario
constituye como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que -inmersos en las realidades
temporales- estamos decididos a
tratar a Dios“ (67).

Las cuatro razones para trabajar
bien que nos ha parecido encontrar
repasando los textos del Beato
Josemaría Escrivá, además de lo que
significan por sí mismas, ponen de
manifiesto dos consideraciones en



parte ya apuntadas, pero que
consideramos oportuno subrayar.

En primer lugar, que „santificar el
trabajo, santificarse en el trabajo y
santificar con el trabajo“ no son tres
realidades yuxtapuestas, sino tres
dimensiones de un fenomeno
unitario: el vivir secular cristiano, en
el que la unión con Dios y el servicio
a los demás, la santidad y el
apostolado presuponen la cumplida
realización del trabajo y revierten
sobre él.

En segundo lugar que, al hablar de
perfección en el trabajo, el Fundador
del Opus Dei no se refiere solo a su
perfección técnica, aunque la supone
y exige, sino a algo mas: a la
asunción según el espíritu cristiano,
y por tanto según el mandamiento de
la caridad, de todo el conjunto de
deberes y relaciones que del trabajo
derivan. La profesion -afirmaba en
1948- „adquiere un pleno sentido y



una más plena significación, cuando
se la dirige totalmente a Dios y a la
salvación de las almas“ (68). „Esta
dignidad del trabajo -proclamaba en
una homilía pronunciada
precisamente el 19 de marzo de 1963,
festividad de San José- está fundada
en el Amor. El gran privilegio del
hombre es poder amar,
trascendiendo así lo efímero y lo
transitorio (...). Por eso el hombre no
debe limitarse a hacer cosas, a
construir objetos. El trabajo nace del
amor, manifiesta el amor, se ordena
al amor“ (69).

La „capacidad que podríamos llamar
técnica -continuaba diciendo-, ese
saber realizar el propio oficio, ha de
estar informado por un rasgo que fue
fundamental en el trabajo de San
José y debería ser fundamental en
todo cristiano: el espíritu de servicio,
el deseo de trabajar para contribuir
al bien de los demás hombres. El
trabajo de José no fue una labor que



mirase hacia la autoafirmación,
aunque la dedicación a una vida
operativa haya forjado en él una
personalidad madura, bien dibujada.
El Patriarca trabajaba con la
conciencia de cumplir la voluntad de
Dios, pensando en el bien de los
suyos, Jesús y María, y teniendo
presente el bien de todos los
habitantes de la pequeña Nazaret
(...). Era su labor profesional una
ocupacion orientada hacia el
servicio, para hacer agradable la vida
a las demás familias de la aldea, y
acompañada de una sonrisa, de una
palabra amable, de un comentario
dicho como de pasada, pero que
devuelve la fe y la alegría a quien
está a punto de perderlas“ (70).

El horizonte de la perfección
humana y cristiana del trabajo
incluye las relaciones
interpersonales, y, junto a ellas, las
dimensiones sociales de nuestro
vivir. El trabajo profesional es



manifestación y realización de la
solidaridad entre los hombres,
participación en la común aspiración
hacia el progreso, camino para
solucionar las preocupaciones y
problemas de la sociedad; y el
cristiano, que vive en medio del
mundo, miembro a la vez de la
sociedad de Dios y de la sociedad de
los hombres, ha de ser consciente de
los deberes que tiene para con la
sociedad a la que su trabajo le une:
debe, en la medida de sus
posibilidades personales, esforzarse
por hacer más justa la sociedad en la
que viven sus conciudadanos.

El trabajo, tomado en su integridad
en cuanto tarea humana y social,
resultaría, en consecuencia,
desnaturalizado si se aislase de todo
el conjunto de relaciones sociales con
las que se entremezcla. Vivir con
minuciosidad el propio trabajo
encerrándose en un afán de
autoperfección individual, o



preocupándose, a lo más, solo por las
necesidades de la propia familia,
supone un desconocimiento del
verdadero espíritu cristiano. „Un
hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazón de Cristo. Los cristianos -
conservando siempre la más amplia
libertad a la hora de estudiar y de
llevar a la práctica las diversas
soluciones y, por tanto, con un lógico
pluralismo- han de coincidir en el
idéntico afán de servir a la
humanidad. De otro modo, su
cristianismo no será la Palabra y la
Vida de Jesús: será un disfraz, un
engano de cara a Dios y de cara a los
hombres“ (71).

Ciertamente la responsabilidad de
los problemas colectivos no incide
del mismo modo en todos los
miembros de la sociedad, y una



dedicación preponderante al
quehacer político es tarea que
supone una especial vocación, una
particular aptitud para asumir, de
una manera refleja, la misión de
encauzar los afanes colectivos en
orden a modificar y orientar el
mundo que nos rodea. Pero, aun
siendo eso cierto, se debe reconocer
que, en cuanto tal, esa vocación no es
sino una concreción peculiar de algo
más amplio, que sí se aplica a todos:
el deber de reconocerse solidario con
los demás hombres en todas las
ocasiones y situaciones que se nos
presenten y de sentir la
responsabilidad, también política,
que esa realidad implica (72).

De ahí que pueda a todos pedirse:
„Amad la justicia. Practicad la
caridad. Defended siempre la
libertad personal, y el derecho que
todos los hombres tienen a vivir, y a
trabajar, y a estar cuidados durante
la enfermedad y cuando llega la



vejez, y a constituir un hogar, y a
traer hijos al mundo, y a educar esos
hijos en proporción al talento de
cada uno, y a recibir un trato digno
de hombres y de ciudadanos“ (73). Y
que a todos se les pueda recordar
que „el trabajo ordinario, en medio
del mundo, os pone en contacto con
todos los problemas y
preocupaciones de los hombres,
puesto que son vuestras mismas
preocupaciones y vuestros mismos
problemas: sois cristianos corrientes,
ciudadanos como los demás. Vuestra
fe os tiene que guiar, al juzgar sobre
los hechos y las situaciones
contingentes de la tierra. Con plena
libertad obraréis, porque la doctrina
católica no impone soluciones
concretas, técnicas, a los problemas
temporales; pero sí os pide que
tengais sensibilidad ante esos
problemas humanos, y sentido de
responsabilidad para hacerles frente
y darles un desenlace cristiano“ (74).



Este ha de ser el afán y la ilusión del
cristiano: „servir a Dios y, por amor a
Dios, servir con amor a todas las
criaturas de la tierra, sin distinción
de lenguas, de razas, de naciones o
de creencias; sin hacer ninguna de
esas diferencias que los hombres,
con más o menos falsía, señalan en la
vida de la sociedad“ (75). Y, de esta
forma, reconocerse ordenado a los
demás, administrador, en beneficio
de todos, de bienes divinos y, a la vez,
necesitado de los otros a quienes
Dios ha encomendado bienes
diversos, en un entrecruzarse de
vocaciones que llama a cada uno a
santificar la propia tarea.

Tal es el panorama de una
santificación del trabajo que atienda
a todas las dimensiones propias de la
actividad humana, desde las
espirituales hasta las materiales,
desde las técnicas hasta las sociales y
colectivas. El ideal de la santificación
del trabajo nos sitúa, en suma, e



inseparablemente, ante perspectivas
teologales, es decir, de trato y
comunión con Dios, y ético-morales,
o sea, de realización de las acciones
en conformidad con las exigencias
propias de cada acción. Todo lo cual,
desde una perspectiva subjetiva,
reclama sea un sentido de la
referencia a Dios que reverbera
sobre lo concreto, sea un espíritu de
servicio que aúne competencia
técnica y preocupación por formar
adecuadamente la propia conciencia
(76).

No es este el momento de detenernos
a fin de comentar cómo esos
principios generales se concretan y
encarnan en cada vocación humana,
según las circunstancias de cada vida
individual; sobre ellos, por lo demás,
volveremos en páginas sucesivas. Sí
puede ser, en cambio, oportuno
recordar que el espíritu cristiano se
abre paso en el corazón del hombre a
través de la ascesis personal bajo la



acción de la gracia. La disposición de
servicio no se adquiere sin esfuerzo:
en todo momento -y, quizá de modo
especial, con el desarrollo de la
personalidad y el crecimiento de las
responsabilidades- puede surgir la
tentación, oscurecerse la
disponibilidad, brotar un afán poco
recto de poder, una ambición
desordenada de mando, un deseo
egoísta de medro personal. Por eso,
para mantener despierto el sentido
de servicio es necesario que estén
afincados en el alma „ el espíritu de
pobreza , desprendimiento
verdadero de los bienes temporales;
y el espíritu de humildad ,
desprendimiento de las glorias
humanas, del poder: que son los
frutos sabrosos del alma
contemplativa en la acción
profesional“ (77). De esta forma,
presuponiendo y poniendo en
ejercicio esa honda actitud espiritual,
se hará posible „actuar
profesionalmente, con sabiduría de



artista, con felicidad de poeta, con
seguridad de maestro y con un pudor
más persuasivo que la elocuencia,
buscando -al buscar la perfección
cristiana en su profesión y en su
estado en el mundo- el bien de toda
la humanidad“ (78)

Notas

51 Amigos de Dios , n. 62. La
centralidad del trabajo en el espíritu
del Opus Dei y en la vida de sus fieles
se encuentra ampliamente recogida y
subrayada en el Codex iuris
particularis Operis Dei , es decir, en
los Estatutos del Opus Dei,
promulgados en el momento mismo
de su erección como Prelatura
personal; ver, por ejemplo, nn. 2, &&
1 y 2; 3, & 1, 79, & 1; 82; 86, && 1 y 2;
90; 93; 112; 113; 117; 119. Los 
Estatutos pueden consultarse en
varios de los estudios sobre Opus Dei
ya citados, concretamente: A. DE
FUENMAYOR, V. GóMEZ IGLESIAS y J.



L. ILLANES, El itinerario jurídico del
Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma , Pamplona 1989, pp.
628-657; P. RODRíGUEZ, F. OCÁRIZ y
J. L. ILLANES, El Opus Dei en la
Iglesia . Introducción eclesiológica a
la vida y apostolado del Opus Dei ,
Madrid 1993, pp. 309-346; V. GÓMEZ
IGLESIAS, A. VIANA y J. MIRAS, El
Opus Dei, Prelatura personal. La
Constitución apostólica „ Ut sit“ ,
Pamplona 2000, pp. 131-165. En las
remisiones que hagamos
posteriormente, los citaremos
sencillamente como Estatutos .

52 Carta 31-V-1954, n. 18; textos
paralelos en Es Cristo que pasa , n.
46; Amigos de Dios , n. 9, y 
Conversaciones , n. 70; cfr. también 
Estatutos , n. 86, & 2.

53 De hecho en los escritos del Beato
Josemaría se pasa con frecuencia de
la expresión „santificar el trabajo“ a
„santificar la vida ordinaria“, ya que



una y otra realidad son vistas en
íntima relación: el trabajo es trabajo
profesional, tarea u oficio que
integra en la sociedad, y la vida
ordinaria, teniendo otras facetas
(entre ellas la vida familiar, a la que
también aplicó el Beato Josemaría la
frase trimembre citada en el texto:
cfr., por ejemplo, Es Cristo que pasa ,
n. 23) connota de modo muy
particular el trabajo, elemento
decisivo e imprescindible del vivir en
el mundo: otros elementos (el
matrimonio o la militancia política
especializada, por ejemplo) pueden
faltar sin merma de la secularidad; el
trabajo, no. Sobre este último punto,
ver J. SALINAS, Matrimonio, celibato
y laicado , en „ Palabra ”, 8 (1966)
7-10. Sobre la conexión entre trabajo
y vida ordinaria, puede consultarse
además lo que hemos escrito en 
Trabajo, caridad, justicia. La
santificación del trabajo según las
enseñanzas del Beato Josernaría
Escrivá , en AA.VV., Santidad y



mundo. Estudios en torno a las
enseñanzas del Beato Josernaria
Escriva , Pamplona 1996, pp. 218-220
(también en J. L. ILLANES, Ante Dios
y en el mundo. Apuntes para una
teología del trabajo , Pamplona 1997,
pp. 113-115).

54 En esa misma dirección apunta el
hecho de que, en diversos textos del
Beato Josemaría, la referencia a
santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo y santificar con el trabajo
venga precedida de declaraciones
que subrayan ese nexo profundo,
más aún, esa compenetración, ese
pasar de la santidad -valga la
expresión- por el trabajo en cuanto
tal. Así ocurre, por ejemplo, en el n.
18 de la Carta 31-V-1954 en el que la
neta declaración que antes
citábamos („sin sacar a nadie de su
sitio“: Cfr. nota 12) viene precedida
por la siguiente: „El trabajo
profesional (...) es no solo el ámbito
en que los miembros del Opus Dei



deben buscar la perfección cristiana,
sino el medio y el camino de que se
sirven para conseguirla“.

55 Las consideraciones que
exponemos pueden completarse con
F. OCÁRIZ, El concepto de
santificación del trabajo , en AA.VV., 
La misión del laico en la Iglesia y en el
mundo , Pamplona 1987, pp. 881-891
(recogido en F. OCÁRIZ, Naturaleza,
gracia y gloria , cit., pp. 263-27 l); P.
RODRIGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación , pp. 73-84; W MAY, 
Santidad y vida ordinaria , en 
Santidad y mundo , cit., pp. 55-87, y G.
FARO, Il lavoro nell ’insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá , Roma 2000;
así como, desde otra perspectiva, P. P.
DONATI, El significado del trabajo en
la investigación sociológica actual y
en el espiritu del Opus Dei , en „ 
Romana ” 12 (1996) 122-134.

56 Carta 19-III-1954, n. 7.

57 Es Cristo que pasa , n. 50.



58 Camino , n. 334 ( Consideraciones
espirituales , p. 34); ver también 
Camino , nn. 332 y 336 (ambos en 
Consideraciones espirituales , p. 34).

59 Conversaciones , n. 10; ver
también n. 70.

60 „Tenemos -afirmaba gráficamente
el Fundador del Opus Dei en una de
sus Cartas- una enfermedad crónica
en el Opus Dei, que es el trabajo; una
enfermedad contagiosa, incurable y
progresiva: no sabemos estar sin
hacer nada“ ( Carta 15-X-1948, n. 14).
Ver también Camino , nn. 356 y 358
(el segundo punto en Consideraciones
espirituales , p. 34).

61 Es Cristo que pasa , n. 50; ver al
respecto J. ECHEVARRÍA, Itinerarios
de vida cristiana , Madrid 2001, pp.
209 ss.

62 Carta 31-V-1954, n. 18.



63 Amigos de Dios , n. 55; ver
también nn. 58 y 62. Mons. Alvaro
del Portillo, comentando este aspecto
de la enseñanza del Fundador del
Opus Dei, ha escrito: „No se puede
contentar con ser mediocre quien
aspira a la santidad. y para no ser
mediocre, hemos de esforzarnos
siempre, en todos los terrenos,
utilizando el medio específico que
nos propone y nos exige la Obra: la
santificación del trabajo ordinario,
convertido en palestra en la que se
lleva a cabo, día a día, nuestra lucha
ascética. Trabajo hecho sin
desmayos, con deseo de aquilatar
cada día más el valor de nuestras
acciones, siguiendo también en esto
los impulsos del Espíritu Santificador
que habita dentro de nosotros, y que
ha querido promover una nueva
forma vocacional y organizada para
buscar la perfección cristiana
precisamente -y ahí está la gran
novedad- por medio de la
santificación del trabajo ordinario,



profesional, cada uno en su estado, y
todos en medio del mundo. Por eso
escribe nuestro Fundador: `El
trabajo es para nosotros el eje,
alrededor del cual ha de girar todo
nuestro empeño por lograr la
perfección cristiana. Y, al buscar en
medio del mundo la perfección
cristiana, cada uno de nosotros ha de
buscar también necesariamente la
perfección humana, en su propia
labor profesional. De ahí que no nos
puedan entender jamás los que no
quieren hacer lo posible para dejar
de ser chapuceros´. Es evidente que
los chapuceros ni mejoran su
conducta humana, ni pueden ser
fieles a la acción continua y
específica en nosotros del Espíritu
Santo, que nos quiere generosos
también en la perfección con la que
procuramos hacer nuestra tarea
humana, ni nos pueden
comprender” ( Instrucción V-1935/14-
IX-1950, comentario al n. 53).



64 „Mediante el ejercicio de nuestra
propia profesión en medio del
mundo, perseguimos también el bien
temporal de la humanidad entera“,
se recuerda sintéticamente en Carta
14-II-1950, n. 19.

65 Es Cristo que pasa , n. 36. Y en 
Camino se lee: „Egoísta. -Tú, siempre
a ‘lo tuyo’. -Pareces incapaz de sentir
la fraternidad de Cristo: en los
demás, no ves hermanos: ves
peldaños“ (n. 31; ver también n. 32).
La ordenación de la labor
profesional al servicio, la
encontramos formulada por el Beato
Josemaría tanto en textos en los que
habla del trabajo en general como en
referencia a esa dimensión básica del
existir humano que es la cultura. Ver
en esta línea Camino , n. 345, y muy
particularmente la entrevista que
concedió a la revista „ Gaceta
Universitaria “ y fue luego incluida
en Conversaciones (n. 73ss.), así como
los discursos pronunciados con



ocasión de actos universitarios y
académicos (gran parte de ellos
pueden verse en la obra Josemaría
Escrivá de Balaguer y la Universidad ,
cit., pp. 45 ss.). Un comentario a este
punto, en E PONZ, La educación y el
quehacer educativo en las enseñanzas
de Monseñor Josemarla Escrivá de
Balaguer . en AA.VV., En memoria de
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Pamplona 1976, pp. 61-132.

66 Cfr. Mt 5,14-16.

67 Amigos de Dios , n. 61.

68 La Constitución apostólica
„Provida Mater Ecclesia“ y el Opus
Dei , Madrid 1949, p. 20.

69 Es Cristo que pasa , n. 48.

70 Ibíd., n. 51.

71 Ibid., n. 167.

72 Ya que, leemos en Carta 9-I-1932,
n. 42, „política, en el sentido noble de



la palabra, no es sino un servicio
para lograr el bien común de la
Ciudad terrena“.

73 Carta 15-X-1948, n. 29.

74 Ibídem. Un comentario al
respecto, en J. ECHEVARRíA, 
Solidaritá, il valore del lavoro , en „ll
Sole-24 Ore”, 24-V-1997 (recogido en
„Romana“ 13, 1997, 99-101).

75 Carta 31-V-1943, n. 11.

76 Sobre la necesidad de una buena
formación de la conciencia en orden
a la actuación profesional y social, el
Beato Josemaría volvió repetidas
veces. Limitémonos a reenviar a 
Conversaciones (cfr. nn. 29, 48, 59) y
a citar un párrafo, muy expresivo, de
una de sus Cartas: „Es frecuente, aun
entre católicos que parecen
responsables y piadosos, el error de
pensar que solo están obligados a
cumplir sus deberes familiares y
religiosos, y apenas quieren oír



hablar de deberes cívicos. No se trata
de egoísmo: es Sencillamente falta de
formación, porque nadie les ha dicho
nunca claramente que la virtud de la
piedad -parte de la virtud cardinal de
la justicia- y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad“ ( Carta 9-I- 1932, n. 46).
Remitamos también a la enseñanza
de quien fue el más íntimo
colaborador del Beato Josemaría,
Mons. Alvaro del Portillo, tal y como
puede encontrarse, entre otros
textos, en Dottrina sociale e nuova
evangelizzazione. Lettura della
„Centesimus annus“ , en „ Studi
cattolici “ 367 (1991) 580-586
(recogido en Rendere amabile la
veritá. Raccolta di scritti di Mons.
Álvaro del Portillo , Libreria Editrice
Vaticana 1995, pp. 385-397).

77 Carta 9-I-1932, n. 58.



78 Ibíd., n. 4

Lose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-
trabajar-bien/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/
https://opusdei.org/es-es/article/trabajar-y-trabajar-bien/

	TRABAJAR, Y TRABAJAR BIEN

