
opusdei.org

Testimonios públicos
de judíos sobre San
Josemaría

Testimonios públicos de judíos
sobre San Josemaría.

30/03/2009

A) Testimonio de Viktor E. Frankl

Judío, prestigioso psiquiatra y autor
del libro “El hombre en busca de
sentido", donde relata sus terribles
experiencias en un campo de
concentración nazi



Debo al profesor Torelló que
Monseñor Escrivá de Balaguer nos
recibiera a mí y a mi mujer, y el
haber tenido así ocasión de hablar
con él un rato.

Si debo decir lo que de su persona
me fascinó particularmente fue ante
todo la serenidad refrescante que de
él emanaba e iluminaba toda la
conversación; después, el ritmo
inaudito con que su pensamiento
fluye y, finalmente, su asombrosa
capacidad de contacto inmediato con
sus interlocutores. Evidentemente
Monseñor Escrivá vivía totalmente
en el instante, se abría a él
completamente y se entregaba a él
del todo. En una palabra, para él
debía poseer el instante todas las
cualidades de lo decisivo ('Kairos-
Qualitätem')

Viktor E. Frankl, Viena, 5-VIII-1975

B) Testimonio de Julian L. Simon



Judío, profesor de Administración de
Empresas en la Universidad de
Maryland, doctor Honoris Causae por
la Universidad de Navarra.

Se trata de una carta (22-IX-1997)
dirigida al Editor del Washington
Post Book World, a raíz de la reseña
de la versión inglesa del libro de
María del Carmen Tapia. Traducimos
algunos párrafos:

Las personas del Opus Dei que
conozco, nunca me han preguntado
por mis creencias religiosas. Creo
adivinar dos razones para su
comportamiento: 1) la delicadeza,
porque saben que soy judío; y 2) la
sensación de que soy una persona
irreligiosa por naturaleza. Ellos
simplemente me tratan como una
persona de bien que les ha provisto
de unos conocimientos científicos
que encuentran valiosos. (...)

La mayoría de esas personas deslizan
en ocasiones una consideración



espiritual que yo no comparto. Pero
esa espiritualidad no se ve diferente
que la exhibida por muchas personas
religiosas que conozco de diversas
denominaciones.

C) Rabino Prof. Angel KREIMAN
BRILL

Presidente de la Confraternidad
Judeo-Cristiana de Chile y delegado
para Hispanoamérica del
International Council of Christian and
Jews.

Es un rabino, cooperador del Opus
Dei. Publicó un libro (La Iglesia
dialoga con la sinagoga) que quiso
presentar en el Congreso sobre el
centenario del nacimiento de San
Josemaría Escrivá, que organizó la
Universidad Austral de Argentina el
29 de junio. El libro fue presentado
por el arzobispo de La Plata,
monseñor Héctor Aguer.



Ángel Kreiman es argentino y vivió
en su tierra hasta el fallecimiento de
su esposa Susy en el atentado contra
la sede de la AMIA, Institución
central de la Comunidad Judía de
Argentina. Kreigman vive
actualmente en Chile, donde fue
Gran Rabino durante veinte años.

Además de abogado y doctor en
jurisprudencia, el autor es «doctor
honoris» causa en Teología por el
Seminario Teológico de América.

Cuando le preguntan a Kreiman Brill
por qué es cooperador del Opus Dei,
el rabino contesta: «Me motiva de
manera especial la idea de santificar
el trabajo y hacer presente a Dios, en
cada una de nuestras actividades
tratando de perfeccionarnos y
perfeccionar la obra del Creador por
ser nosotros cooperadores o socios
de Dios en la obra de la creación».

A continuación, transcribimos el
contenido de su intervención "El



trabajo santo y la santidad del
trabajo".

El Señor Todopoderoso se manifestó
como Creador de la Humanidad
haciendo su trabajo durante seis
días. Según la tradición de Israel, el
instrumento de trabajo con que
realizó su labor es su Verbo, la Torah,
anterior a la Creación misma, pero
esencia del Creador. Toda la Creación
fue hecha para goce y regocijo del ser
humano, que lleva la imagen y
semejanza de Dios. Y la obra del
Creador finalizó con la creación del
descanso llamado Shabbat. “Se
trabajará seis días, pero día séptimo
será día de descanso completo,
dedicado a Yahveh... Los hijos de
Israel guardarán el sábado y lo
celebrarán por todas las
generaciones... Será entre mí y ellos
una señal perpetua, pues en seis días
hizo Yahveh los cielos y la tierra, y el
séptimo día cesó en su obra y
descansó" (Éxodo, XXXI, 15-17).



Como precepto más sagrado de la
religión judía, la observancia del
descanso sabático está basada, pues,
en el deber de trabajar durante seis
días, los mismos que había durado la
Creación. Según el Génesis, Dios puso
al hombre en el jardín de Edén para
que lo cuidase y cultivase. Por tanto,
considerado en su origen, el trabajo
no es un castigo, sino un deber que
lleva consigo la bendición divina.

Esto es lo mismo que nos dice Mons.
Escrivá de Balaguer en el número
482 de su libro Surco: “El trabajo es
la vocación inicial del hombre; es
una bendición de Dios, y se
equivocan lamentablemente quienes
lo consideran un castigo. El Señor, el
mejor de los padres, colocó al primer
hombre en el Paraíso 'ut operaretur',
para que trabajara".

Cuando el cuarto precepto del
Decálogo dispone (Ex. XX, 9 y s.):
“Seis días trabajarás, y en ellos harás



todas tus obras; pero el séptimo día
es día de descanso, consagrado a
Yahveh, tu Dios", está dejando muy
claro que no es posible cumplir con
el precepto del Shabbat si no se ha
cumplido antes el deber de trabajar.

Cumplir bien este deber es tanto
como santificar el trabajo, y con ello
actuar el hombre según su condición
de imagen y semejanza de Dios. Así
lo explica también el Beato en el
núm. 520 del mismo libro: “Algunos
se mueven con prejuicios en el
trabajo: por principio, no se fían de
nadie y, desde luego, no entienden la
necesidad de buscar la santificación
de su oficio. Si les hablas, te
responden que no les añadas otra
carga a la de su propia labor, que
soportan de mala gana, como un
peso. –Ésta es una de las batallas de
paz que hay que vencer: encontrar a
Dios en la ocupación y -con Él y como
Él- servir a los demás".



En hebreo, la palabra
correspondiente a “trabajo" –avat– se
aplica también al culto religioso; de
tal manera que entendemos la
adoración como trabajo santo, y el
trabajo mismo como santa
adoración. En Pirke Avot, el tratado
ético del Talmud, Rabi Shimon el
Justo dice: “Sobre tres pilares se
sostiene el mundo: la Torah [Ley,
Luz, Verbo Divino, Pentateuco]; la
Avoda [trabajo, culto divino,
servicio], y la práctica del bien entre
los hombres". Este principio
talmúdico nos está dejando claro que
el verdadero servicio a Dios se logra
a través de la santificación del
trabajo diario.

Por su parte, el Beato relaciona el
trabajo con la oración cuando en
Surco, núm. 497, dice: “Trabajemos, y
trabajemos mucho y bien, sin olvidar
que nuestra mejor arma es la
oración. Por eso, no me canso de
repetir que hemos de ser almas



contemplativas en medio del mundo,
que procuran convertir su trabajo en
oración".

En otro párrafo del tratado antes
citado, Rabi Tarfón escribe: “El día es
corto; el trabajo, inmenso; los
obreros, indolentes; el salario,
considerable, y el Empleador
[divino], exigente". Por ello se
entiende que Mons. Escrivá de
Balaguer diga en el núm. 49 de Forja
“Cualquier trabajo, aun el más
escondido, aun el más insignificante,
ofrecido al Señor, ¡lleva la fuerza de
la vida de Dios!".

Queda claro, por tanto, que el
hombre es socio de Dios en la
Creación, y continúa Su obra
mediante su trabajo diario. Como
conclusión, debemos entender que, si
bien son mucho los conceptos del
Beato basados en la tradición
talmúdica, que muestran su
profundo conocimiento de lo judío y



su “amor apasionado", como él decía,
por Jesús y María, lo que acerca más
al Opus Dei al Judaísmo religioso es,
indudablemente, la vocación de
servir al Dios Creador por medio del
trabajo creativo del hombre, y
perfeccionar cada día la obra del
Creador a través del
perfeccionamiento del hombre en su
trabajo.

D) Simón Hassán Benasayag

Presidente de la Comunidad Israelita
de Sevilla en 1992

Palabras publicadas en el ABC de
Sevilla, el 12 de enero de 1992, pag.
40, en un artículo que llevaba como
título “Respeto a la verdad":

“Parecía que ya no se podría decir
nada nuevo sobre el Opus Dei y la
invención del nazismo o
antisemitismo del fundador alcanza
las cumbres más altas de la fantasía.
Por lo que me consta, el fundador del



Opus Dei no habló nunca mal de los
judíos; está claro que a monseñor
Escrivá se le quiere identificar,
aprovechando la noticia de su
beatificación, con el nazismo y
posturas ideológicas de este signo".

E) Ben Haneman

Médico y profesor en la Facultad de
Medicina de la Universidad de New
South Wales. Actualmente, vive en
Sidney, Australia.

“Por ser judío, creo en Dios y, por
tanto, en el hombre y su
espiritualidad. Cualquier iniciativa
guiada por motivos espirituales más
que materiales, tiene
automáticamente mi ayuda. En las
labores educativas promovidas por
personas del Opus Dei encontré
hombres y mujeres preparados que
desempeñan su trabajo con este fin:
inyectar vida espiritual a este mundo
nuestro. Congenio muy bien con este
ideal. Ser cooperador ha sido para mí



una gran ayuda, mi vida se ha
enriquecido y no me ha supuesto
ningún problema con respecto a mi
condición de judío".

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/testimonios-
publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/

	Testimonios públicos de judíos sobre San Josemaría

