opusdei.org

Tema 6. El ser
humano, imagen de
Dios

El hombre es la unica criatura
capaz de conocer y de amar
mas alla de lo material y finito.
Si Dios nos ha creado con
espiritu, es para que le
conozcamos y amemos a El: 1a
creacion del hombre a imagen
de Dios implica la posibilidad
de una relacion de
comunicacion mutua. El ser
humano, al ser imagen de Dios
y participar de El, que es amor,
es un ser capaz de amor.



01/10/2022

Sumario

1. El hombre creado a imagen de
Dios

2. El ser humano: creado por amor,
creado para amar

3. Dimensiones del ser humano:
inteligencia, voluntad, afectos

4. La sociabilidad humana

- Bibliografia

1. El hombre creado a imagen de
Dios

El libro del Génesis nos dice que
«Dios creo al hombre a su imagen, a



imagen de Dios lo cred, hombre y
[1]

mujer los cred» .
Sin duda se trata de una revelacion
de la maxima importancia. Después
de la creacion del mundo material,
del mundo vegetal y del mundo
animal, Dios crea —no consideramos
aqui el mundo de los angeles— la
criatura humana. Hay una distincion
neta y radical entre los seres no
humanos y los seres humanos: solo
los humanos son imagen de Dios;
reflejan de Dios mucho mas que
simplemente ser creados por El;
participan de la divinidad de Dios de
una manera superior a la naturaleza
no humana, aunque légicamente esa
semejanza no anula la distincion
entre la naturaleza humana y la
naturaleza divina. «La persona
humana, creada a imagen de Dios, es
un ser a la vez corporal y espiritual.
El relato biblico expresa esta
realidad con un lenguaje simbdlico
cuando afirma que “Dios formo¢ al



hombre con polvo del suelo e insuflé
en sus narices aliento de vida y
resulto el hombre un ser

viviente” (Gn 2,7)»".

Esta posicion intermedia del ser
humano, entre el mundo material-
animal y la divinidad, puede negarse
por los dos extremos. En el primer
caso, el hombre se erige en sefior
absoluto de si mismo y de toda la
creacion; en el segundo, se piensa el
ser humano como un simple
producto de la evolucion animal, por
compleja que se conciba, privado de
espiritualidad y libertad.

Sin embargo, para evitar esos dos
errores y aceptar mas facilmente esa
verdad de fe, basta con reflexionar
sobre la experiencia que tenemos de
nuestro modo de ser.

Por un lado, son evidentes muchas
limitaciones que manifiestan y
constituyen nuestra finitud: por
ejemplo, no logramos hacer todo lo



que queremos (sea por obstaculos
externos o por obstaculos internos);
nos suceden muchas cosas que no
controlamos, ni queremos ni
prevemos; vivimos en un flujo de
tiempo y de acontecimientos que no
podemos invertir ni detener. De
manera que nuestra finitud es
evidente.

Pero, por otro lado, no son menos
evidentes ciertos rasgos de nuestra
vida que escapan a esa finitud, que
de alguna manera la hacen porosa o
la abren a lo infinito. Para empezar,
constatamos el sorprendente hecho
de que, siendo finitos, 1o sabemos o
tenemos conciencia de ello; pues si
sabemos que somos finitos, es
porque nuestro entendimiento
rebasa de algun modo el limite de la
propia finitud. Ademas, y respecto a
las limitaciones antes sefnaladas,
ciertamente no logramos muchas
cosas que queremos, pero si
podemos concebirlas y desearlas,



aunque se trate incluso de propositos
imposibles de realizar;
necesariamente nos sobrevienen
acontecimientos incontrolables, pero
siempre podemos resistirlos o tomar
postura interior ante ellos; el tiempo
pasa verdaderamente para nosotros
y en nosotros de un modo
forzosamente irreversible, pero
siempre vivimos en un continuo y
permanente “ahora” desde el que
podemos contemplar y dar sentido al
pasado y en cierto modo al futuro.

En definitiva, somos indudablemente
finitos viviendo ademads en un
mundo material finito; pero también
advertimos la capacidad de
distanciarnos o despegarnos de los
condicionamientos de la finitud. Esa
capacidad solo es posible por ser
espirituales, y en esto vemos lo que
nos asemeja a Dios, Espiritu infinito
y absoluto.



Cierta teoria humanista pretende
sostener la idea de un ser humano
con espiritu, pero un espiritu finito
—mas o menos ilustrado— que no
sea ni imagen de Dios ni esté por
tanto orientado a El. Semejante
concepcion es problematica tanto
tedricamente, pues la naturaleza de
un espiritu es de suyo participar de
lo absoluto y tender a ello; como
practicamente, pues la experiencia
personal e historica muestra que
romper la relacion con Dios termina
diluyendo la dignidad de la persona
humana. «Y no existe otra
alternativa. Solo son posibles dos
modos de vivir en la tierra: o se vive
vida sobrenatural, o vida animal»".
2. El ser humano: creado por amor,
creado para amar

Que «Dios cred al hombre a su
imagen» implica también dos
afirmaciones fundamentales: que



hemos sido creados por amor y que
hemos sido creados para amar.

En primer lugar, si Dios es perfecto y
absoluto, no necesita de nada ni de
nadie. De lo anterior se deduce que
Dios es absolutamente trascendente
y libre; es decir, que no ha creado el
mundo ni el hombre por necesidad,
sino libérrimamente. La creacion es
un don gratuito de Dios: con otras
palabras, toda la creacion es obra de
su amor. Hemos de rechazar la
frecuente tentacion de someter a
Dios, o la Voluntad de Dios, a nuestra
légica o nuestras condiciones.

En segundo lugar, si Dios nos ha
creado a su imagen, es para entablar
una posible relaciéon con el hombre.
Con otras palabras, si Dios nos ha
hecho capaces de conocer y de amar
mas alla de lo material y finito, si nos
ha creado con espiritu, es para que le
conozcamos y amemos a Fl. «De
todas las criaturas visibles solo el



hombre es “capaz de conocer y amar
a su Creador” (Gaudium et Spes, 12,3);
es la “Unica criatura en la tierra a la
que Dios ha amado por si

misma” (Gaudium et Spes, 24,3); s0lo
él esta lllamado a participar, por el
conocimiento y el amor, en la vida de
Dios. Para este fin ha sido creado y
ésta es la razon fundamental de su
dignidad»".

Desde otro punto de vista, puede
decirse que la creacion del hombre a
imagen de Dios implica la posibilidad
de una relacién de comunicacion
mutua. Pero la iniciativa de esa
comunicacion, si se refiere a la
intimidad, solo puede provenir de
Dios, pues el conocimiento natural
humano no puede de suyo acceder a
la intimidad de Dios (en realidad, ni
a ninguna otra intimidad si esta no se
le abre). Y eso es lo que
efectivamente Dios ha hecho: Dios se
nos ha revelado, nos ha comunicado
su naturaleza mas intima. Pues bien,



esa profunda revelacion nos viene de
la manera mas explicita por san
Juan: «Dios es amor»"..

Esto significa que el ser humano, al
ser imagen de Dios y participar de El,
que es amor, es un ser capaz de
amor: esta es su esencia y definicion
mas profunda, lo que determina lo
que es y llega a ser, «<porque uno es lo
que es su amor»"”; y es capaz de
amor porque, al ser creado por amor,
ha recibido ya ese amor, ha sido
amado primero: «En esto consiste el
amor: no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que él nos
amo»”’; «nosotros amamos, porque
Fl nos amé primero»®. Por eso todo
el dinamismo de la vida moral, las
virtudes, estd informado por el amor,
por la caridad. «La caridad ordena
los actos de las demas virtudes al fin
ultimo, y por eso también da a las
demads virtudes la forma. Por lo
tanto, se dice que es forma de las

virtudes»™.



3. Dimensiones del ser humano:
inteligencia, voluntad, afectos

Definir al hombre como ser amante o
capaz de amor puede ser ambiguo en
funcion de qué se entienda por amor,
término con un uso actual
demasiado amplio y diverso. En
general, puede decirse que el amor
es, 0 al menos alberga, un deseo;
pero el ser humano puede desear de
diversas maneras (egoista o
altruistamente), en niveles distintos
de su naturaleza (sensible o
espiritualmente) y, ademas, en
direccion a objetos muy distintos
(por ejemplo, inferiores o superiores
al hombre mismo, objetos en si
buenos o malos, etc.) que
caracterizan diversamente ese deseo
y, por tanto, al sujeto mismo que
desea. La luz de la fe nos indica que
el modo de amar mas propio del ser
humano, imagen de Dios, es amar
como ama EL



Amar como Dios o0 amar
espiritualmente significa, dicho
sintéticamente, amar libremente en y
con verdad. Con otras palabras,
significa elevar la afectividad al nivel
en que la razon discierna en ella
verdad o falsedad, correcciéon o
incorreccion, y abra o dirija el amor
hacia el otro; lo cual, evidentemente,
solo se puede hacer de modo libre o
voluntario. Se trata, entonces, de
poner en juego las tres dimensiones
fundamentales del ser humano en
cuanto espiritu: la inteligencia o el
logos que lucidamente y de modo
absoluto discierne la clase de amory
lo abre a otras personas; la voluntad
que decide libremente como
responde a ese requerimiento lucido
y amoroso a la vez; y la afectividad
que, en su forma mas profunda y
suprema, constituye propiamente el
amor.

Evidentemente, también
constatamos en nosotros un nivel no



espiritual donde falta lucidez,
libertad o auténtico amor. De lo que
se trata, entonces, es de integrar esas
tres dimensiones humanas en su
nivel superior o espiritual; sin ceder,
por tanto, a reduccionismos que en el
fondo suponen una idea del ser
humano como un ser solo material,
animal o socialmente gregario.

En ese plano espiritual, inteligencia y
amor van de la mano armonica y
simultdneamente. “No existe la
inteligencia y después el amor: existe
el amor rico en inteligencia y la
inteligencia llena de amor”"* .Eros y
agapé, que a menudo se han
radicalizado y opuesto entre si (como
amor de deseo y amor de
benevolencia, amor ascendente y
amor descendente, amor posesivo y
amor oblativo, amor a uno mismo y
amor al otro, etc.) se integran
elevandose y purificaAndose. «En
realidad, eros y agapé —amor
ascendente y amor descendente—



nunca llegan a separarse
completamente. Cuanto mas
encuentran ambos, aunque en
diversa medida, la justa unidad en la
Unica realidad del amor, tanto mejor
se realiza la verdadera esencia del
amor en general. Si bien el eros
inicialmente es sobre todo
vehemente, ascendente —fascinacion
por la gran promesa de felicidad—, al
aproximarse la persona al otro se
planteara cada vez menos cuestiones
sobre si misma, para buscar cada vez
mas la felicidad del otro, se
preocupara de él, se entregaray
deseara “ser para” el otro. Asi, el
momento del agapé se inserta en el
eros inicial; de otro modo, se
desvirtua y pierde también su propia
naturaleza. Por otro lado, el hombre
tampoco puede vivir exclusivamente
del amor oblativo, descendente. No
puede dar unicamente y siempre,
también debe recibir. Quien quiere
dar amor, debe a su vez recibirlo
como don»™".



4. La sociabilidad humana

Al revelarnos Dios su esencia como
amor, nos ha revelado ademas algo
de como ama; y no solo de como ama
a las criaturas humanas, sino como
ama en si mismo. Dios ama
interpersonalmente; Dios es Trino,
una Trinidad de personas que se
conocen y se aman mutuamente. De
manera que, si nosotros somos
imagen de Dios, estamos llamados a
amar asi y poseemos ya en nosotros
una huella o participacion de ese
amor interpersonal.

Esta dimension del amor, el amor al
otro, puede atisharse ya en la
experiencia natural tanto del amor
como de la experiencia del otro en
cuanto otra persona. Por un lado, si
el amor es deseo, mueve, es
movimiento; y lo natural es que
saque al sujeto de si mismo hacia lo
superior, hacia otras personas. Por
otro lado, la auténtica experiencia



que tenemos de los otros no es
simplemente la experiencia de otros
“objetos” a los que acaso
respondemos si queremos; es mas
bien la experiencia de otros “sujetos”
que ya de entrada nos exigen
respuesta, ante quienes nos sentimos
primariamente interpelados. A su
vez, este descubrimiento natural
aparece reforzado por la verdad de
fe que venimos considerando, el ser
humano como imagen de Dios. En
efecto, si el otro es imagen de Dios,
amar al otro es amar la imagen de
Dios, amar a alguien a quien Dios
ama, amar a Dios mismao.

Por tanto, amor es amor
esencialmente interpersonal: «Puesto
que esta llena de verdad, la caridad
puede ser comprendida por el
hombre en toda su riqueza de
valores, compartida y comunicada.
En efecto, la verdad es “logos” que
crea “dia-logos” vy, por tanto,
comunicaciéon y comunion. (...) La



verdad abre y une el intelecto de los
seres humanos en el logos del amor:
éste es el anuncio y el testimonio
cristiano de la caridad»"?. Por eso el
Nuevo Testamento presenta unidos
los mandamientos del amor a Dios y
amor al préjimo'*, de manera que
uno lleva al otro: el amor a Dios lleva
al amor al projimo, y el amor al
projimo lleva al amor a Dios. «Si
amas a tu hermano es necesario que
ames al mismo amor. Ahora bien, el
‘amor es Dios’, luego es necesario que
el que ama a su hermano ame
también a Dios»™.

Es en estos presupuestos
antropolégicos y éticos profundos
donde se funda la sociabilidad
humana, y no solo en una cuestion
factica de necesaria y util
convivencia en comunidad. Por eso,
también, la sociabilidad se alimenta
del amor y se compone
primeramente de las relaciones y
comunidades propiamente



amorosas: la familia y la amistad.
Solamente a través de la
socializacion, del contacto con otros,
el ser humano crece y se desarrolla
en su naturaleza propia: «Un ser
humano esta hecho de tal manera
que no se realiza, no se desarrolla ni
puede encontrar su plenitud ‘si no es
en la entrega sincera de si mismo a
los demas’ (Gaudium et spes, n. 24).
Ni siquiera llega a reconocer a fondo
su propia verdad si no es en el
encuentro con los otros»™.

Asilo vemos en el mismo Evangelio,
«Todo el que cumpla la voluntad de
mi Padre celestial, ese es mi
hermano, mi hermana y mi
madre»"® y de ello se extraen ricas
consecuencias para la familia como
célula basica de la sociedad. «Dios es
amor y vive en si mismo un misterio
de comunion personal de amor.
Creandola a suimageny
conservandola continuamente en el
ser, Dios inscribe en la humanidad



del hombre y de la mujer la vocacion
y consiguientemente la capacidad y
la responsabilidad del amor y de la
comunion. El amor es, por tanto, la
vocacion fundamental e innata de
todo ser humano»"”.

Y respecto a la amistad —«A vosotros
os he llamado amigos»""*—, sucede lo
mismo: se nutre del amor de Dios y
construye comunidad. «Por la gracia
que El nos regala, somos elevados de
tal manera que somos realmente
amigos suyos. Con el mismo amor
que El derrama en nosotros podemos
amarlo, llevando su amor a los
demas, con la esperanza de que
también ellos encontraran su puesto
en la comunidad de amistad fundada
por Jesucristo»"".

Bibliografia



—Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.
355-368.

M'Gn 1,27.

? Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1.
362.

¥ Josemaria Escriva de Balaguer,
Amigos de Dios, n. 200.

I Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
356.

511 Jn 4,8y 16.

® San Agustin, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tratado 2,
n. 14.

11 Jn 4,10.

1 Jn 4,19.



®' Santo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, cuestion 23, articulo 8.

91 Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 30.

" Benedicto XVI, Deus caritas est, 1.
7.

21 Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 4.

131 Cf. Mt 22,40; 1 Jn 4,20 y 21; etc.

14 San Agustin, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tratado 9,
n. 10.

5] Francisco, Enciclica Fratelli tutti,
n. 87.

16 Mt 12,50.

171 San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 11.

U811 15,15.



M) Francisco, Christus vivit, n. 153.

Sergio Sanchez-Migallon

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/tema-6-el-ser-
humano-imagen-de-dios/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/

	Tema 6. El ser humano, imagen de Dios

