
opusdei.org

Tema 3. El desarrollo
de la Revelación

Dios se ha revelado poco a poco
al hombre y ha culminado su
revelación con la encarnación.
Cristo constituyó la Iglesia, que
es la que mantiene viva su
memoria y lo presenta como el
que, habiendo vivido en este
mundo, ha resucitado y
permanece entre nosotros para
siempre. Y esta misión la
realiza custodiando la palabra
de Dios, recogida en las
Sagradas Escrituras,
transmitiendo la Tradición y
enseñando, iluminada por el
Espíritu Santo, cómo vivir



cristianamente en cada época
(Magisterio).

01/10/2022

Sumario

1. El desarrollo de la Revelación:
desde Abraham hasta Jesucristo

2. La constitución de la Iglesia

3. La Sagrada Escritura, la Tradición
y el Magisterio

4. Cómo interpretar la Biblia

- Bibliografia

1. El desarrollo de la Revelación:
desde Abraham hasta Jesucristo



La Revelación empieza con la misma
creación del hombre. La Sagrada
Escritura nos dice que Adán y Eva,
nuestros primeros padres,
mantenían ya una relación y un
diálogo con Dios. Tenían una cierta
familiaridad con él, como se ve en las
primeras escenas del libro del
Génesis. Esto es lógico si se tiene en
cuenta que habían sido creados para
vivir en comunión con Dios. Esa
familiaridad se pierde con el pecado;
a partir de entonces al hombre le va
a ser bastante difícil descubrir a Dios
en la vida personal y en el entorno
social. Sin embargo, Dios prometió ya
a los primeros padres que el pecado
sería vencido un día por «la
descendencia de la mujer» (Gn 3,15):
anunció de ese modo la obra
redentora de Cristo, que fue
preparada con la historia de la
salvación precedente.

La Biblia, en estos relatos de los
orígenes, no pretende narrar con



detalle los acontecimientos
históricos, sino proporcionar
enseñanzas esenciales sobre el
hombre y su relación fundacional
con Dios, expresadas en imágenes y
narraciones, sobre cuyo valor
histórico es difícil emitir un juicio
definitivo. Por esta razón, no es de
extrañar que la propia Biblia no
tenga ninguna dificultad en
yuxtaponer narraciones, que difieren
en los detalles, de los mismos
acontecimientos (por ejemplo, el
libro del Génesis presenta dos relatos
diversos de la creación del hombre y
la mujer). De este modo, podemos
extraer numerosas enseñanzas de los
distintos relatos bíblicos de los
orígenes, sin necesidad de pensar
que todos los hechos narrados
sucedieron exactamente así.

El libro del Génesis nos cuenta
también que, después de ese primer
pecado, el mundo experimentó una
gran abundancia de desorden y de



injusticia, que Dios contempló con
desdén. Eso dio lugar a la historia del
diluvio, en la cual la Escritura ve el
castigo de Dios por los numerosos
pecados de los hombres. Sin
embargo, tras el diluvio, Dios renovó
la amistad con Noé y su familia –que
se salvaron del diluvio por haberse
comportado con justicia–, y a través
de ellos con toda la creación. Renovó
con Noé la relación que había
querido tener con Adán, Eva y sus
descendientes. Dios sabía que,
aunque el corazón del hombre
estaba inclinado al pecado, la
creación valía la pena, era buena, y
pidió a los hombres que crecieran y
se multiplicaran, del mismo modo
que se lo había pedido a Adán. Con la
historia de Noé, Dios dio a la criatura
humana una segunda posibilidad de
vivir en amistad con él.

Sin embargo, el verdadero punto de
partida de la historia de la salvación
tuvo lugar siglos después, con el



pacto que Dios hizo con Abraham.
Aquí encontramos ya una elección
por parte de Dios. Abraham
reconoció a Dios como único Señor,
le obedeció con gran fe, y Dios
destinó a Abraham a ser «el padre de
una multitud de naciones» (Gn 17,5).
Así Dios comenzó la tarea de reunir
bajo una sola cabeza a la humanidad
dispersa por el pecado. Dos
generaciones más tarde, Dios hizo
cambiar de nombre a Jacob: lo llamó
Israel, y sus doce hijos fueron las
bases del pueblo de Israel: las doce
tribus de Israel.

Varios siglos más tarde, en la época
de Moisés, esa historia de Dios con
los hombres adquirió una dimensión
más visible y comprometida. El Dios
de Abraham y de los patriarcas hizo
de Israel su pueblo, y lo liberó de la
esclavitud de los egipcios. Dios hizo
una alianza con Moisés y puso el
pueblo bajo su protección y sus leyes,
y el pueblo aceptó solemnemente esa



alianza y se comprometió a servir al
Señor y a darle culto. En la travesía
del Mar Rojo y en la marcha por el
desierto del Sinaí, en la llegada a la
tierra prometida y en la construcción
del reino de David, Israel
experimentó una y otra vez que Dios
estaba con él, porque Israel es su
pueblo, que Él mismo ha formado
entre todos los demás y que le
pertenece «como un reino de
sacerdotes y una nación santa» (Ex
19,6).

En los siglos sucesivos, Dios no dejó
que esa alianza decayera, sino que,
por medio de los profetas, guio a su
pueblo a la esperanza de una
salvación última y definitiva. Cuando
el pueblo perdía el camino y olvidaba
su compromiso con la alianza, Dios
suscitaba siervos suyos con la tarea
de reconducir el pueblo a la
obediencia y a la justicia. Los
profetas animaron y confortaron al
pueblo en la esperanza, pero



también le advirtieron del peligro de
una confianza falsa en su condición
de elegido, porque esa elección, si no
era correspondida, se podía
transformar en juicio, en castigo de
Dios por el pecado. Dos
acontecimientos tienen, en
particular, el carácter de castigo: la
caída del reino del Norte (diez de las
doce tribus de Israel) en el año 722 a.
C., y el exilio del reino del Sur (las
otras dos tribus que se habían
separado siglos antes), junto con la
destrucción de su capital, Jerusalén,
en el año 587 a. C. Israel perdió
entonces su autonomía como pueblo.
Vivió en el destierro, en una tierra
ocupada. El Señor, sin embargo, lo
castigó, pero no lo abandonó. El libro
de Isaías nos da noticia del retorno
del pueblo del exilio de Babilonia a la
propia tierra, la refundación del
pueblo; una refundación que fue sólo
parcial, porque muchos
permanecieron dispersos.



En todo este camino de Dios con
Israel, el pueblo aprendió a conocer a
Dios, supo de su fidelidad y mantuvo
la esperanza de que Él cumpliría sus
promesas de una salvación última y
definitiva a través de un rey, un
descendiente de David, que, al final
de los tiempos, habría de constituir
una nueva Alianza. Una alianza que
no iba a escribirse en tablas de
piedra, como la antigua: Dios mismo
la iba a escribir en el corazón de los
fieles por la presencia y acción del
Espíritu Santo. Llegaría el día en que
todos los pueblos acudirían en masa,
atraídos por el resplandor de la
nueva Jerusalén, y reconocerían al
Dios de Israel. Sería el día de la paz
perpetua, y del mundo unido bajo un
solo Dios.

A través de todo este proceso con sus
distintas etapas, Dios preparó a su
pueblo para la Revelación definitiva
en Jesucristo. Él es el cumplimiento
de las promesas del Antiguo



Testamento y con él llega la
renovación anunciada del final de los
tiempos. Durante su vida sobre la
tierra, Jesús comunicó a los hombres
dimensiones nuevas e insospechadas
de Dios. Se refirió siempre al Dios del
Antiguo Testamento, de los
Patriarcas, de los profetas y de los
reyes, y su predicación tuvo el sello
del lenguaje y de las ideas que el
pueblo de Israel había compartido
durante siglos. Sin embargo, su
predicación sobre Dios, aun
encontrando paralelismos en los
textos veterotestamentarios y en el
pensamiento judío de su época, tenía
un acento completamente nuevo y
era, por tanto, inconfundible y única.
Jesús proclamó que el Reino de Dios
esperado en el Antiguo Testamento
estaba ya muy cercano, más aún, se
hacía presente en sus palabras, en
sus obras y en su misma Persona.

2. La constitución de la Iglesia



«El Señor Jesús, después de haber
hecho oración al Padre, llamando a sí
a los que Él quiso, eligió a doce para
que viviesen con Él y para enviarlos
a predicar el reino de Dios» (Lumen
gentium, 19). Jesús deseaba que, al
terminar su misión en el mundo,
esos discípulos pudieran continuarla,
evangelizando todas las naciones.
Para eso instituyó el grupo de los
apóstoles y puso a Pedro como
cabeza de ellos. En la Última Cena,
les introdujo en los misterios de su
cuerpo y de su sangre donados en
sacrificio, y les pidió que los
actualizasen en el futuro. Los
constituyó testigos de su
Resurrección y les envió el Espíritu
Santo para que los fortaleciera en la
misión. Quedaba así plenamente
constituida la Iglesia, que era el lugar
donde los hombres de cada época
podían encontrar a Cristo y seguirlo
por el camino que lleva a la vida
eterna.



La Iglesia mantiene siempre viva la
memoria de Cristo y lo presenta, no
como un ser del pasado, sino como el
que, habiendo vivido en este mundo
en una época determinada, ha
resucitado y permanece entre
nosotros para siempre.

3. La Sagrada Escritura, la
Tradición y el Magisterio

a) La Sagrada Escritura

El pueblo de Israel, bajo inspiración
divina, puso por escrito a lo largo de
los siglos el testimonio de la
Revelación de Dios hecha a los
Patriarcas, a los profetas y a
personas justas y rectas. La Iglesia
acoge y venera esas Escrituras, que
constituyeron la preparación
pensada por Dios para la gran
Revelación de Jesucristo. Además,
también los apóstoles y los primeros
discípulos de Jesús pusieron por
escrito el testimonio de la vida y de la
obra de Cristo, de cuyo caminar



terreno fueron testigos, de modo
particular del misterio pascual de su
muerte y resurrección. Dieron así
origen a los libros del Nuevo
Testamento, que completan y llevan
a plenitud los del Antiguo. Lo que en
el Antiguo Testamento estaba
preparado y proclamado en símbolos
y figuras, el Nuevo lo testimonia
desplegando la verdad contenida en
los acontecimientos de la historia de
Jesús.

Los libros sagrados no se fundan solo
en el recuerdo o testimonio humano
de lo que Dios realizó en Israel y,
sobre todo, de lo que obró por medio
de Cristo; tienen un fundamento más
profundo, porque su origen último
está en la acción del Espíritu Santo,
que iluminó a los escritores humanos
y los sostuvo con su inspiración y sus
luces. Por este motivo, la Iglesia
considera que la Sagrada Escritura
no es, principalmente, una palabra
humana de gran valor, sino que es



verdadera Palabra de Dios, y venera
las Escrituras como santas y
sagradas. Esto no significa, sin
embargo, que Dios haya “dictado” el
texto a los autores de los libros; lo
que quiere decir es que se valió de
hombres que, usando de sus propias
facultades y medios, dejaron que
Dios obrara en ellos y por medio de
ellos, y así «escribieron, como
verdaderos autores, todo y sólo lo
que Él quería» (Catecismo, 106).

En este sentido, en los libros
sagrados están presentes también las
limitaciones culturales, filosóficas y
teológicas de los autores, que
escribieron en momentos y culturas
diversos. Pero esto no es realmente
un problema para tener fe en la
verdad que trasmiten, porque esa
verdad es de orden religioso, es decir,
no se refiere a una visión científica
del mundo, ni a una crónica exacta y
precisa de la historia humana o a
una sabiduría enigmática; se refiere,



en cambio, al sentido último de la
vida de los hombres, llamados a la
comunión con Dios como hijos suyos
en Jesucristo, que se puede expresar
de muchos modos: por medio de
distintos géneros literarios, de
metáforas y símbolos, de relatos para
instruir en la virtud y de historias
realmente acontecidas. La presencia
del Espíritu Santo en la génesis de los
libros sagrados nos garantiza que
«enseñan firmemente, con fidelidad
y sin error, la verdad que Dios quiso
consignar» en ellos para nuestra
salvación (cfr. Dei Verbum, 11).

b) La Tradición Apostólica y la
“Tradición”

Antes de poner por escrito el
testimonio de la vida y de la obra de
Cristo, los apóstoles y los primeros
discípulos de Jesús predicaron lo que
habían visto y contemplado estando
con Él. Fueron por el mundo
trasmitiendo oralmente a las



comunidades que iban fundando lo
que habían vivido junto a Cristo,
predicaban el mensaje cristiano de
salvación y lo realizaban con la
liturgia y los sacramentos; de todo
eso dejaron después constancia en
los escritos del Nuevo Testamento.
Hay, por tanto, una trasmisión oral
de la vida y de la doctrina de Jesús
que precede la trasmisión escrita;
más aún, que se vierte luego en esos
escritos. Esa trasmisión oral
comprende muchos aspectos que los
apóstoles aprendieron de Jesús y
recibe el nombre de “Tradición
Apostólica”. En palabras del
Compendio del Catecismo: «La
Tradición Apostólica es la
transmisión del mensaje de Cristo
llevada a cabo, desde los comienzos
del cristianismo, por la predicación,
el testimonio, las instituciones, el
culto y los escritos inspirados» (n.
12).



A lo largo de los tiempos, la Iglesia
transmite la Tradición Apostólica de
dos maneras: oralmente, cuando
predica y realiza lo que aprendió de
Cristo y lo que enseñaron los
Apóstoles y por escrito, cuando
transmite la Sagrada Escritura a las
nuevas generaciones cristianas (cfr. 
Catecismo, 76). Al primer modo (la
tradición oral) se le llama
simplemente “Tradición”.

La Tradición procede de los
testimonios de los Apóstoles sobre la
vida y enseñanzas de Jesús; su fuente
es, por tanto, la misma que la de los
escritos del Nuevo Testamento. Pero
ambas (Tradición y Escritura) tienen
funciones algo distintas, porque la
primera, al ser oral y práctica, es más
rica y flexible que la segunda, y
además garantiza, en cierto modo, la
autenticidad de ésta última; la
Escritura, en cambio, al ser
consignada por escrito, expone de
modo fijo e inmutable lo que Jesús



predicó y vivió, lo formula y
determina, e impide que las
enseñanzas se deformen con el
tiempo y sean sometidas al arbitrio
de los cambios de cultura y de
mentalidad. «Verba volant, scripta
manent», dijo, con razón, el
emperador romano Tito hablando al
senado romano.

De este modo, Escritura y Tradición
se iluminan mutuamente: por
ejemplo, la Iglesia conoce por
Tradición los libros que son
inspirados y que, por ese motivo,
forman parte del canon de libros de
la Escritura. Los libros que
componen la Biblia cristiana son
siempre los mismos, los que la
Tradición indicó como inspirados;
había otros escritos de la misma
época que se referían también a
Jesús, pero nunca fueron
considerados como inspirados (los
escritos apócrifos). Y, al revés, la
Escritura ayuda a distinguir y



refuerza lo que pertenece o no a la
Tradición. Sirva de ejemplo el hecho
de que, en el Nuevo Testamento, se
ve que Jesús ayunó cuarenta días en
el desierto. Así el aspecto concreto de
la Tradición de ayunar en el tiempo
de Cuaresma encuentra apoyo y
confirmación en la Escritura.

c) El Magisterio de la Iglesia

La sucesión de los tiempos lleva
consigo progreso material y cambios
culturales y de mentalidad. Se abren
nuevas perspectivas y se plantean
nuevas cuestiones que inciden sobre
el modo de vivir del cristiano. La
moralidad de temas como el
desarrollo ecológico sostenible o el
derecho a tener un puesto de trabajo
no fue discutida en la antigüedad: no
se planteaban esas cuestiones, que
inciden sin embargo en el modo de
vivir la vida cristiana. Por eso el
Señor, al establecer en su Iglesia la
distinción entre pastores y fieles, dio



a los primeros una gracia (un
carisma) de discernimiento de lo que
es adecuado a la vida cristiana de las
personas y comunidades, y lo que, en
cambio, la maltrata y destruye. La
tarea de enseñar, sostenida por ese
carisma, recibe el nombre de
“Magisterio”. La función del
Magisterio es de servicio. No está por
encima de la Sagrada Escritura o de
la Tradición, sino que sirve a ambas,
interpretándolas correctamente y
exponiendo con fidelidad sus
contenidos.

La interpretación auténtica de la
Revelación «corresponde sólo al
Magisterio vivo de la Iglesia, es decir,
al Sucesor de Pedro, el Obispo de
Roma, y a los obispos en comunión
con él» (Compendio, 16). Ellos pueden
ejercitar esa función porque con la
ordenación episcopal reciben una
especial ayuda del Espíritu Santo
(carisma de verdad), que les facilita
la comprensión del contenido de la



Revelación en el ejercicio de su
ministerio. Aunque los Obispos
tomados individualmente pueden
equivocarse, la Iglesia en su conjunto
(la unidad del Romano Pontífice, de
los Obispos en unión con él y de los
fieles cristianos) no puede
equivocarse en las cuestiones que
atañen a la Revelación.
Concretamente, tampoco se puede
equivocar el Romano Pontífice
cuando enseña de modo público y
solemne (ex cathedra) que una
determinada doctrina ha de ser
tenida como definitiva, porque
pertenece a la Revelación divina. Lo
mismo vale en el caso de los concilios
ecuménicos: no yerran los pastores
reunidos en concilio y en unión con
el santo Padre, cuando indican que
algo debe ser creído porque
pertenece a la fe de la Iglesia. En
estos y otros casos, la Iglesia no se
equivoca porque el Espíritu Santo la
asiste para que enseñe con verdad la
doctrina de Cristo.



4. Cómo interpretar la Biblia

Se podría decir que la Biblia contiene
dentro de ella la vida y la historia del
mundo y de los hombres. El conjunto
de sus libros tiene gran amplitud y,
como la vida misma, contiene
multiplicidad de aspectos. A veces
puede parecer que la Biblia se
contradice o que propugna actitudes
que no pueden ser verdad porque no
son justas. Entre los temas
controvertidos están el de la
violencia, el de la esclavitud, el papel
de la mujer, la venganza, etc. Por eso
es importante aprender a entender lo
que la Escritura desea enseñar en
cada tema o en cada unidad textual.

El Concilio Vaticano II dedicó un
documento a la divina Revelación: la
Constitución Dogmática Dei Verbum.
El capítulo III se refería a los
principios y criterios a tener en
cuenta para interpretar la Biblia de
modo correcto. Veámoslos:



a) En primer lugar, el Concilio
recuerda, ante todo, que Dios es el
Autor de la Sagrada Escritura; pero,
como dijimos, en ella habla al
hombre a través de hombres y a la
manera humana. Por eso una recta
interpretación de la Sagrada
Escritura necesita investigar con
atención qué han querido afirmar
verdaderamente los autores
humanos y qué ha querido
manifestar Dios a partir de las
palabras humanas.

b) En segundo lugar, puesto que se
trata de un libro inspirado por Dios,
la Escritura se debe interpretar «con
la ayuda del mismo Espíritu
mediante el cual ha sido escrita» (Dei
Verbum, 12). Es decir, se requiere por
parte del intérprete una apertura
personal a Dios y la petición de
ayuda para poder entender la
Escritura correctamente. Sin esa
apertura es fácil que dominen en la



interpretación prejuicios o ideas e
intereses personales.

c) En tercer lugar, es necesario
prestar gran atención al contenido y
a la unidad de toda la Escritura: solo
entendida en su unidad es Escritura.
Este principio es también importante
porque no todo lo que indica la
Escritura tiene el mismo valor o
fuerza; no en todo se expresa por
igual la palabra de Dios. Hay dentro
de la Escritura una jerarquía de
verdades y de conceptos. Conocerla
ayuda a interpretar en su verdadera
dimensión y alcance los pasajes que
pueden sorprender al lector. Hay que
tener siempre en cuenta que Cristo
es el centro y el corazón de la
Escritura.

d) En cuarto lugar, la Escritura hay
que interpretarla en el contexto de la
Tradición viva de la Iglesia, pues no
es más que la expresión escrita de
esa misma Revelación de la que la



Tradición es expresión oral. Y junto
con la Tradición se precisa también
prestar atención a todo el conjunto
de la fe de la Iglesia, que se expresa
en su Magisterio, en la armonía de
sus verdades, en la unidad de su
doctrina. Por ejemplo, si la
interpretación de un cierto pasaje
bíblico contradice una verdad de la
fe definida, esa interpretación
difícilmente podrá ser verdadera.

Bibliografía

– Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
74-141.

– Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum.

– Benedicto XVI, Exhortación
Apostólica Verbum Domini, 30-
IX-2010 (Parte I: Verbum Dei).



– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, caps. IV y VI.

Antonio Ducay

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/tema-3-el-
desarrollo-de-la-revelacion/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/

	Tema 3. El desarrollo de la Revelación

