
opusdei.org

Tema 28. Primer y
segundo
mandamientos

El primer mandamiento del
Decálogo tiene una importancia
existencial: es el único
fundamento posible para
configurar una vida humana
lograda. La razón más alta de la
dignidad humana consiste en la
vocación del hombre a la
comunión con Dios. El amor a
Dios debe comprender el amor
a quienes Dios ama. El segundo
mandamiento prohíbe todo uso
inconveniente del nombre de
Dios y en particular la
blasfemia.



01/10/2022

Sumario

• El primer mandamiento

• Sentido del primer mandamiento

• El amor a Dios

• La fe y la esperanza en Dios

• Amor a los demás y a sí mismo por
amor a Dios

• Pecados contra el primer
mandamiento

• El segundo mandamiento

• El nombre del cristiano

• Bibliografía básica



El primer mandamiento

«Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón, con toda tu alma y con
todas tus fuerzas» (Dt 6,5). Esas
palabras del Deuteronomio llaman al
hombre para que crea en Dios,
espere en él y lo ame sobre todas las
cosas (Cf. Catecismo, 2134).

Aunque solemos expresarlo
sintéticamente con la formulación
«amarás a Dios sobre todas las
cosas», en realidad, «el primero de
los preceptos abarca la fe, la
esperanza y la caridad» (Cf.
Catecismo, 2086), porque la caridad
nos capacita para amar al modo
divino, pero no es posible que
seamos movidos al amor que Dios
merece sin conocerlo
verdaderamente, con la luz de la fe, y
sin reconocerlo como el bien total al
que aspiramos y que confiamos
alcanzar, por la esperanza.



Jesús mismo confirmó que «el primer
mandamiento es: Escucha, Israel, el
Señor Dios nuestro es el único Señor;
y amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
toda tu mente y con todas tus
fuerzas» (Mc 12,28-30). Para la vida
de cada persona es esencial que este
mandamiento ocupe
verdaderamente su lugar: es el 
primero, no solo en el orden del
decálogo que hemos aprendido, sino
en importancia existencial, porque es
el único fundamento posible para
configurar una vida humana
lograda.

Sentido del primer mandamiento

Nuestra libertad nos permite
proponernos fines diversísimos y
movernos hacia ellos, tomando
decisiones. Muchos de esos fines son
buscados como medios para alcanzar
otros fines. Pero siempre hay uno, al
que podemos llamar fin último, que



no se quiere para otro fin, sino por sí
mismo. Es aquello que la persona
considera su bien máximo, al que
subordina su selección y persecución
de todos los fines intermedios: elige y
actúa en la vida según considere que
algo le acerca a su fin o no, lo
favorece más o menos; y juzga con el
mismo criterio si valen la pena los
esfuerzos y empeños que le exigirían
unos u otros fines intermedios. El fin
último que alguien se propone
determina el orden del amor en su
vida.

Pero, si alguien se propone, o actúa
como si se hubiera propuesto, un fin
último equivocado, que no es capaz
de colmar su vida, aunque parezca
prometerlo —la fama, las riquezas, el
poder...—, todas sus decisiones sobre
los fines intermedios se ven
condicionadas por ese desorden del
amor; y la libertad, sometida a esa
mentira en su ejercicio, acaba
dañando a la persona, o incluso



destruyéndola (Cf., por ejemplo, 
Catecismo, 29).

Porque hemos sido hechos a la
medida de Dios: «El hombre ha sido
creado por Dios y para Dios; y Dios
no cesa de atraer al hombre hacia sí,
y solo en Dios encontrará el hombre
la verdad y la dicha que no cesa de
buscar. ‘La razón más alta de la
dignidad humana consiste en la
vocación del hombre a la comunión
con Dios. El hombre es invitado al
diálogo con Dios desde su
nacimiento; pues no existe sino
porque, creado por Dios por amor, es
conservado siempre por amor; y no
vive plenamente según la verdad si
no reconoce libremente aquel amor y
se entrega a su Creador’ (Gaudium et
spes, 19,1)» (Catecismo, 27).

Todo nuestro bien está en Dios, y
fuera de Él no hay bien verdadero y
total. Ese es, objetivamente, nuestro
fin último. Aunque podemos no



saberlo, o no entenderlo con claridad
en algunos momentos de nuestra
vida, solo Dios puede colmar nuestro
deseo de felicidad. Y todo amor que
no nos lleva a Dios, que nos aparta de
Él, es a la vez una traición a nosotros
mismos, una condena a la
frustración futura.

Nuestro corazón está hecho para
llegar a amar a Dios y para dejarse
colmar de su amor, no hay
sucedáneo ni alternativa real. Por
eso, la única medida adecuada para
acoger el amor infinito que Dios nos
ofrece es “todo”: amar con todo el
corazón, con toda el alma, con todas
las fuerzas. Si no le damos un amor a
la medida de sus anhelos, «el corazón
se venga..., y se convierte en una
gusanera» (Forja, n. 204).

El amor a Dios

El amor a Dios al que se refiere el
primer mandamiento comporta:



A) Elegirlo como fin último de todo lo
que decidimos hacer. Procurar hacer
todo por amor a Él y para su gloria:
«ya comáis, ya bebáis, o hagáis
cualquier otra cosa, hacedlo todo
para gloria de Dios» (1 Co 10,31).
«"Deo omnis gloria". —Para Dios toda
la gloria»[1]. No ha de haber un fin
preferido a este, porque ningún
amor merece estar por encima del
amor a Dios: «Quien ama a su padre
o a su madre más que a mí, no es
digno de mí; y quien ama a su hijo o
a su hija más que a mí, no es digno
de mí» (Mt 10,37). No sería
verdadero, ni bueno, un amor que
excluyera o subordinara el amor a
Dios.

B) Cumplir su voluntad con obras:
«No todo el que me dice: Señor,
Señor, entrará en el Reino de los
Cielos, sino el que hace la voluntad
de mi Padre, que está en los
cielos» (Mt 7,21). Cumplirla también
cuando exige sacrificio: «no se haga



mi voluntad sino la tuya» (Lc 22,42),
convencidos de que vale la pena,
porque ahí se encierra nuestro
mayor bien.

La voluntad de Dios es que seamos
santos (Cf. 1Ts 4,3), que sigamos a
Cristo (Cf. Mt 17,5), poniendo por
obra lo necesario para vivir
siguiendo la guía de sus
mandamientos (Cf. Jn 14,21).
«¿Quieres de verdad ser santo? —
Cumple el pequeño deber de cada
momento: haz lo que debes y está en
lo que haces»[2].

C) Vivir sabiéndose en deuda con Él
—la deuda de un hijo con su padre
bueno— y queriendo corresponder a
su amor. Él nos amó primero, nos ha
creado libres y nos ha hecho hijos
suyos (Cf. 1 Jn 4,19). El pecado es
rechazar el amor de Dios (Cf.
Catecismo, 2094), pero Él perdona
siempre, se nos entrega siempre: la
lógica de Dios es la sobreabundancia.



«En esto consiste el amor: no en que
nosotros hayamos amado a Dios, sino
en que Él nos amó y envió a su Hijo
como víctima de propiciación por
nuestros pecados» (1 Jn 4,10; Cf. Jn
3,16). «Me amó y se entregó por
mí» (Gal 2,20). «Corresponder a tanto
amor exige de nosotros una total
entrega»[3]. No es un sentimiento sino
una determinación de la voluntad
que puede ir, o no, acompañada de
manifestaciones sensibles.

El deseo de corresponder por amor
lleva al empeño de cultivar, de
diversas formas[4], la relación con
Dios, el trato personal con Él que, a
su vez, forma y alimenta el amor. Por
eso el primer mandamiento incluye
diversas manifestaciones de la
religión:

—«La adoración es la primera actitud
del hombre que se reconoce criatura
ante su Creador» (Catecismo, 2628).
Es la actitud más fundamental de la



religión (Cf. Catecismo, 2095). «Al
Señor tu Dios adorarás y solamente a
Él darás culto» (Mt 4,10). «Que tu
oración sea siempre un sincero y real
acto de adoración a Dios»[5]. La
adoración a Dios libera de las
diversas formas de idolatría, también
actuales, que llevan a la esclavitud.

—La acción de gracias (Cf. Catecismo,
2638), porque todo lo que somos y
tenemos lo hemos recibido de Él:
«¿Qué tienes que no hayas recibido?
Y si lo recibiste, ¿por qué te glorías,
como si no lo hubieras recibido?» (1
Co 4,7).

—La petición: de perdón, por las
decisiones y actitudes que nos
separan de Dios (el pecado); y de
ayuda, también para los demás, la
Iglesia y la humanidad entera. Jesús
incluye en el padrenuestro esos dos
tipos de petición. La oración de
petición del cristiano está llena de
seguridad, porque es un ruego filial,



por medio de Cristo: «si algo pedís al
Padre en mi nombre, os lo
concederá» (Jn 16,23; Cf. 1Jn 5,14-15).

—El amor se manifiesta también con
el sacrificio, que es el ofrecimiento a
Dios de un bien como expresión de la
entrega interior de la propia
voluntad, es decir, de obediencia.
Cristo nos redimió por el Sacrificio
de la Cruz, que manifiesta su
perfecta obediencia al Padre hasta la
muerte (Cf. Flp 2,8).

—La oración y el sacrificio son
inseparables: «la oración se avalora
con el sacrificio»[6]. Ambos, en sus
diversas formas, forman parte del
culto a Dios, que se llama culto de
latría o adoración. El acto de culto
por excelencia es la Santa Misa, en la
que Cristo mismo ofrece al Padre,
por el Espíritu Santo, la perfecta
adoración, acción de gracias, petición
de perdón por los pecados y súplica
de su gracia. Los cristianos, hechos



miembros de Cristo por el bautismo,
hemos recibido la capacidad de
ofrecernos en Él, especialmente en la
celebración eucarística, dejando que
Jesús asuma nuestros sacrificios y los
presente, unidos al suyo, al Padre por
el Espíritu Santo (Cf. Catecismo,
2100).

—El amor a Dios debe manifestarse
en la dignidad del culto: observancia
de las prescripciones de la Iglesia,
«urbanidad en la piedad»[7], cuidado
y limpieza de los objetos destinados
al culto divino. «Aquella mujer que
en casa de Simón el leproso, en
Betania, unge con rico perfume la
cabeza del Maestro, nos recuerda el
deber de ser espléndidos en el culto
de Dios. -Todo el lujo, la majestad y la
belleza me parecen poco»[8].

La fe y la esperanza en Dios

Fe, esperanza y caridad son las tres
virtudes “teologales” (virtudes que se
dirigen a Dios). La mayor es la



caridad (Cf. 1Co 13,13), que da
“forma” y “vida” sobrenatural a la fe
y a la esperanza (de modo semejante
a como el alma da vida al cuerpo).
Pero la caridad presupone la fe,
porque solo puede amar a Dios —
como fruto de su libertad— quien le
conoce; y presupone la esperanza,
porque solo puede amar a Dios quien
pone su deseo de felicidad en la
unión con Él, de lo contrario amará,
para su mal, aquello en lo que pone
sus deseos.

La fe es un don de Dios, luz en la
inteligencia que nos permite conocer
la verdad que Dios ha revelado y
asentir a ella, hacerla nuestra.
Implica creer lo que Dios ha
revelado, pero también creer a Dios
mismo que lo ha revelado (confiar en
Él).

No hay ni puede haber oposición
entre fe y razón. La razón, guiada
por la luz de la fe, es imprescindible



para asimilar la fe y profundizar en
ella, haciendo cada vez más nuestra,
por decirlo así, la mirada de Dios
sobre la realidad.

La formación doctrinal es importante
para alcanzar una fe firme y, así,
alimentar el amor a Dios y a los
demás por Dios: para la santidad y el
apostolado. La vida de fe es una vida
apoyada en la fe y coherente con ella.

La esperanza es también un don de
Dios que lleva a desear la unión con
Él, en la que consiste nuestra
felicidad, sin desalentarnos por
considerarla inalcanzable, porque
confiamos en que nos dará, aunque
no sepamos cómo, la capacidad y los
medios para alcanzarla (Cf.
Catecismo, 2090).

Los cristianos hemos de estar
«alegres en la esperanza» (Rm 12,12),
porque si somos fieles nos aguarda la
felicidad del Cielo: la visión de Dios
cara a cara (1 Co 13,12), la visión



beatífica. «Si somos hijos, también
herederos: herederos de Dios,
coherederos de Cristo; con tal de que
padezcamos con él, para ser con él
también glorificados» (Rm 8,17).

La vida cristiana es un camino de
felicidad, no solo futura, sino
también en esta tierra, porque ya
ahora, por la certeza que nos da la
verdadera esperanza, gustamos
anticipadamente algo de esa
felicidad eterna. Mientras dura
nuestra vida terrena, sabemos que es
una felicidad compatible con el
dolor, con la cruz. La esperanza nos
permite vivir seguros de que vale la
pena trabajar y sufrir, por Amor[9],
para que se cumplan con nuestra
cooperación los maravillosos
designios de Dios sobre nuestra vida.

«La esperanza no defrauda. No está
fundada sobre lo que nosotros
podemos hacer o ser; y tampoco
sobre lo que nosotros podemos creer.



Su fundamento, el fundamento de la
esperanza cristiana, es lo más fiel y
seguro que puede existir: el amor
que Dios mismo tiene por cada uno
de nosotros» (Francisco, Audiencia
general, 15-II-2017).

Amor a los demás y a sí mismo por
amor a Dios

Al responder a la pregunta sobre el
principal mandamiento, antes
recordada, Jesús añadió: «El segundo
es semejante a éste: Amarás a tu
prójimo como a ti mismo» (Mt 22,39).
No se refiere al mandamiento
formulado como segundo en el
decálogo, sino al segundo núcleo
esencial, junto con el amor a Dios,
que incluye varios mandamientos
del decálogo. Jesús lo describe como
“semejante” al primero: es distinto,
no es equivalente o intercambiable,
pero sí inseparable. Por eso su
importancia es semejante a la del
primero.



El amor a Dios debe comprender el
amor a quienes Dios ama. «Si alguno
dice: amo a Dios, y aborrece a su
hermano, es un mentiroso; pues el
que no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios a quien no
ve. Y hemos recibido de él este
mandamiento: quien ama a Dios,
ame también a su hermano» (1 Jn 4,
20-21). No se puede amar a Dios sin
amar a todos los hombres, creados
por Él a su imagen y semejanza y
llamados a ser hijos suyos por la
gracia (Cf. Catecismo, 2069).

«Hemos de portarnos como hijos de
Dios con los hijos de Dios»[10]:

A) Portarse como hijo de Dios, como
otro Cristo. El amor a los demás tiene
como regla el amor de Cristo: «Un
mandamiento nuevo os doy: que os
améis unos a otros. Como yo os he
amado, amaos también unos a otros.
En esto conocerán todos que sois mis
discípulos» (Jn 13,34-35). El Espíritu



Santo ha sido enviado a nuestros
corazones para que podamos amar
como hijos de Dios, con el amor de
Cristo (Cf. Rm 5,5).

B) Ver en los demás a hijos de Dios, a
Cristo: «cuanto hicisteis a uno de
estos mis hermanos más pequeños, a
mí me lo hicisteis» (Mt 25,40). Querer
para ellos su verdadero bien, lo que
Dios quiere: que sean santos y, por
tanto, felices. La primera
manifestación de caridad es el
apostolado. También lleva a
preocuparse de sus necesidades
materiales. Comprender —hacer
propias— las dificultades espirituales
y materiales de los demás. Saber
perdonar. Tener misericordia (Cf. Mt
5,7). «La caridad es paciente, es
amable, no es envidiosa, (...) no
busca lo suyo, no se irrita, no toma
en cuenta el mal...» (1 Co 13, 5-6). La
corrección fraterna (Cf. Mt 18,15).



«Amarás a tu prójimo como a ti
mismo» (Mt 22,39), expresa también
que hay un recto amor a sí mismo,
que lleva a mirarse y valorarse como
lo hace Dios y a buscar para sí mismo
el bien que Dios quiere: la santidad y,
por tanto, la felicidad en Él.

Hay también un desordenado amor a
sí mismo, el egoísmo, que inclina a
poner la propia voluntad por encima
de la de Dios y el propio interés por
encima del servicio a los demás. El
recto amor a sí mismo no se puede
dar sin lucha contra el egoísmo.
Comporta abnegación, entrega de sí a
Dios y a los demás. «Si alguno quiere
venir detrás de mí, que se niegue a sí
mismo, que tome su cruz y que me
siga. Porque el que quiera salvar su
vida la perderá; pero el que pierda su
vida por mí, la encontrará» (Mt 16,
24-25). El hombre «no puede
encontrar su plenitud si no es en la
entrega sincera a los demás»[11].



Pecados contra el primer
mandamiento

Los pecados contra el primer
mandamiento son pecados contra las
virtudes teologales:

A) Contra la fe: el ateísmo, el
agnosticismo, la duda deliberada, el
indiferentismo religioso, la herejía, la
apostasía, el cisma, etc. (Cf.
Catecismo, 2089). También es
contrario al primer mandamiento
poner voluntariamente en peligro la
propia fe. Contrarios al culto a Dios
son el sacrilegio, la simonía, ciertas
prácticas de superstición, magia, etc.,
y el satanismo (Cf. Catecismo,
2111-2128).

B) Contra la esperanza: la
desesperación de la propia salvación
(Cf. Catecismo, 2091), y, por el
extremo opuesto, la presunción de
que la misericordia divina perdonará
los pecados sin conversión ni
contrición o sin necesidad del



sacramento de la Penitencia (Cf.
Catecismo, 2092). También es
contrario a esta virtud poner la
esperanza de felicidad última en algo
fuera de Dios.

C) Contra la caridad: cualquier
pecado es contrario a la caridad,
pero directamente se opone a ella el
rechazo de Dios y también la tibieza,
que lleva a no querer seriamente
amarle con todo el corazón.

El segundo mandamiento

El segundo mandamiento del
decálogo es: No tomarás el nombre de
Dios en vano. Este mandamiento
manda honrar y respetar el nombre
de Dios (Cf. Catecismo, 2142), que no
se ha de pronunciar «sino para
bendecirlo, alabarlo y
glorificarlo» (Catecismo, 2143). De lo
contrario, el hombre pierde, en
mayor o menor escala, el sentido de
la realidad: olvida quién es Dios y



quién es él; y reincide en la tentación
del origen.

«El nombre de una persona expresa
la esencia, su identidad y el sentido
de su vida. Dios tiene un nombre. No
es una fuerza anónima» (Catecismo,
203). Sin embargo, Dios no puede ser
abarcado por los conceptos
humanos, ni hay idea capaz de
representarlo, ni nombre que pueda
expresar exhaustivamente la esencia
divina. Dios es “Santo”, lo que
significa que es absolutamente
superior, que está por encima de
toda criatura, que es trascendente.

A pesar de todo, para que podamos
invocarle y dirigirnos personalmente
a Él, en el Antiguo Testamento «se
reveló progresivamente y bajo
diversos nombres a su
pueblo» (Catecismo, 204). El nombre
que manifestó a Moisés indica que
Dios es el Ser por esencia, que no ha
recibido el ser de nadie y del que



todo procede: «Dijo Dios a Moisés:
“Yo soy el que soy”. Y añadió: “Así
dirás a los hijos de Israel: ‘Yo
soy’ [Yahvé: ‘Él es’] me ha enviado a
vosotros” (...) Este es mi nombre para
siempre» (Ex 3,14-15; Cf.Catecismo,
213). Por respeto a la santidad de
Dios, el pueblo de Israel no
pronunciaba su nombre sino que lo
sustituía por el título
“Señor” (“Adonai”, en hebreo;
“Kyrios”, en griego) (Cf. Catecismo,
209). Otros nombres de Dios en el
Antiguo Testamento son: “Élohim”,
que es el plural mayestático de
‘plenitud’ o ‘grandeza’; “El-Saddai”,
que significa poderoso, omnipotente.

En el Nuevo Testamento, Dios da a
conocer el misterio de su vida
íntima: que es un solo Dios en tres
Personas: Padre, Hijo y Espíritu
Santo. Jesucristo nos enseña a llamar
a Dios “Padre” (Mt 6.9): “Abbá” que
es el modo familiar de decir Padre en
hebreo (Cf. Rm 8,15). Dios es Padre



de Jesucristo y Padre nuestro,
aunque no del mismo modo, porque
Él es el Hijo Unigénito y nosotros
hijos por adopción. Pero esa peculiar 
adopción nos hace verdaderamente
hijos (Cf. 1 Jn 3,1), hermanos de
Jesucristo (Rm 8,29), porque el
Espíritu Santo ha sido enviado a
nuestros corazones y participamos
de la naturaleza divina (Cf. Gal 4,6; 2
P 1,4). Somos hijos de Dios en Cristo.
En consecuencia, podemos dirigirnos
a Dios llamándole con verdad
“Padre”, como aconseja san
Josemaría: «Dios es un Padre lleno de
ternura, de infinito amor. Llámale
Padre muchas veces al día, y dile —a
solas, en tu corazón— que le quieres,
que le adoras: que sientes el orgullo y
la fuerza de ser hijo suyo»[12].

En el Padrenuestro rezamos:
“Santificado sea tu nombre”. El
término “santificar” debe
entenderse, aquí, en el sentido de
«reconocer el nombre de Dios como



santo, tratar su nombre de una
manera santa» (Catecismo, 2807). Es
lo que hacemos cuando adoramos,
alabamos o damos gracias a Dios.
Pero las palabras “santificado sea tu
nombre” son también una de las
peticiones del Padrenuestro: al
pronunciarlas pedimos que su
nombre sea santificado a través de
nosotros, es decir, que con nuestra
vida le demos gloria y llevemos a los
demás a glorificarle (Cf. Mt 5,16).
«Depende de nuestra vida y de
nuestra oración que su Nombre sea
santificado entre las
naciones» (Catecismo, 2814).

El respeto al nombre de Dios reclama
también respeto al nombre de la
Santísima Virgen María, de los
Santos y de las realidades santas en
las que Dios está presente de un
modo u otro, ante todo la Santísima
Eucaristía, verdadera Presencia de
Jesucristo, Segunda Persona de la



Santísima Trinidad, entre los
hombres.

El segundo mandamiento prohíbe
todo uso inconveniente del nombre
de Dios (Cf. Catecismo, 2146), y en
particular la blasfemia, que «consiste
en proferir contra Dios —interior o
exteriormente— palabras de odio, de
reproche, de desafío (...). Es también
blasfemo recurrir al nombre de Dios
para justificar prácticas criminales,
reducir pueblos a servidumbre,
torturar o dar muerte. [...] La
blasfemia es de suyo un pecado
grave» (Catecismo, 2148).

También prohíbe jurar en falso (Cf.
Catecismo, 2150). Jurar es poner a
Dios por testigo de lo que se afirma
(por ejemplo, para dar garantía de
una promesa o de un testimonio). Es
lícito el juramento, cuando es
necesario y se hace con verdad y con
justicia: por ejemplo, en un juicio o al
asumir un cargo (Cf. Catecismo,



2154). Por lo demás, el Señor enseña
a no jurar: «sea vuestro lenguaje: sí,
sí; no, no» (Mt 5,37; Cf. St 5,12; 
Catecismo, 2153).

El nombre del cristiano

«El hombre es la única criatura en la
tierra a la que Dios ha amado por sí
misma»[13]. No es “algo” sino
“alguien”, una persona. «Solo él está
llamado a participar, por el
conocimiento y el amor, en la vida de
Dios. Para este fin ha sido creado y
esta es la razón fundamental de su
dignidad» (Catecismo, 356). En el
Bautismo, recibe un nombre que
representa su singularidad
irrepetible ante Dios y ante los
demás (Cf. Catecismo, 2156, 2158).
Bautizar también se dice
“cristianizar”. Cristiano, seguidor de
Cristo, es nombre propio de todo
bautizado: «fue en Antioquía donde
los discípulos [los que se convertían
al ser evangelizados] recibieron por



primera vez el nombre de
cristianos» (Hch 11,26).

Dios llama a cada uno por su nombre
(Cf. 1 S 3,4-10; Is 43,1; Jn 10,3; Hch
9,4 ). Ama a cada uno personalmente.
De cada uno espera una respuesta de
amor: «amarás al Señor tu Dios con
todo tu corazón y con toda tu alma y
con toda tu mente y con todas tus
fuerzas». Nadie puede sustituirnos
en esa respuesta. San Josemaría
anima a meditar «con calma aquella
divina advertencia, que llena el alma
de inquietud y, al mismo tiempo, le
trae sabores de panal y de miel: 
redemi te et vocavi te nomine tuo:
meus es tu (Is 43,1); te he redimido y
te he llamado por tu nombre: ¡eres
mío! No robemos a Dios lo que es
suyo. Un Dios que nos ha amado
hasta el punto de morir por nosotros,
que nos ha escogido desde toda la
eternidad, antes de la creación del
mundo, para que seamos santos en
su presencia (Cf. Ef 1,4)»[14].



Javier López / Jorge Miras

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2064-2132.

— Catecismo de la Iglesia Católica,
203-213; 2142-2195.

— Benedicto XVI-Joseph Ratzinger, 
Jesús de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 176-180 (cap. 5,
2).

Lecturas recomendadas

— Benedicto XVI, Deus caritas est, 25-
XII-2005, 1-18.

— Benedicto XVI, Spe salvi, 30-
XI-2007.

— Francisco, Lumen fidei, 29-VI-2013.



— San Josemaría, Homilías Vida de fe,
La esperanza del cristiano, Con la
fuerza del amor, en Amigos de Dios,
190-237.

— San Josemaría, Homilía El trato
con Dios, en Amigos de Dios, 142-153.

[1] San Josemaría, Camino, 780.

[2] Ibíd., 815. Cf. Ibíd., 933.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
87.

[4] Cf. San Josemaría, Camino, 91.

[5] San Josemaría, Forja, 263.

[6] San Josemaría, Camino, 81.

[7] Ibíd., 541.

[8] Ibíd., 527. Cf. Mt 26,6-13.



[9] San Josemaría,Forja, 26.

[10] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
36.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 24.

[12] San Josemaría,Amigos de Dios,
150.

[13] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 24.

[14] San Josemaría,Amigos de Dios,
312.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/tema-28-
primer-y-segundo-mandamientos/

(12/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/tema-28-primer-y-segundo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-28-primer-y-segundo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-28-primer-y-segundo-mandamientos/

	Tema 28. Primer y segundo mandamientos

