
opusdei.org

Tema 27. La acción
del Espíritu Santo: la
gracia, las virtudes
teologales y los
mandamientos

La vida cristiana es la vida del
hombre como hijo de Dios en
Cristo por medio del Espíritu
Santo. La acción del Espíritu
Santo en el alma del cristiano,
además de dar la gracia
santificante y las virtudes
teologales, comunica
inspiraciones y gracias actuales,
y tiene una manifestación
específica en lo que la Iglesia
llama dones del Espíritu Santo.



El Decálogo contiene un
conjunto de deberes graves,
pero es también y sobre todo
una instrucción, una enseñanza
acerca del modo de vivir.

01/10/2022

Sumario

• La gracia santificante

• Las virtudes teologales

• La virtud de la fe

• La virtud de la esperanza

• La virtud de la caridad

• Los dones del Espíritu Santo

• Los mandamientos de la ley de Dios

• Bibliografía



Anteriormente se ha tratado de la
misión del Espíritu Santo y de su
acción en la Iglesia. Ahora se
considera la acción del Espíritu Santo
en la vida cristiana y en el camino
del cristiano hacia la santidad.

La gracia santificante

Se puede decir que la vida cristiana
es la vida del hombre como hijo de
Dios en Cristo por medio del Espíritu
Santo. Con el Bautismo el hombre es
liberado del pecado y recibe una
auténtica participación de la
naturaleza divina[1]. ¿Qué quiere
decir participación en la naturaleza
divina? Se puede entender, siempre
dentro de los límites de nuestro
conocimiento actual, considerando
que el Padre comunica enteramente
su naturaleza al Hijo y al Espíritu
Santo, pero no puede crear otros
dioses ni otras personas a las que



comunicar enteramente su misma
naturaleza. Pero en cambio puede y
ha querido crear otras personas para
comunicarles “parcialmente”, en
“parte”, la naturaleza divina, su
bondad y su felicidad; por eso se
habla de “participación”. Esa
participación es la gracia
santificante, que hace al hombre hijo
de Dios.

La santidad cristiana se radica por
tanto en la donación de Dios Trino al
hombre. El hombre queda incluido
por la gracia en la dinámica íntima
de la vida divina, en la que cada
Persona divina posee la misma
naturaleza, pero de un modo
diferente, diferencia que hace
distintas entre sí a las Personas
divinas. Por eso, la relación del
cristiano con cada una de las
Personas divinas es diferente: el
Padre nos adopta como hijos, por lo
que el Hijo es el modelo con el que
nos identificamos y nuestra “puerta”



de entrada en la Trinidad, siendo el
Espíritu Santo, vínculo de amor entre
el Padre y el Hijo, la “la luz y la
fuerza” que nos impulsa a la
identificación con Cristo para vivir
con Él para la gloria del Padre
cumpliendo en todo su voluntad[2].

La gracia santificante es por tanto
mucho más que una ayuda de Dios
para hacer obras buenas. Es un
nuevo principio vital, una elevación
de nuestra naturaleza, casi como una
segunda naturaleza, principio radical
de un nuevo tipo de vida: la vida de
los hijos de Dios en Cristo por medio
del Espíritu Santo. Hay otra clase de
gracia, llamada gracia actual, que sí
es una ayuda divina puntual para
realizar una determinada obra
buena.

Las virtudes teologales

Como la naturaleza humana tiene
unas facultades que nos permiten
vivir como hombres, que son la



inteligencia, la voluntad, los sentidos
externos e internos y los apetitos
sensibles, la vida divina hecha
posible por la gracia santificante
requiere unas facultades o, más
exactamente, la elevación de
nuestras facultades para que puedan
ser principios de los actos propios de
la vida divina de la que
participamos. La elevación de las
facultades humanas se realiza
mediante unos hábitos infundidos
con la gracia santificante, que son las
tres virtudes teologales: la fe, la
esperanza y la caridad.

El Compendio del Catecismo de la
Iglesia católica dice que «las virtudes
teologales son las que tienen como
origen, motivo y objeto inmediato a
Dios mismo. Infusas en el hombre
con la gracia santificante, nos hacen
capaces de vivir en relación con la
Santísima Trinidad, y fundamentan y
animan la acción moral del cristiano,
vivificando las virtudes humanas.



Son la garantía de la presencia y de
la acción del Espíritu Santo en las
facultades del ser humano»[3].

Esta breve descripción contiene los
elementos fundamentales. Son
virtudes dadas por Dios, junto con la
gracia santificante; tienen por objeto
al mismo Dios, permitiéndonos
conocerlo como Dios Uno y Trino,
desearlo y amarlo; e informan las
virtudes éticas humanas, haciendo
que éstas puedan regular el uso de
los bienes humanos de modo
adecuado a la vida y a la condición
de los hijos de Dios, y no solo al bien
puramente humano.

La virtud de la fe

«La fe es la virtud teologal por la que
creemos en Dios y en todo lo que Él
nos ha revelado, y que la Iglesia nos
propone creer, dado que Dios es la
Verdad misma. Por la fe, el hombre
se abandona libremente a Dios; por
ello, el que cree trata de conocer y



hacer la voluntad de Dios, ya que “la
fe actúa por la caridad” (Ga 5,6)»[4].

La fe es el conocimiento que guía
toda la vida de los hijos de Dios. Sin
la fe no es posible vivir como hijos de
Dios, de forma semejante a como, sin
conocimiento intelectual, no se
podría vivir la vida humana. La fe
consiste en una firme adhesión,
hecha posible por la gracia, a todas
las verdades que Dios nos ha
revelado, a todo lo que Dios nos ha
dicho de Sí mismo y de su designio
salvador para los hombres y para el
mundo, no porque esas verdades
sean evidentes o plenamente
comprensibles para nosotros, sino
porque han sido reveladas por Dios,
Sabiduría suprema y suma Verdad.
Por la fe participamos en el
conocimiento que Dios tiene de Sí y
del mundo, y ese conocimiento
participado es la regla suprema de la
vida cristiana.



Pero la fe no es solo un conjunto de
conocimientos que se tienen por
verdaderos. Como lo que se cree es
que Dios es creador y salvador
nuestro, la fe presupone una plena
apertura del alma a la acción
salvífica de Dios en Cristo, un acto de
confianza y de entrega a la acción de
Dios en nosotros. Por ser la fe la
aceptación de la salvación que Dios
obra en nosotros, San Pablo enseña
que somos justificados por la fe, es
decir, que no hay otra salvación que
la que Dios nos da en Cristo, y que
después del pecado original no hay
otro modo de ser justos ante Dios que
abrirnos a la acción con la que Dios
nos hace justos mediante Cristo.
Ningún hombre puede justificarse a
sí mismo. Por eso la Iglesia enseña
que «la fe es el principio de la
humana salvación, el fundamento y
raíz de toda justificación; sin ella es
imposible agradar a Dios y llegar al
consorcio de sus hijos; y se dice que
somos justificados gratuitamente,



porque nada de aquello que precede
a la justificación, sea la fe, sean las
obras, merece la gracia misma de la
justificación; porque si es gracia, ya
no es por las obras; de otro modo
(como dice el mismo Apóstol) la
gracia ya no es gracia»[5].

La gracia y la fe no son producidas
por nuestras buenas obras, pero una
vez que se han recibido la gracia y la
fe, es necesario para salvarse vivir
como hijos de Dios y evitar las obras
incompatibles con la vida de la
gracia.

Quien consciente y deliberadamente
no acepta la revelación de Dios
comete el pecado de infidelidad. El
cristiano que abandona la fe peca de
apostasía, y el que cambia o deforma
las verdades reveladas comete el
pecado de herejía.

La virtud de la esperanza



«La esperanza es la virtud teologal
por la que deseamos y esperamos de
Dios la vida eterna como nuestra
felicidad, confiando en las promesas
de Cristo, y apoyándonos en la ayuda
de la gracia del Espíritu Santo para
merecerla y perseverar hasta el fin
de nuestra vida terrena»[6].

La virtud de la esperanza transforma
y eleva nuestros deseos más
profundos, haciendo que la
bienaventuranza prometida por Dios
sea el objeto último de nuestros
deseos, el Bien Sumo querido por sí
mismo y en razón del cual se quiere
todo lo demás. La esperanza nos
permite dar a todos los bienes y
actividades humanas su verdadero
valor, que es el que tienen en orden a
la bienaventuranza.

Como la bienaventuranza solo se
puede obtener por la gracia y la
ayuda de Dios, la virtud de la
esperanza comprende la confianza



en que Dios nos dará siempre la
ayuda necesaria para salvarnos,
perdonando nuestros pecados
cuando le pidamos perdón, dándonos
fortaleza para superar las pruebas y
peligros, y acompañándonos siempre
con su omnipotencia misericordiosa.

Peca de desesperación quien se
desanima a la vista de sus pecados o
de las dificultades de la vida,
desconfiando de la bondad y
misericordia de Dios y de su poder
salvífico, como si todo dependiera de
nuestras fuerzas humanas. Peca en
cambio de presunción quien piensa
que bastan sus fuerzas y sus méritos
humanos para salvarse, o quien
piensa que su salvación está
asegurada por su raza, por el hecho
de ser católico o de estar bautizado, o
por otras razones, y por ello descuida
los medios de salvación establecidos
por Dios y ofrecidos por la Iglesia.

La virtud de la caridad



«La caridad es la virtud teologal por
la cual amamos a Dios sobre todas
las cosas y a nuestro prójimo como a
nosotros mismos por amor a Dios.
Jesús hace de ella el mandamiento
nuevo, la plenitud de la Ley. Ella es
“el vínculo de la perfección” (Col
3,14) y el fundamento de las demás
virtudes, a las que anima, inspira y
ordena: sin ella “no soy nada” y
“nada me aprovecha” (1 Co 13,2-3)»[7].

La caridad consiste ante todo en
amar a Dios, como Bien Sumo, sobre
todas las cosas. Es un amor de
amistad, que nos une a Él. En cuanto
amor de amistad comporta una
cierta reciprocidad: amamos a Dios y
nos sabemos amados por Él, o bien lo
amamos como respuesta al amor con
que nos ama. Al Espíritu Santo se le
llama Caridad Increada, y la caridad
creada (la nuestra) es el principal
efecto de su acción en nuestra alma.
De algún modo mediante la virtud de
la caridad amamos a Dios con un



amor divino, con el amor que el
Espíritu Santo pone en nuestra alma.
La caridad nos impulsa a conocer a
Dios, a vivir para cumplir su
voluntad con plena disponibilidad,
como hizo Cristo[8], a amar al prójimo
por amor de Dios, es decir, a amar a
los demás como Dios les ama, y a
tratar las cosas de acuerdo al valor
que tienen según el designio de Dios.

Es además forma, motor y raíz de
todas las virtudes morales, porque
las refiere a Dios como Bien Sumo,
constituye su motivación última (por
amor de Dios se practica la justicia, la
generosidad, la castidad, etc.) y hace
que la práctica de las virtudes
morales nos una a Dios. Por eso dice
San Agustín que de alguna manera
las virtudes morales cristianas son
como formas del amor a Dios[9].

La caridad es la esencia de la
santidad cristiana, el vínculo de la
perfección, y determina el grado de



santidad de cada uno: tanta es la
santidad cuanta es la caridad.

Todo pecado grave comporta la
pérdida de la caridad, de la unión de
amistad con Dios. Son pecados
específicos contra la caridad hacia
Dios el odio a Dios y la tibieza; contra
la caridad hacia sí mismo, el
descuido de la propia vida espiritual,
exponerse a graves peligros para el
alma o para el cuerpo, el suicidio y el
egoísmo en cuanto amor
desordenado a sí mismo; contra la
caridad hacia los demás, el odio y la
discordia, el escándalo, negar la
ayuda espiritual o material que es
posible dar al prójimo, la
cooperación voluntaria con los
pecados del prójimo.

Los dones del Espíritu Santo

La acción del Espíritu Santo en el
alma del cristiano, además de dar la
gracia santificante y las virtudes
teologales, comunica inspiraciones y



gracias actuales, y tiene una
manifestación específica en lo que la
Iglesia llama dones del Espíritu
Santo, que son «disposiciones
permanentes que hacen al hombre
dócil para seguir los impulsos del
Espíritu Santo»[10]. La Iglesia enseña
que esos dones son siete: «sabiduría,
inteligencia, consejo, fortaleza,
ciencia, piedad y temor de Dios.
Pertenecen en plenitud a Cristo, Hijo
de David (Cf. Is 11,1-2). Completan y
llevan a su perfección las virtudes de
quienes los reciben. Hacen a los
fieles dóciles para obedecer con
prontitud a las inspiraciones
divinas»[11], aunque naturalmente no
se pretende clasificar o reducir a esos
siete dones la amplísima y
pluriforme acción del Espíritu Santo
en las almas. La Iglesia habla
también de los frutos que produce la
acción del Espíritu en las almas: «Los
frutos del Espíritu son perfecciones
que forma en nosotros el Espíritu
Santo como primicias de la gloria



eterna. La tradición de la Iglesia
enumera doce: “caridad, gozo, paz,
paciencia, longanimidad, bondad,
benignidad, mansedumbre, fidelidad,
modestia, continencia, castidad” (Gal
5,22-23, vulg.)»[12].

Los mandamientos de la ley de
Dios

El Señor dijo: «Si me amáis,
guardaréis mis mandamientos»[13]. El
joven rico le preguntó: ¿cuáles
mandamientos? «Jesús le respondió:
No matarás, no cometerás adulterio,
no robarás, no dirás falso testimonio,
honra a tu padre y a tu madre, y
amarás a tu prójimo como a ti
mismo»[14]. El Señor se refiere al
Decálogo, a las diez Palabras del
Antiguo Testamento[15], que
contienen como un resumen de los
principales elementos de la ley moral
natural. El Señor mismo atribuye a
estas diez Palabras un origen divino,
distinguiéndolas de los preceptos



meramente humanos[16], y la Iglesia
sigue el orden de estos diez
mandamientos para exponer en la
catequesis la moral cristiana,
añadiendo naturalmente algunas
enseñanzas específicas del Nuevo
Testamento.

El Decálogo contiene un conjunto de
deberes graves[17], pero es también y
sobre todo una instrucción, una
enseñanza acerca del modo de vivir
que es coherente con la Alianza entre
Dios y el pueblo elegido. La
exposición del Decálogo que hace la
Iglesia es una enseñanza acerca del
estilo de vida que es congruente con
la caridad, con la amistad entre Dios
y el hombre. Esta enseñanza
constituye un válido instrumento
para la formación moral de los más
jóvenes o de los menos instruidos, y
es para todos una guía externa
necesaria para superar los momentos
de oscuridad interior que todos
podemos atravesar alguna vez en la



vida, porque generalmente la luz
interior de la gracia ya permite
distinguir lo bueno de lo malo. El
Decálogo, visto a la luz del Nuevo
Testamento y en su conexión con la
caridad, es como un conjunto de
señales que nos indican el camino
que lleva a la salvación.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografía

— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

— Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 422-425, 384-390,
434-441.

— Francisco, Catequesis sobre los diez
Mandamientos.



[1] Cf. 2 Pe 1,4.

[2] Jn 6,38: «Porque he bajado del
Cielo no para hacer mi voluntad sino
la voluntad de Aquel que me ha
enviado». Cf. también Jn, 4,34; 5,30

[3] Compendio, n. 384.

[4] Compendio, n. 386.

[5] Concilio de Trento, Decreto sobre la
justificación, cap. 8: Dz-Hü 1532.

[6] Compendio, n. 387.

[7] Compendio, n. 388.

[8] «Jesús les dijo: Mi alimento es
hacer la voluntad del que me ha
enviado y llevar a cabo su obra» (Jn
4, 34).

[9] «Puesto que la virtud nos conduce
a la verdadera felicidad, yo afirmaría
que la virtud no es otra que es el
supremo amor de Dios. Y el hecho de
decir que la virtud es cuadripartita,



se dice, como yo lo entiendo, en
consideración de la variedad de
disposiciones que el mismo amor
asume. Estas cuatro famosas
virtudes, cuya fuerza quiera el cielo
que sean en todas las almas como sus
nombres están en sus bocas, no
titubearía en definirlas también así:
la templanza es el amor que
totalmente se da a lo que se ama ; la
fortaleza es el amor que todo lo
soporta por lo que se ama ; la justicia
es el amor que sirve exclusivamente
a lo que se ama y que, a causa de
esto, domina con rectitud ;
finalmente, la prudencia es el amor
que distingue con sagacidad lo que es
útil de lo que es prejudicial. Este
amor, hemos dicho, no es amor de un
objeto cualquiera, sino amor de Dios;
es decir, del Sumo Bien, Suma
Sabiduría y Suma Paz. Por esta
razón, precisando algo más las
definiciones, se puede decir que la
templanza es el amor que se
conserva íntegro e incorruptible para



Dios; la fortaleza es el amor que todo
lo sufre sin pena, con la vista fija en
Dios; la justicia es el amor que no
sirve más que a Dios, y por esto
ejerce señorío, conforme a la razón,
sobre todo lo inferior al hombre; la
prudencia, en fin, es el amor que
sabe discernir lo que es útil para ir a
Dios de lo que puede alejarle de
Él» (San Agustín, De moribus
ecclesiae, I, 15, 25: NBA 13/1, 53).

[10] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1830.

[11] Ibíd., n. 1831.

[12] Ibíd., n. 1832.

[13] Jn 14,15.

[14] Mt 19,18-19.

[15] Cf. Ex 20,2-17 y Dt 5,6-21.

[16] «Así habéis anulado la palabra de
Dios por vuestra tradición.
Hipócritas, bien profetizó de vosotros



Isaías cuando dijo: Este pueblo me
honra con los labios, pero su corazón
está lejos de mí. En vano me dan
culto, mientras enseñan doctrinas
que son preceptos humanos» (Mt
15,7-9).

[17] «Los diez mandamientos, por
expresar los deberes fundamentales
del hombre hacia Dios y hacia su
prójimo, revelan en su contenido
primordial obligaciones graves. Son
básicamente inmutables y su
obligación vale siempre y en todas
partes. Nadie podría dispensar de
ellos. Los diez mandamientos están
grabados por Dios en el corazón del
ser humano» (Catecismo, n. 2072).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-
accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-

https://opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-virtudes-teologales-y-los-mandamientos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-virtudes-teologales-y-los-mandamientos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-virtudes-teologales-y-los-mandamientos/


virtudes-teologales-y-los-
mandamientos/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-virtudes-teologales-y-los-mandamientos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-27-la-accion-del-espiritu-santo-la-gracia-las-virtudes-teologales-y-los-mandamientos/

	Tema 27. La acción del Espíritu Santo: la gracia, las virtudes teologales y los mandamientos

