opusdei.org

Tema 23. La
Penitenciay la
Uncion de los
enfermos

La Penitencia es un sacramento
especifico de curacion y
salvacion. La forma concreta
segun la cual los ministros de
Cristo y de la Iglesia han
ejercido el poder de perdonar
los pecados ha variado
notablemente, aunque se
mantiene una estructura
fundamental que comprende
dos elementos igualmente
esenciales: los actos del hombre
que se convierte bajo la accion
del Espiritu Santo y la accion de



Dios por el ministerio de la
Iglesia.

01/10/2022

Sumario
* La Penitencia

* La estructura del sacramento de la
Penitencia

* Los efectos del sacramento de la
Penitencia

e La Uncién de los enfermos

* La estructura del signo sacramental
y la celebracion del sacramento

* Necesidad y efectos de la Uncion

* Bibliografia basica




La Penitencia

«Celebrar el sacramento de la
Reconciliacion significa ser envueltos
en un abrazo caluroso: es el abrazo
de la infinita misericordia del Padre.
Recordemos la hermosa, hermosa
parabola del hijo que se marché de
su casa con el dinero de la herencia;
gasto todo el dinero, y luego, cuando
ya no tenia nada, decidio volver a
casa, no como hijo, sino como siervo.
Tenia tanta culpa y tanta verglienza
en su corazon. La sorpresa fue que
cuando comenzo a hablar, a pedir
perdon, el padre no le dejo hablar, le
abrazo, le beso e hizo fiesta. Pero yo
os digo: cada vez que nos
confesamos, Dios nos abraza, Dios
hace fiesta»™.

La gracia y la nueva vida en Cristo,
recibidas por medio de los
sacramentos de la iniciacion
cristiana (es decir, el Bautismo, la
Confirmacion y la Eucaristia), hacen



santos e inmaculados a los fieles en
la presencia de Dios (cf. Ef 1,4). La
recepcion de estos sacramentos, sin
embargo, no restaura totalmente la
armonia y el equilibrio interior. De
hecho, las consecuencias del pecado
original permanecen: la fragilidad y
debilidad de la naturaleza humana y
la inclinacidn al pecado.

Regenerado por el Bautismo,
iluminado por la palabra de Dios y
fortalecido por la potencia salvadora
de la Confirmacion y de la Eucaristia,
el hombre posee sin duda los medios
para permanecer en el amor de Dios
y afrontar la lucha espiritual
necesaria para vencer las tentaciones
del Maligno (cf. 2 Pe 1,3-11). No
obstante, el fiel cristiano sigue siendo
un “viandante”, un peregrino en la
tierra, que viaja hacia la patria del
cielo. Su inteligencia y su voluntad
no estan aun fijas en la Belleza, en la
Verdad, en el Amor que es Dios. Por
consiguiente, mientras es viator, el



cristiano estd llamado a “caminar”
libremente hacia Aquél que es el
origen y el fin ultimo de la vida;
incesantemente debera elegir entre
la aceptacion y el rechazo de la
paterna voluntad de Dios que quiere
su salvacion, si bien respetando la
libertad de la que le ha dotado. Y,
ciertamente, a consecuencia de una
mala eleccidn, puede alejarse del
amor de Dios y caer en el pecado.

Precisamente para remitir los
pecados cometidos después del
Bautismo, el Sefior, médico de
nuestras almas y de nuestros
cuerpos, ha instituido un sacramento
especifico de curacion y salvacion: el
sacramento de la Penitencia y de la
Reconciliacion (cf. Catecismo, 1446).

Segun la Tradicion viva de la Iglesia y
las ensefianzas del Magisterio, Jesus
instituyo el sacramento de la
penitencia y de la reconciliacion
principalmente cuando, resucitado,



insuflo el Espiritu a sus Apostoles,
confiriéndoles su propio poder
divino de perdonar los pecados:
«Soplo sobre ellos y les dijo: “Recibid
el Espiritu Santo; a quienes les
perdonéis los pecados, les quedan
perdonados; a quienes se 1os
retengais, les quedan retenidos» (Jn
20-22-23)".

Es un poder que se transmite a los
obispos, sucesores de los Apdstoles
como pastores de la Iglesia, y a los
presbiteros, que son también
sacerdotes de la Nueva Alianza,
colaboradores de los obispos, en
virtud del sacramento del Orden.
«Cristo quiso que toda su Iglesia,
tanto en su oracion como en su vida
y su obra, fuera el signo y el
instrumento del perdon y de la
reconciliacion que nos adquirio al
precio de su sangre. Sin embargo,
confio el ejercicio del poder de
absolucion al ministerio
apostolico» (Catecismo, 1442).



La estructura del sacramento de la
Penitencia

Alo largo de la historia, la forma
concreta segun la cual los ministros
de Cristo y de la Iglesia han ejercido
el poder de perdonar los pecados ha
variado notablemente (cf. Catecismo
1447). No obstante, «a través de los
cambios que la disciplina y la
celebracion de este sacramento han
experimentado a lo largo de los
siglos, se descubre una misma
estructura fundamental. Comprende
dos elementos igualmente esenciales:
por una parte, los actos del hombre
que se convierte bajo la accion del
Espiritu Santo, a saber, la contricion,
la confesion de los pecados y la
satisfaccion; y por otra parte, la
accion de Dios por el ministerio de la
Iglesia. Por medio del obispo y de sus
presbiteros, la Iglesia, en nombre de
Jesucristo, concede el perdon de los
pecados, determina la modalidad de
la satisfaccion, ora también por el



pecador y hace penitencia con €l. Asi
el pecador es curado y restablecido
en la comunion eclesial» (Catecismo
1448).

El primer elemento esencial del
sacramento de la Penitencia esta,
pues, constituido por los mismos
actos del penitente, es decir, por la
contricion del corazon, la confesion
de los pecados y el cumplimiento de
las obras penitenciales impuestas por
el ministro de Cristo y de la Iglesia®.
El segundo elemento estructurante
de este sacramento corresponde a la
absolucion del ministro, cuya parte
esencial son las palabras: «Yo te
absuelvo de tus pecados, en el
nombre del Padre, y del Hijo, y del
Espiritu Santo»*. Son palabras
performativas y eficaces, pues
indican lo que verdaderamente se
realiza por medio de la absolucion
sacramental: el perdon y la
reconciliacion del pecador por parte



del Dios Vivo, Padre, Hijo y Espiritu
Santo. «Asi, por medio del
sacramento de la Penitencia, el Padre
acoge al hijo que retorna a él, Cristo
toma sobre sus hombros a la oveja
perdida y la conduce nuevamente al
redil y el Espiritu Santo vuelve a
santificar su templo o habita en él
con mayor plenitud»".

Conviene considerar que entre los
dos elementos (los actos del
penitente y la absolucion del
ministro) hay un estrecho vinculo: el
primero esta ordenado al segundo, y
los dos conjuntamente constituyen
una unidad moral, que debe
necesariamente subsistir para la
efectiva constitucion del sacramento.
Dicho con otros términos: el signo
sacramental de la penitencia no
puede de ningun modo reducirse a la
sola absolucion del ministro, porque
ésta puede impartirse unicamente si
el penitente ha confesado



previamente sus pecados con
corazon contrito.

Premisa necesaria para una recta y
fructuosa celebracion del sacramento
de la conversion y de la
reconciliacion es el examen de
conciencia, que la persona debe
hacer antes de la confesion. En
efecto, nadie puede arrepentirse y
acusarse de los propios pecados ante
Dios, si antes, iluminado por el
auxilio divino, no reflexiona sobre
sus culpas. Por tanto, «conviene
preparar la recepcion de este
sacramento mediante un examen de
conciencia hecho a la luz de la
Palabra de Dios. Para esto, los textos
mas aptos a este respecto se
encuentran en el Decalogo y en la
catequesis moral de los evangelios y
de las cartas de los apdstoles: Sermon
de la montafia y ensefianzas
apostolicas» (Catecismo, 1454).



Entre los actos del penitente, ocupa
el primer lugar la contricion, que es
«“un dolor del alma y una
detestacion del pecado cometido con
la resolucion de no volver a

pecar”» (Catecismo, 1451)'". La
“contricion del corazon” (cf. Sal
50,19) implica un claro y firme acto
de la inteligencia y de la voluntad del
hombre que, movido por la ayuda
divina y por la fe, detesta los pecados
cometidos en cuanto lo han alejado
de Dios (dimension teologal), de
Cristo (dimension cristoldogica), de la
Iglesia (dimension eclesial) y de los
hombres, sus hermanos. Ademas de
este aspecto, por asi decir “negativo”,
o sea de rechazo o detestacion de los
pecados, en la contricion también
hay un aspecto positivo, que se
traduce en el deseo de retornar a
Dios, con la esperanza de obtener su
perdon y de permanecer en su amor
(cf. Is 55,7-8; Ez 18,21-23; Ez 33,10-11;
J12,12-13; Lc 5,11-32).



La contricion puede ser “perfecta” o
“imperfecta”. «Cuando brota del
amor de Dios amado sobre todas las
cosas, la contricion se llama
“contricion perfecta” (contricion de
caridad). Semejante contricion
perdona las faltas veniales; obtiene
también el perdon de los pecados
mortales si comprende la firme
resolucion de recurrir tan pronto sea
posible a la confesion

sacramental» (Catecismo, 1452). «La
contricion llamada “imperfecta” (o
“atricion”) es también un don de
Dios, un impulso del Espiritu Santo.
Nace de la consideracion de la
fealdad del pecado o del temor de la
condenacion eterna y de las demas
penas con que es amenazado el
pecador. Tal conmocion de la
conciencia puede ser el comienzo de
una evolucion interior que culmina,
bajo la accion de la gracia, en la
absolucion sacramental. Sin
embargo, por si misma la contricion
imperfecta no alcanza el perdon de



los pecados graves, pero dispone a
obtenerlo en el sacramento de la
Penitencia» (Catecismo, 1453).

La confesion de los pecados es la
accion penitencial con la que el
cristiano pecador manifiesta al
sacerdote las culpas de las que se
considera responsable, con el fin de
obtener el perdon de Dios y de
abrirse a la plena comunion con la
Iglesia Santa.

En el curso de los siglos, tedlogos y
pastores han sefialado
frecuentemente que la confesion de
los pecados debe ser sincera, clara,
concreta, contrita, humilde, discreta
y decorosa (es decir, siguiendo las
normas de la prudencia, de la
modestia y de la caridad), oral e
integra o formalmente completa.

A propdsito de la confesion integra el
Catecismo de la Iglesia Catolica dice:
«“En la confesidn, los penitentes
deben enumerar todos los pecados



mortales de que tienen conciencia tras
haberse examinado seriamente,
incluso si estos pecados son muy
secretos y si han sido cometidos
solamente contra los dos ultimos
mandamientos del Decalogo (cf. Ex
20,17; Mt 5,28), pues, a veces, estos
pecados hieren mas gravemente el
alma y son mas peligrosos que los
que han sido cometidos a la vista de
todos”» (Catecismo, 1456).

La satisfaccion sacramental consiste
en la voluntaria aceptacion y en el
sucesivo cumplimiento de las obras
penitenciales impuestas por el
confesor. Es signo y manifestacion
del arrepentimiento interior y de la
autenticidad de la conversion del
cristiano pecador, y esta finalizada a
remediar, con ayuda de la gracia
divina, los desordenes que los
pecados causaron tanto en el mismo
pecador como en el entorno familiar,
social y eclesial en el que vive. La
absolucion quita los pecados, pero no



cancela todos los desordenes que han
ocasionado (cf.Catecismo, 1459).

El ministro del sacramento de la
penitencia y de la reconciliacion es el
sacerdote (obispo o presbitero),
validamente ordenado y en posesion
de la facultad de ejercitar la potestad
de perdonar los pecados sobre los
fieles a quienes imparte la
absolucion (cf. Catecismo, 1461-1462).

«Cuando celebra el sacramento de la
Penitencia, el sacerdote ejerce el
ministerio del Buen Pastor que busca
la oveja perdida, el del Buen
Samaritano que cura las heridas, del
Padre que espera al Hijo prodigo y lo
acoge a su vuelta, del justo Juez que
no hace acepcion de personas y cuyo
juicio es a la vez justo y
misericordioso. En una palabra, el
sacerdote es el signo y el instrumento
del amor misericordioso de Dios con
el pecador» (Catecismo, 1465).



Durante la celebracion del
sacramento de la reconciliacion el
ministro debe actuar, pues, como
padre y buen pastor (mostrando y
transmitiendo a los penitentes el
amor misericordioso del Padre del
Cielo: cf. Lc 15, 20-31; y siguiendo el
ejemplo de Cristo, el Buen Pastor);
como maestro de verdad
(comunicando no su propio
pensamiento, sino la doctrina de
Cristo, Maestro que enseria la verdad
e indica el camino hacia Dios: cf. Mt
22,16); como juez benigno y eficaz
del perdon (para esto debera conocer
los pecados que gravan sobre la
conciencia del penitente y formular
un “juicio espiritual” sobre sus
disposiciones —fundamentalmente
sobre su arrepentimiento y propdsito
de enmendar su conducta
desordenada— de modo que pueda
impartirle con conocimiento de
causa, sin arbitrariedad, la
absolucion)"”.



Después de la celebracion del
sacramento el ministro tiene la
obligacion absoluta de mantener el
secreto de todo lo que ha oido en
confesion. «Dada la delicadeza y la
grandeza de este ministerio y el
respeto debido a las personas, la
Iglesia declara que todo sacerdote
que oye confesiones esta obligado a
guardar un secreto absoluto sobre
los pecados que sus penitentes le han
confesado, bajo penas muy severas.
Tampoco puede hacer uso de los
conocimientos que la confesion le da
sobre la vida de los penitentes. Este
secreto, que no admite excepcion, se
llama “sigilo sacramental”, porque lo
que el penitente ha manifestado al
sacerdote queda “sellado” por el
sacramento» (Catecismo, 1467).

Los efectos del sacramento de la
Penitencia

«Los efectos del sacramento de la
Penitencia son: la reconciliacién con



Dios y, por tanto, el perdon de los
pecados; la reconciliacion con la
Iglesia; la recuperacion del estado de
gracia, si se habia perdido; la
remision de la pena eterna merecida
a causa de los pecados mortales y, al
menos en parte, de las penas
temporales que son consecuencia del
pecado; la paz y la serenidad de
conciencia y el consuelo del espiritu;
el aumento de la fuerza espiritual
para el combate

cristiano» (Compendio, 310). Este
sacramento, ademas, conforma a los
penitentes de modo particular con
Cristo, vencedor del pecado a través
de su pasion redentora y de su
resurreccion gloriosa (cf. Lumen
Gentium, 7).

Por ultimo cabe sefialar que durante
la celebracion del sacramento los
fieles viven de modo “mistérico”,
pero real y efectivo, una anticipacion
del juicio final de Cristo Sefior sobre
los hombres (cf. Mt 25,31-46; Rm



14,10-12; 2 Co 5,10)"®.Se puede decir
con verdad que quien recibe la
absolucion sacramental ya ha sido
juzgado y absuelto por el Sefior: sus
pecados han sido perdonados para
siempre.

«Para los caidos después del
bautismo, es este sacramento de la
Penitencia tan necesario, como el
mismo Bautismo para los aun no
regenerados»”.

El acto interior de arrepentimiento
(la contricion del corazon) lleva al
cristiano a buscar el perdon de Dios y
la plena comunion con Cristo y con la
Iglesia. Y Cristo ha determinado que
esto se obtenga mediante el
sacramento de la reconciliacion:
dando a los Apdstoles el poder de
perdonar los pecados, y vinculando
su perdon al que ellos conceden (cf.
Jn 20-22-23), El ha hecho de este
sacramento «la via ordinaria para
obtener el perdon y la remision de



los pecados graves cometidos
después del Bautismo»"".

El cristiano pecador que desee la
reconciliacion con Dios debe, pues,
no solo arrepentirse interiormente y
reconocer que tiene necesidad del
perdon divino, sino también debe
aceptar los medios a través de los
cuales la gracia y el perdon de Dios
llega a los hombres en el tiempo de la
Iglesia. Para quien ha pecado
gravemente después del Bautismo no
hay dos vias distintas para conseguir
el estado de gracia, la de la contricion
del corazon o la del sacramento de la
Penitencia, porque, de hecho, las dos
vias se identifican. La verdadera
contricion incluye siempre el deseo
de recibir el sacramento del perdon.
Un arrepentimiento de los pecados
unido al rechazo de confesarlos al
sacerdote en este sacramento seria
incongruente, pues Dios mismo ha
querido que utilicemos ese medio.



Sobre este punto la autoridad de la
Iglesia ha precisado: «“Quien tenga
conciencia de hallarse en pecado
grave que no [...] comulgue el Cuerpo
del Sefior sin acudir antes a la
confesion sacramental a no ser que
concurra un motivo grave y no haya
posibilidad de confesarse; y, en este
caso, tenga presente que esta
obligado a hacer un acto de
contricion perfecta, que incluye el
propdasito de confesarse cuanto
antes” (CIC, can. 916)» (Catecismo,
1457).

«Segun el mandamiento de la Iglesia
“todo fiel llegado a la edad del uso de
razon debe confesar al menos una
vez al afno, los pecados graves de que
tiene conciencia” (CIC can.

989)» (Catecismo, 1457).

«Sin ser estrictamente necesaria, la
confesion de los pecados veniales, sin
embargo, se recomienda vivamente
por la Iglesia. En efecto, la confesion



habitual de los pecados veniales
ayuda a formar la conciencia, a
luchar contra las malas
inclinaciones, a dejarse curar por
Cristo, a progresar en la vida del
Espiritu» (Catecismo, 1458).

«El uso frecuente y cuidadoso de este
sacramento es también muy util en
relacion con los pecados veniales. En
efecto, no se trata de una mera
repeticion ritual ni de un cierto
ejercicio psicoldgico, sino de un
constante emperfio en perfeccionar la
gracia del Bautismo, que hace que de
tal forma nos vayamos conformando
continuamente a la muerte de Cristo,
que llegue a manifestarse también en
nosotros la vida de Jesus»"".

La Uncion de los enfermos

La Uncion de los enfermos es un
sacramento instituido por Jesucristo,
insinuado como tal en el Evangelio
de san Marcos (cf. Mc 6,13), y
recomendado a los fieles y



promulgado por el Apdstol Santiago:
«Esta enfermo alguno de vosotros?
Llame a los presbiteros de la Iglesia,
que oren sobre €l y le unjan con 6leo
en el nombre del Sefior. Y la oracion
de la fe salvara al enfermo, y el Sefior
hara que se levante, y si hubiera
cometido pecados, le seran
perdonados» (St 5,14-15). La
Tradicion viva de la Iglesia, reflejada
en los textos del Magisterio
eclesiastico, ha reconocido en este
rito, especialmente destinado a
reconfortar a los enfermos y a
purificarlos del pecado y de sus
secuelas, uno de los siete
sacramentos de la Nueva Ley (cf.
Catecismo, 1512).

Para ayudar a las personas cuya vida
peligra por una grave enfermedad a
que deseen recibir el auxilio de este
sacramento, se les puede hacer
considerar que «el hombre, al
enfermar gravemente, necesita de
una gracia de Dios, para que,



dominado por la angustia, no
desfallezca su &nimo, y sometido a la
prueba, no se debilite su fe. Por eso,
Cristo robustece a sus fieles enfermos
con el sacramento de uncion,
fortaleciéndolos con una firmisima
proteccion»?. Mdas precisamente:
«Este sacramento otorga al enfermo
la gracia del Espiritu Santo, con lo
cual el hombre entero es ayudado en
su salud, confortado por la confianza
en Dios y robustecido contra las
tentaciones del enemigo y la angustia
de la muerte, de tal modo que pueda
no solo soportar sus males con
fortaleza, sino también luchar contra
ellos e, incluso, conseguir la salud si
conviene para su salvacion
espiritual, asimismo, le concede, si es
necesario, el perdon de los pecados y
la plenitud de la penitencia
cristiana»"®.

La estructura del signo
sacramental y la celebracion del
sacramento



Segun el Ritual de la Uncion de los
enfermos, la materia apta del
sacramento es el aceite de oliva o, en
caso de necesidad, otro aceite
vegetal. Este aceite debe estar
bendecido por el obispo o por un
presbitero que tenga esta facultad™.

La Uncion se confiere ungiendo al
enfermo en la frente y en las
manos"®.

La formula sacramental por la que
en el rito latino se confiere la Uncion
de los enfermos es la siguiente: «Por
esta santa Uncidn, y por su
bondadosa misericordia te ayude el
Sefior con la gracia del Espiritu
Santo. Amen. / Para que, libre de tus
pecados, te conceda la salvacion y te
conforte en tu enfermedad.
Amen»"",

Como recuerda el Catecismo de la
Iglesia Catdlica, «es muy conveniente
que [la Uncion de los enfermos] se
celebre dentro de la Eucaristia,



memorial de la Pascua del Sefior. Si
las circunstancias lo permiten, la
celebracion del sacramento puede ir
precedida del sacramento de la
Penitencia y seguida del sacramento
de la Eucaristia. En cuanto
sacramento de la Pascua de Cristo, la
Eucaristia deberia ser siempre el
ualtimo sacramento de la
peregrinacion terrenal, el “Viatico”
para el “paso” a la vida

eterna» (Catecismo, 1517).

Ministro de este sacramento es
unicamente el sacerdote (obispo o
presbitero)™®,

Sujeto de la Uncion de los enfermos
es toda persona bautizada, que haya
alcanzado el uso de razon y se
encuentre en peligro de muerte por
una grave enfermedad, o por vejez
acompafada de una avanzada
debilidad senil™. A los difuntos no se
les puede administrar la Uncion de
enfermos.



Para recibir los frutos de este
sacramento se requiere en el sujeto
la previa reconciliacion con Dios y
con la Iglesia, al menos con el deseo,
inseparablemente unido al
arrepentimiento de los propios
pecados y a la intencion de
confesarlos, cuando sea posible, en el
sacramento de la Penitencia. Por esto
la Iglesia prevé que, antes de la
Unciodn, se administre al enfermo el
sacramento de la Penitencia y de la
Reconciliacion (cf. SC 74).

El sujeto debe tener la intencidn, al
menos habitual e implicita, de recibir
este sacramento™. Dicho con otras
palabras: el enfermo debe tener la
voluntad no retractada de morir
como mueren los cristianos, y con los
auxilios sobrenaturales que a éstos
se destinan.

Necesidad y efectos de la Uncion

Aunque la Uncion de enfermos
puede administrarse a quien ha



perdido ya los sentidos, hay que
procurar que se reciba con
conocimiento, para que el enfermo
pueda disponerse mejor a recibir la
gracia del sacramento. No debe
administrarse a aquellos que
permanecen obstinadamente
impenitentes en pecado mortal
manifiesto (cf. CIC, can. 1007)%".

Siun enfermo que recibio la Uncion
recupera la salud, puede, en caso de
nueva enfermedad grave, recibir
otra vez este sacramento; en el curso
de la misma enfermedad, el
sacramento puede ser reiterado sila
enfermedad se agrava (cf. CIC, can.
1004, 2).

Por ultimo, conviene tener presente
esta indicacion de la Iglesia: «En la
duda sobre si el enfermo ha
alcanzado el uso de razon, sufre una
enfermedad grave o ha fallecido ya,
administrese este sacramento» (CIC,
can. 1005).



La recepcion de la Uncion de
enfermos no es necesaria con
necesidad de medio para la
salvacion, pero no se debe prescindir
voluntariamente de este sacramento,
si es posible recibirlo, porque seria
tanto como rechazar un auxilio de
gran eficacia para la salvacion.
Privar a un enfermo de esta ayuda,
podria constituir un pecado grave.

Conviene que los fieles tengan
presente que en nuestro tiempo se
tiende a “aislar” la enfermedad y la
muerte. En las clinicas y hospitales
los enfermos graves en ocasiones
mueren en la soledad, aunque se
encuentren rodeados por otras
personas y muy bien cuidados en
una “unidad de cuidados intensivos”.
Todos —en particular los cristianos
que trabajan en ambientes
hospitalarios— deben hacer un
esfuerzo para que no les falten a los
enfermos internados los medios que
dan consuelo y alivian al cuerpo y al



alma que sufre, y entre estos medios
—ademas del sacramento de la
Penitencia y del Viatico— se
encuentra el sacramento de la
Uncion de los enfermos.

En cuanto verdadero y propio
sacramento de la Nueva Ley, la
Unciodn de los enfermos ofrece al fiel
cristiano la gracia santificante;
ademas la gracia sacramental
especifica de la Uncion de enfermos
tiene como efectos:

—La unién mas intima con Cristo en
su Pasion redentora, para su bien y el
de toda la Iglesia (cf.Catecismo,
1521-1522; 1532);

—El consuelo, la paz y el &nimo para
vencer las dificultades y sufrimientos
propios de la enfermedad grave o de
la fragilidad de la vejez (cf.
Catecismo, 1520; 1532);

—La curacion de las reliquias del
pecado y el perdon de los pecados



veniales, asi como de los mortales en
caso de que el enfermo estuviera
arrepentido pero no hubiera podido
recibir el sacramento de la
Penitencia (cf. Catecismo, 1520);

—El restablecimiento de la salud
corporal, si tal es la voluntad de Dios
(cf. Concilio de Florencia: DH 1325;
Catecismo, 1520);

—La preparacion para el paso a la
vida eterna. En este sentido afirma el
Catecismo de la Iglesia Catolica: «Esta
gracia [propia de la Uncion de
enfermos] es un don del Espiritu
Santo que renueva la confianza y la
fe en Dios y fortalece contra las
tentaciones del maligno,
especialmente la tentacion de
desaliento y de angustia ante la
muerte (cf. Hb 2,15)» (Catecismo,
1520).

Angel Garcia Ibafiez




Bibliografia basica

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
nn. 1499-1532.

Bibliografia complementaria

—Angel Garcia Ibafiez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza
postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(trad. esp.: Conversion y
reconciliacion, Tratado historico-
teologica sobre la penitencia
postbautismal, Eunsa Pamplona, en
prensa).

—Félix Maria Arocena, Penitencia y
Uncion de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.

™ Francisco, Audiencia general, 19-
11-2014.



1 ¢f. Ccatecismo, 976; Concilio de
Trento, sess. XIV, Doctrina sobre el
sacramento de la Penitencia, cap. 1:
DH 1670.

B Obviamente se trata de los actos
del penitente no en cuanto actos
puramente humanos (el perdon de
los pecados no se obtiene solo con las
propias fuerzas), sino en cuanto
realizados en la fe en Cristo Redentor
y bajo la accion del Espiritu Santo (cf.
Catecismo, 1448).

' Ritual de la
Penitencia,Praenotanda, n. 19.

51 Ibid, Praenotanda, n. 6, d.

' 1a cita que recoge el Catecismo es
del Concilio de Trento: DH 1676.

"I'En el caso de que encuentre a
personas que desean acercarse a
Dios, pero que aun no pueden recibir
la absolucion porque carecen de las
debidas disposiciones, procurara



tratarlas con comprension y
misericordia, acomparfiandolas
pastoralmente de modo que se
integren en la comunidad cristiana
en las diversas formas posibles para
ellos. Mas concretamente, en el caso
de los divorciados casados de nuevo
civilmente, o de personas que
conviven de modo irregular, les hara
ver que, a pesar de su situacion,
«siguen perteneciendo a la Iglesia,
que los sigue con especial atencion,
con el deseo de que, dentro de lo
posible, cultiven un estilo de vida
cristiano mediante la participacion
en la santa Misa, aunque sin
comulgar, la escucha de la Palabra de
Dios, la adoracién eucaristica, la
oracion, la participacién en la vida
comunitaria, el didlogo con un
sacerdote de confianza o un director
espiritual, la entrega a obras de
caridad, de penitencia, y la tarea de
educar a los hijos» (Benedicto XVI,
Sacramentum caritatis, n. 29).



®1El Catecismo de la Iglesia Catdlica
lo expresa asi: «<En este sacramento,
el pecador, confiandose al juicio
misericordioso de Dios, anticipa en
cierta manera el juicio al que sera
sometido al fin de esta vida
terrena» (n. 1470).

T Concilio de Trento, sess. XIV,
Doctrina sobre el sacramento de la
Penitencia, cap. 2: DH 1672.

1% Ssan Juan Pablo II, Reconciliatio et
Paenitentia, n. 31, 1.

M Ritual de la Penitencia,
Praenotanda, n. 7, b.

121 Ritual de la Uncién y de la Pastoral
de los enfermos, Praenotanda, n. 5.

™31 Ibid., Praenotanda, n. 6.

141 ¢f. Ritual de la Uncién y de la
Pastoral de los enfermos,
Praenotanda, n. 20.

U3 ¢f. Ibid.,Praenotanda, n. 21.



U8 ¢f. Ibid.,Praenotanda, n. 23. En
caso de necesidad bastaria hacer una
sola uncion en la frente o en otra
parte conveniente del cuerpo (cf.
Ibid.). En la Iglesias Orientales —por
ejemplo, en la Iglesia Bizantina,
Copta y Armena— se realizan siete
unciones (de modo parecido a como
se hacia en la antigua liturgia
romana), en la frente, los labios, la
nariz, los oidos, el pecho, las manos y
los pies del enfermo, para
purificacion de los pecados
cometidos con la mente y con cada
uno de los sentidos; cf. I.-H Dalmais,
Las Liturgias Orientales, Bilbao 1991,
127-128.

07 Ibid., Praenotanda, n. 25. Esta
formula se distribuye de modo que la
primera parte se dice mientras se
unge la frente y la segunda mientras
se ungen las manos. En caso de
necesidad, cuando se puede hacer
una sola uncion, el ministro
pronuncia simultdneamente la



formula entera (cf. Ibid.,
Praenotanda, n. 23). En la Iglesia
Oriental Bizantina, anteriormente
citada, en cada uncion se pronuncia
la formula: «Padre santo, médico de
las almas y de los cuerpos, que has
mandado a tu Hijo unico Jesucristo,
para curar todo mal y liberar de la
muerte, cura también a tu siervo N.
de su debilidad tanto corporal como
espiritual, mediante la gracia de tu
Cristo» (I.-H Dalmais, Las Liturgias
Orientales, cit., 129).

U8l ¢f. CIC, can. 1003,1. Ni los
diaconos ni los fieles laicos pueden
administrar validamente la Uncion
de enfermos (cf. Congregacion para
la Doctrina de la Fe, Nota sobre el
ministro del sacramento de la Uncion
de los enfermos, «Notitiae» 41 [2005]
479).

191 ¢f. Concilio Vaticano II,

Sacrosanctum Concilium, 73; CIC,
cann. 1004-1007. Por tanto, la Uncién



de enfermos no es un sacramento
para aquellos fieles que simplemente
han llegado a la llamada “tercera
edad” (no es el sacramento de los
jubilados), ni tampoco es un
sacramento solo para los
moribundos. En el caso de una
operacion quirurgica, la Uncion de
enfermos puede administrarse
cuando la enfermedad, que es motivo
de la operacion, pone de por si en
peligro la vida del enfermo.

0 A este propdsito se dice en el CIC:
«Debe administrarse este sacramento
a los enfermos que, cuando estaban
en posesion de sus facultades, 1o
hayan pedido al menos de manera
implicita» (can. 1006).

1 Respecto al ultimo punto, cabe
distinguir entre el caso de la persona
no arrepentida que quiere
obstinadamente permanecer en un
estado de pecado mortal
externamente conocido por todos, y



el del sujeto que se encuentra en una
situacion gravemente contraria a la
Ley de Dios, pero no por estricta
maldad, sino por ignorancia o
porque estd inmerso en una cultura
fuertemente secularizada y la
enfermedad grave le ha cogido por
sorpresa. En el primer caso no se
debe administrar la Uncion, pues
seria vana para el pecador. En el
segundo, si, sobre todo si el enfermo
reacciona positivamente a la
exhortacion del sacerdote para que
se abandone a la misericordia de
Dios, se arrepienta de sus pecados y
haga el propésito de enmendar su
vida en el futuro. En todo caso, si el
ministro tuviera dudas sobre si el
sujeto persiste efectivamente con
obstinacion en una situacion de
pecado grave publicamente
conocido, podria administrarle este
sacramento sub conditione.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/tema-23-la-
penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/

	Tema 23. La Penitencia y la Unción de los enfermos

