
opusdei.org

Tema 21. Bautismo y
Confirmación

El bautismo incorpora a quien
lo recibe a la vida, muerte y
resurrección de Jesucristo y a
su acción salvadora. Imprime
en el cristiano un sello
espiritual indeleble de su
pertenencia a Cristo. Por la
Confirmación, los cristianos
participan más plenamente en
la misión de Jesucristo y en la
plenitud del Espíritu Santo. Un
cristiano bautizado y
confirmado está destinado a
participar en la misión
evangelizadora de la Iglesia en
virtud de estos sacramentos.



01/10/2022

Sumario

• Bautismo: fundamentos bíblicos e
institución

• La justificación y los efectos del
bautismo

• Necesidad del Bautismo

• Celebración litúrgica

• Ministro y sujeto. El bautismo en la
vida del cristiano

• Fundamentos bíblicos e históricos
de la Confirmación

• Significación litúrgica y efectos
sacramentales

• Ministro y sujeto de la
Confirmación



• Bibliografía

Bautismo: fundamentos bíblicos e
institución

De entre las numerosas
prefiguraciones
veterotestamentarias del bautismo,
se destacan el diluvio universal, la
travesía del mar Rojo, y la
circuncisión, por encontrarse
explícitamente mencionadas en el
Nuevo Testamento aludiendo a este
sacramento (cf. 1 P 3,20-21; 1 Co 10,1;
Col 2,11-12). Con el Bautista, el rito
del agua, aun sin eficacia salvadora,
se une a la preparación doctrinal, a
la conversión y al deseo de la gracia,
pilares del futuro catecumenado.

Jesús es bautizado en las aguas del
Jordán al inicio de su ministerio
público (cf. Mt 3,13-17), no por
necesidad, sino por solidaridad



redentora. En esa ocasión, queda
definitivamente indicada el agua
como elemento material del signo
sacramental. Se abren además los
cielos, desciende el Espíritu en forma
de paloma y la voz de Dios Padre
confirma la filiación divina de Cristo:
acontecimientos que revelan en la
Cabeza de la futura Iglesia lo que se
realizará luego sacramentalmente en
sus miembros.

Más adelante tiene lugar el
encuentro con Nicodemo, durante el
cual Jesús afirma el vínculo
pneumatológico existente entre el
agua bautismal y la salvación, de
donde sigue su necesidad: «el que no
nazca de agua y de Espíritu no puede
entrar en el Reino de Dios» (Jn 3,5).

El misterio pascual confiere al
bautismo su valor salvífico; Jesús, en
efecto, «había hablado ya de su
pasión que iba a sufrir en Jerusalén
como de un "Bautismo" con que



debía ser bautizado (Mc 10,38; cf. Lc
12,50). La sangre y el agua que
brotaron del costado traspasado de
Jesús crucificado (cf. Jn 19,34) son
figuras del Bautismo y de la
Eucaristía, sacramentos de la vida
nueva» (Catecismo, 1225).

Antes de subir a los cielos, el Señor
dice a los apóstoles: «Id, pues, y
haced discípulos a todas las gentes
bautizándolas en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo,
y enseñándoles a guardar todo lo que
yo os he mandado» (Mt 28,19-20).
Este mandato es fielmente seguido a
partir de Pentecostés y señala el
objetivo primario de la
evangelización, que sigue siendo
actual.

Comentando estos textos, dice Santo
Tomás de Aquino que la institución
del bautismo fue múltiple: respecto a
la materia, en el bautismo de Cristo;
su necesidad fue afirmada en Jn 3,5;



su uso comenzó cuando Jesús envió a
sus discípulos a predicar y bautizar;
su eficacia proviene de la pasión; su
difusión fue proclamada en Mt 28,
19.

La justificación y los efectos del
bautismo

Leemos en Rm 6,3-4: «¿O es que
ignoráis que cuantos fuimos
bautizados en Cristo Jesús, fuimos
bautizados en su muerte? Fuimos,
pues, con él sepultados por el
bautismo en la muerte, a fin de que,
al igual que Cristo fue resucitado de
entre los muertos por medio de la
gloria del Padre, así también
nosotros vivamos una vida nueva».
El bautismo, incorporando al fiel a la
vida, muerte y resurrección de
Jesucristo y a su acción salvadora,
otorga la justificación. Esto mismo
apunta Col 2,12: «Sepultados con él
en el bautismo, con él también
habéis resucitado por la fe en la



acción de Dios, que resucitó de entre
los muertos». Se añade ahora la
incidencia de la fe, con la cual, junto
al rito del agua, nos «revestimos de
Cristo», como confirma Ga 3,26-27:
«Pues todos sois hijos de Dios por la
fe en Cristo Jesús. En efecto, todos los
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo».

La justificación bautismal se traduce
en efectos concretos en el alma del
cristiano, que la teología presenta
como efectos sanantes y elevantes.
Los primeros se refieren al perdón
de los pecados, como pone en relieve
la predicación petrina: «Pedro les
contestó: “Convertíos y que cada uno
de vosotros se haga bautizar en el
nombre de Jesucristo, para remisión
de vuestros pecados; y recibiréis el
don del Espíritu Santo”» (Hch 2,38).
Esto incluye la remisión del pecado
original y, en los adultos, de todos los
pecados personales. Se remite
también la totalidad de la pena



temporal y eterna. Permanecen sin
embargo en el bautizado «ciertas
consecuencias temporales del
pecado, como los sufrimientos, la
enfermedad, la muerte o las
fragilidades inherentes a la vida
como las debilidades de carácter,
etc., así como una inclinación al
pecado que la Tradición llama 
concupiscencia, o "fomes
peccati"» (Catecismo, 1264).

El aspecto elevante consiste en la
efusión del Espíritu Santo; en efecto,
«en un solo Espíritu hemos sido
todos bautizados» (1 Co 12,13).
Porque se trata del mismo «Espíritu
de Cristo» (Rm 8,9), recibimos «un
espíritu de hijos adoptivos» (Rm
8,15), como hijos en el Hijo. Con la
filiación divina, Dios confiere al
bautizado la gracia santificante, las
virtudes teologales y morales y los
dones del Espíritu Santo.



Junto a esta realidad de gracia, «el
bautismo imprime en el cristiano un
sello espiritual indeleble (character)
de su pertenencia a Cristo. Este sello
no es borrado por ningún pecado,
aunque el pecado impida al bautismo
dar frutos de salvación» (Catecismo,
1272).

Como fuimos bautizados en un solo
Espíritu «para no formar más que un
cuerpo» (1 Co 12,13), la
incorporación a Cristo es
contemporáneamente incorporación
a la Iglesia, y en ella quedamos
vinculados con todos los cristianos,
también con aquellos que no están
en comunión plena con la Iglesia
Católica.

Recordemos, finalmente, que los
bautizados son «linaje elegido,
sacerdocio real, nación santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su



admirable luz» (1 P 2,9): participan,
pues, del sacerdocio común de los
fieles, quedando «“obligados a
confesar delante de los hombres la fe
que recibieron de Dios por medio de
la Iglesia” (Lumen gentium 11) y a
participar en la actividad apostólica
y misionera del Pueblo de
Dios» (Catecismo, 1270).

Necesidad del Bautismo

La catequesis neotestamentaria
afirma categóricamente de Cristo
que «no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos
salvarnos» (Hch 4,12). Y puesto que
ser «bautizados en Cristo» equivale a
ser «revestido de Cristo» (Gal 3,27),
deben entenderse en toda su fuerza
aquellas palabras de Jesús según las
cuales «el que crea y sea bautizado,
se salvará; el que no crea, se
condenará» (Mc 16,16). De aquí
deriva la fe de la Iglesia sobre la



necesidad del bautismo para la
salvación.

Corresponde entender esto último
según la cuidadosa formulación del
magisterio: «El Bautismo es
necesario para la salvación en
aquellos a los que el Evangelio ha
sido anunciado y han tenido la
posibilidad de pedir este sacramento
(cf. Mc 16,16). La Iglesia no conoce
otro medio que el Bautismo para
asegurar la entrada en la
bienaventuranza eterna; por eso está
obligada a no descuidar la misión
que ha recibido del Señor de hacer
"renacer del agua y del espíritu" a
todos los que pueden ser bautizados. 
Dios ha vinculado la salvación al
sacramento del Bautismo, pero su
intervención salvífica no queda
reducida a los
sacramentos» (Catecismo, 1257).

Existen, en efecto, situaciones
especiales en las cuales los frutos



principales del bautismo pueden
adquirirse sin la mediación
sacramental. Pero justamente porque
no hay signo sacramental, no existe
certeza de la gracia conferida. Lo que
la tradición eclesial ha llamado
bautismo de sangre y bautismo de
deseo no son “actos recibidos”, sino
un conjunto de circunstancias que
concurren en un sujeto,
determinando las condiciones para
que pueda hablarse de salvación. Se
entiende así «la firme convicción de
que quienes padecen la muerte por
razón de la fe, sin haber recibido el
Bautismo, son bautizados por su
muerte con Cristo y por
Cristo» (Catecismo, 1258). En modo
análogo, la Iglesia afirma que «todo
hombre que, ignorando el evangelio
de Cristo y su Iglesia, busca la verdad
y hace la voluntad de Dios según él la
conoce, puede ser salvado. Se puede
suponer que semejantes personas 
habrían deseado explícitamente el



Bautismo si hubiesen conocido su
necesidad» (Catecismo, 1260).

Las situaciones de bautismo de
sangre y de deseo no incluyen la de
los niños muertos sin bautismo. A
ellos «la Iglesia sólo puede confiarlos
a la misericordia divina, como hace
en el rito de las exequias por ellos»;
pero es justamente la fe en la
misericordia de Dios, que quiere que
todos los hombres se salven (cf. 1 Tm
2,4), lo que nos permite confiar en
que haya un camino de salvación
para los niños que mueren sin
bautismo (cf.Catecismo, 1261).

Celebración litúrgica

Los «ritos de acogida» intentan
discernir debidamente la voluntad
de los candidatos, o de sus padres, de
recibir el sacramento y de asumir sus
consecuencias. Siguen las lecturas
bíblicas, que ilustran el misterio
bautismal, y son comentadas en la
homilía. Se invoca luego la



intercesión de los santos, en cuya
comunión el candidato será
integrado; con la oración de
exorcismo y la unción con el óleo de
catecúmenos se significa la
protección divina contra las insidias
del maligno. A continuación se
bendice el agua con fórmulas de alto
contenido catequético, que dan
forma litúrgica al nexo agua-Espíritu.
La fe y la conversión se hacen
presentes mediante la profesión
trinitaria y la renuncia a Satanás y al
pecado.

Se entra ahora en la fase sacramental
del rito, «mediante el baño del agua
en virtud de la palabra» (Ef 5,26). La
ablución, sea por infusión, sea por
inmersión, se realiza en modo tal que
el agua corra por la cabeza,
significando así el verdadero lavado
del alma. La materia válida del
Sacramento es el agua tenida como
tal según el común juicio de los
hombres. Mientras el ministro



derrama tres veces el agua sobre la
cabeza del candidato, o la sumerge,
pronuncia las palabras: «NN, yo te
bautizo en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espíritu Santo». En las
liturgias orientales se usa la fórmula:
«El siervo de Dios, NN., es bautizado
en el nombre del Padre, y del Hijo y
del Espíritu Santo».

Los ritos posbautismales (o
explicativos) ilustran el misterio
realizado. Se unge la cabeza del
candidato (si no sigue
inmediatamente la confirmación),
para significar su participación en el
sacerdocio común y evocar la futura
crismación. Se entrega una vestidura
blanca como exhortación a
conservar la inocencia bautismal y
como símbolo de la nueva vida
conferida. La candela encendida en
el cirio pascual simboliza la luz de
Cristo, entregada para vivir como
hijos de la luz por la fe recibida. El
rito del effeta, que tocando con el



dedo pulgar los oídos y la boca en las
orejas y en la boca del candidato,
quiere significar la actitud de
escucha y de proclamación de la
palabra de Dios. Finalmente, la
recitación del Padrenuestro ante el
altar —en los adultos, dentro de la
liturgia eucarística— pone de
manifiesto la nueva condición de hijo
de Dios.

Ministro y sujeto. El bautismo en la
vida del cristiano

Ministro ordinario es el obispo y el
presbítero y, en la Iglesia latina,
también el diácono. En caso de
necesidad, puede bautizar cualquier
hombre o mujer, incluso no cristiano,
con tal de que tenga la intención de
realizar lo que la Iglesia cree cuando
así actúa.

El bautismo está destinado a todos
los hombres y mujeres que aún no lo
hayan recibido. Las cualidades
necesarias del candidato dependen



de su condición de niño o adulto. Los
primeros, que no han llegado aún al
uso de razón, han de recibir el
sacramento durante los primeros
días de vida, apenas lo permita su
salud y la de la madre. En efecto,
como puerta a la vida de la gracia, el
bautismo es un evento
absolutamente gratuito, para cuya
validez basta que no sea rechazado;
por otra parte, la fe del candidato,
que es necesariamente fe eclesial, se
hace presente en la fe de la Iglesia, a
la cual participará una vez llegado a
la vida adulta. Existen, sin embargo,
determinados límites a la praxis del
bautismo de los niños: es ilícita si
falta el consenso de los padres, o si
no existe garantía suficiente de la
futura educación en la fe católica. En
vista de asegurar esto último se
designan los padrinos, elegidos entre
personas de vida ejemplar[1].

Los candidatos adultos se preparan a
través del catecumenado,



estructurado según las diversas
praxis locales, en vista de recibir en
la misma ceremonia también la
confirmación y la primera
Comunión. Durante este período se
busca excitar el deseo de la gracia, lo
que incluye la intención de recibir el
sacramento, que es condición de
validez. Ello va unido a la instrucción
doctrinal, que progresivamente
impartida suscita en el candidato la
virtud sobrenatural de la fe, y a la
verdadera conversión del corazón, lo
que puede pedir cambios radicales
en la vida del candidato.

El carácter sacramental, ya
mencionado, es un signo espiritual
configurativo con Cristo, que
imprime en el alma una semejanza
con Él, una imagen de Cristo, a quien
desde ese momento pertenecemos y
a quien debemos asemejarnos
siempre más. Esta inicial
configuración constituye, pues, un
reclamo permanente a la



identificación final con Cristo, «a
reproducir la imagen de su Hijo, para
que él sea el Primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29). Es este
el fundamento bautismal de la
llamada universal a la santidad, de la
que se hace eco el Concilio Vaticano
II: «Todos los fieles, de cualquier
estado o condición, están llamados a
la plenitud de la vida cristiana y a la
perfección de la caridad» (Lumen
gentium, n. 40).

Este mismo carácter bautismal es
también signo espiritual distintivo y
dispositivo. Es decir, por distintivo se
entiende que, “hacia afuera”,
distingue a los cristianos de los no
cristianos, mientras que por
dispositivo se quiere expresar que,
“hacia adentro”, el carácter
bautismal constituye la base sobre la
que se apoya la radical igualdad de
todos los bautizados: como dice san
Pablo, «ya que todos vosotros, que
habéis sido bautizados en Cristo,



habéis sido revestidos de Cristo. Por
lo tanto, ya no hay judío ni pagano,
esclavo ni hombre libre, varón ni
mujer, porque todos vosotros no sois
más que uno en Cristo Jesús» (Gal
3,27-28). Esta igualdad fundamental,
conjuntamente con el ser «uno» en
Cristo, nos impulsa a vivir la
fraternidad apoyándonos en una
realidad que va más allá de la sola
afinidad humana. Finalmente, como
signo dispositivo el carácter se
constituye como capacidad
sobrenatural para poder recibir y
asimilar fructuosamente la gracia
salvadora proveniente de los demás
sacramentos: en este sentido, el
bautismo orienta nuestra vida hacia
los otros sacramentos. Sería, pues,
una incoherencia recibir el bautismo
e ignorar los demás sacramentos.

Fundamentos bíblicos e históricos
de la Confirmación



Las profecías sobre el Mesías habían
anunciado que «reposará sobre él el
espíritu de Yahvéh» (Is 11,2), y esto
estaría unido a su elección como
enviado: «He aquí a mi siervo a
quien yo sostengo, mi elegido en
quien se complace mi alma. He
puesto mi espíritu sobre él: dictará
ley a las naciones» (Is 42,1). El texto
profético es aún más explícito
cuando es puesto en labios del
Mesías: «El espíritu del Señor Yahvéh
está sobre mí, por cuanto me ha
ungido Yahvéh. A anunciar la buena
nueva a los pobres me ha
enviado» (Is 61,1).

Algo similar se anuncia también para
el entero pueblo de Dios; a sus
miembros Dios dice: «infundiré mi
espíritu en vosotros y haré que os
conduzcáis según mis preceptos» (Ez
36,27); y en Jl 3,2 se acentúa la
universalidad de esta difusión:
«hasta en los siervos y las siervas



derramaré mi espíritu en aquellos
días».

Con el misterio de la Encarnación se
realiza la profecía mesiánica (cf. Lc
1,35), confirmada, completada y
públicamente manifestada en la
unción del Jordán (cf. Lc 3,21-22),
cuando desciende sobre Cristo el
Espíritu en forma de paloma y la voz
del Padre actualiza la profecía de
elección. El mismo Señor se presenta
al comienzo de su ministerio como el
ungido de Yahvéh en quien se
cumplen las profecías (cf. Lc 4,18-19),
y se deja guiar por el Espíritu (cf. Lc
4,1; 4,14; 10,21) hasta el mismo
momento de su muerte (cf. Hb 9,14).

Antes de ofrecer su vida por
nosotros, Jesús promete el envío del
Espíritu (cf. Jn 14,16; 15,26; 16,13),
como efectivamente sucede en
Pentecostés (cf. Hch 2,1-4), en
referencia explícita a la profecía de



Joel (cf. Hch 2,17-18), dando así inicio
a la misión universal de la Iglesia.

El mismo Espíritu derramado en
Jerusalén sobre los apóstoles es por
ellos comunicado a los bautizados
mediante la imposición de las manos
y la oración (cf. Hch 8,14-17; 19,6);
esta praxis llega a ser tan conocida
en la Iglesia primitiva, que es
atestiguada en la Carta a los Hebreos
como parte de la «enseñanza
elemental» y de «los temas
fundamentales» (Hb 6,1-2). Este
cuadro bíblico se completa con la
tradición paulina y joánica que
vincula los conceptos de «unción» y
«sello» con el Espíritu infundido
sobre los cristianos (cf. 2 Co 1,21-22;
Ef 1,13; 1 Jn 2,20.27). Esto último
encontró expresión litúrgica ya en
los más antiguos documentos, con la
unción del candidato con óleo
perfumado.



Estos mismos documentos atestiguan
la unidad ritual primitiva de los tres
sacramentos de iniciación,
conferidos durante la celebración
pascual presidida por el obispo en la
catedral. Cuando el cristianismo se
difunde fuera de las ciudades y el
bautismo de los niños pasa a ser
masivo, ya no es posible seguir la
praxis primitiva. Mientras en
occidente se reserva la confirmación
al obispo, separándola del bautismo,
en oriente se conserva la unidad de
los sacramentos de iniciación,
conferidos contemporáneamente al
recién nacido por el presbítero. A
ello se une en oriente una
importancia creciente de la unción
con el myron (santo crisma), que se
extiende a diversas partes del
cuerpo; en occidente la imposición
de las manos pasa a ser una
imposición general sobre todos los
confirmandos, mientras que cada
uno recibe la unción con el crisma en
la frente.



Significación litúrgica y efectos
sacramentales

El crisma, compuesto de aceite de
oliva y bálsamo, es consagrado por el
obispo o patriarca, y sólo por él,
durante la misa crismal. La unción
del confirmando con el santo crisma
es signo de su consagración al Señor.
«Por la Confirmación, los cristianos,
es decir, los que son ungidos,
participan más plenamente en la
misión de Jesucristo y en la plenitud
del Espíritu Santo que éste posee, a
fin de que toda su vida desprenda "el
buen olor de Cristo" (cf. 2 Co 2,15).
Por medio de esta unción, el
confirmando recibe "la marca", el
sello del Espíritu Santo» (Catecismo,
1294-1295).

Esta unción es litúrgicamente
precedida, cuando se realiza
separadamente del bautismo, con la
renovación de las promesas del
bautismo y la profesión de fe de los



confirmandos. «Así aparece
claramente que la Confirmación
constituye una prolongación del
Bautismo» (Catecismo, 1298). Sigue a
continuación, en la liturgia romana,
la extensio manuumpara todos los
confirmandos del obispo, mientras
pronuncia una oración de alto
contenido epiclético (es decir, de
invocación y súplica). Se llega así al
rito específicamente sacramental,
que se realiza «por la unción del
santo crisma en la frente, hecha
imponiendo la mano, y con estas
palabras: "Recibe por esta señal el
don del Espíritu Santo"». En las
Iglesias orientales, la unción se hace
sobre las partes más significativas
del cuerpo, acompañando cada una
por la fórmula: «Sello del don que es
el Espíritu Santo» (Catecismo, 1300).
El rito se concluye con el beso de paz,
como manifestación de comunión
eclesial con el obispo (cf. Catecismo,
1301).



Así pues, la confirmación posee una
unidad intrínseca con el bautismo,
aunque no se exprese
necesariamente en el mismo rito.
Con ella el patrimonio bautismal del
candidato se completa con los dones
sobrenaturales característicos de la
madurez cristiana. La Confirmación
se confiere una única vez, pues
«imprime en el alma una marca
espiritual indeleble, el "carácter", que
es el signo de que Jesucristo ha
marcado al cristiano con el sello de
su Espíritu revistiéndolo de la fuerza
de lo alto para que sea su
testigo» (Catecismo, 1304). Por ella,
los cristianos reciben con particular
abundancia los dones del Espíritu
Santo, quedan más estrechamente
vinculados a la Iglesia, «y de esta
forma se obligan con mayor
compromiso a difundir y defender la
fe, con su palabra y sus
obras» (Lumen Gentium, 11).



Así pues, un cristiano bautizado y
confirmado está destinado a
participar en la misión
evangelizadora de la Iglesia en virtud
de estos sacramentos, sin necesidad
de recibir un mandato especial de la
jerarquía, al menos en lo que se
refiere al ámbito de las relaciones
personales (familia, amigos,
profesión...). Particularmente por la
Confirmación, esta “destinación”
incluye a la vez los medios
sobrenaturales necesarios, sea para
que el propio crecimiento en la vida
cristiana no se abandone a lo largo
de las diversas vicisitudes que un
cristiano encuentra a lo largo de su
vida, sea en forma de fortaleza, para
superar el temor a proponer con
audacia la fe cristiana, tanto en
ambientes favorables como en otros
donde la secularización ha tomado la
forma de indiferencia hacia el
Evangelio o incluso de hostilidad
respecto al cristianismo o hacia la
Iglesia. Un confirmado está llamado



a dar testimonio de Cristo con una
vida cristiana consolidada y con su
palabra.

Ministro y sujeto de la
Confirmación

En cuanto sucesores de los apóstoles,
solo los obispos son «los ministros
originarios de la
confirmación» (Lumen Gentium, 26).
En el rito latino, el ministro ordinario
es exclusivamente el obispo; un
presbítero puede confirmar
válidamente sólo en los casos
previstos por la legislación general
(bautismo de adultos, acogida en la
comunión católica, equiparación
episcopal, peligro de muerte), o
cuando recibe la facultad específica,
o cuando es asociado
momentáneamente a estos efectos
por el obispo. En las Iglesias
orientales es ministro ordinario
también el presbítero, el cual debe



usar siempre el crisma consagrado
por el patriarca u obispo.

Como sacramento de iniciación, la
confirmación está destinada a todos
los cristianos, no solo a algunos
escogidos. En el rito latino es
conferida una vez que el candidato
ha llegado al uso de razón: la edad
concreta depende de las praxis
locales, las cuales deben respetar su
carácter de iniciación. Se requiere la
previa instrucción, una verdadera
intención y el estado de gracia.

Philip Goyret

Bibliografía

— Catecismo de la Iglesia Católica,
1212-1321.

— Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 251-270.



— Philip Goyret, L'unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2004 (= Renacidos, ungidos,
comprometidos: El bautismo y la
confirmación, Credo Ediciones, Roma
2015).

[1] Cf. Catecismo de la Iglesia Católica,
1255.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/tema-21-
bautismo-y-confirmacion/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/

	Tema 21. Bautismo y Confirmación

