
opusdei.org

La luz de la fe (VI):
un susurro en el
alma: el silencio de
Dios

El silencio es a menudo el
«lugar» en el que Dios nos
espera: para que logremos
escucharle a Él, en vez de
escuchar el ruido de nuestra
propia voz.

19/03/2018

El libro del Éxodo cuenta cómo Dios
se apareció a Moisés en el Sinaí en el
resplandor de su gloria: la montaña



entera se sacudía violentamente,
Moisés hablaba y Dios le respondía
entre los truenos y rayos (Ex
19,16-22). Todo el pueblo escuchaba
impresionado por el poder y la
majestad de Dios. Aunque hay otras
teofanías semejantes que marcan la
historia de Israel[1], la mayor parte
de las veces Dios se manifestaba de
otro modo a su Pueblo: no en el
resplandor de la luz, sino en el
silencio, en la oscuridad.

Unos siglos después de Moisés, el
profeta Elías, huyendo de la
persecución de Jezabel, emprende
una vez más el camino hacia el
monte santo, impulsado por Dios.
Escondido en una cueva, el profeta
ve los mismos signos de la teofanía
del Éxodo: el terremoto, el huracán,
el fuego. Pero Dios no estaba allí.
Después del fuego, dice el escritor
sagrado, hubo «un ruido como el de
una brisa suave». Elías se cubrió el
rostro con el manto y salió al



encuentro de Dios. Y fue entonces
cuando Dios le habló (cfr. 1 R
19,9-18). El texto hebreo dice
literalmente que Elías oyó «el ruido o
la voz de un silencio (demama)
suave».

La versión griega de los Setenta y la
Vulgata han traducido «una brisa
suave», probablemente para evitar la
aparente contradicción entre ruido o 
voz, de una parte, y silencio, de otra.
Pero lo que significa la palabra 
demama es precisamente el silencio.
Con esta paradoja el autor sagrado
sugiere, pues, que el silencio no está
vacío, sino lleno de la presencia
divina. «El silencio custodia el
misterio»[2], el misterio de Dios. Y la
Escritura nos invita a entrar en este
silencio si queremos encontrarle.

Qué débil susurro escuchamos de
Él

Este modo de hablar de Dios nos
resulta, sin embargo, difícil. Los



salmos lo manifiestan con
elocuencia: «¡Dios mío! No estés
callado, no guardes silencio, no te
quedes quieto, ¡Dios mío!» (Sal 83,2).
«¿Por qué escondes tu rostro?» (Sal
44,25) «¿Por qué han de decir las
naciones: “Dónde está su Dios”?» (Sal
115,2). A través del texto sagrado,
Dios mismo pone estas preguntas en
nuestros labios y en nuestro corazón:
quiere que se las digamos, que las
meditemos en la forja de la oración.
Son preguntas importantes. Por un
lado, porque apuntan directamente
al modo en que Él se revela
habitualmente, a su lógica: nos
ayudan a entender cómo buscar su
Rostro, cómo escuchar su voz. Por
otro, porque muestran que la
dificultad para captar la cercanía de
Dios, especialmente en las
situaciones difíciles de la vida, es una
experiencia común a creyentes y a
no creyentes, aunque adquiera
formas diversas en unos y otros. La
fe y la vida de la gracia no hacen



evidente a Dios; también el creyente
puede experimentar la aparente
ausencia de Dios.

¿Por qué Dios calla? A menudo, las
Escrituras nos presentan su silencio,
su lejanía, como una consecuencia de
la infidelidad del hombre. Así se
explica, por ejemplo, en el
Deuteronomio: «Este pueblo se va a
prostituir yendo en pos de dioses
extranjeros de la tierra en que va a
entrar. Me abandonará y
quebrantará la alianza que pacté con
él (…). Pero yo en ese día ocultaré
irremisiblemente mi rostro por toda
la maldad que habrá hecho al
haberse vuelto en pos de dioses
extranjeros» (Dt 31,16-18). El pecado,
la idolatría, es como una cortina que
hace opaco a Dios, que impide verle;
es como un ruido que le hace
inaudible. Y Dios espera entonces
con paciencia, detrás de esa pantalla
que ponemos entre nosotros y Él, a la
espera de un momento oportuno,



para volver a nuestro encuentro. «No
apartaré de vosotros mi rostro,
porque soy misericordioso» (Jr 3,12).

Más que callarse Dios, pues, sucede
con frecuencia que no le dejamos
hablar, que no le escuchamos,
porque hay demasiado ruido en
nuestra vida. «No sólo existe la
sordera física, que en gran medida
aparta al hombre de la vida social.
Existe un defecto de oído con
respecto a Dios, y lo sufrimos
especialmente en nuestro tiempo.
Nosotros, simplemente, ya no
logramos escucharlo; son demasiadas
las frecuencias diversas que ocupan
nuestros oídos. Lo que se dice de Él
nos parece pre-científico, ya no
parece adecuado a nuestro tiempo.
Con el defecto de oído, o incluso la
sordera, con respecto a Dios,
naturalmente perdemos también
nuestra capacidad de hablar con Él o
a Él. Sin embargo, de este modo nos
falta una percepción decisiva.



Nuestros sentidos interiores corren
el peligro de atrofiarse. Al faltar esa
percepción, queda limitado, de un
modo drástico y peligroso, el radio de
nuestra relación con la realidad en
general»[3].

Sin embargo, a veces no se trata de
que el hombre esté sordo para Dios:
parece más bien que Él no escucha,
que permanece pasivo. El libro de
Job, por ejemplo, muestra cómo
también las oraciones del justo en la
adversidad pueden quedarse, por un
tiempo, sin obtener respuesta de
Dios. «¡Qué débil susurro
escuchamos de Él!» (Jb 26,14). La
experiencia diaria de cada hombre
muestra también en qué medida la
necesidad de recibir de Dios una
palabra o ayuda queda a veces como
tendida en el vacío. La misericordia
de Dios, de la que tanto hablan las
Escrituras y la catequesis cristiana,
puede hacerse a veces difícil de
percibir a quien pasa por situaciones



dolorosas, marcadas por la
enfermedad o la injusticia, en las que
aun rezando no parece obtenerse
una respuesta. ¿Por qué Dios no
escucha? ¿Por qué, si es un Padre, no
viene en mi ayuda, ya que puede
hacerlo? «La lejanía de Dios, la
oscuridad y problemática sobre Él,
son hoy más intensas que nunca;
incluso nosotros, que nos esforzamos
por ser creyentes, tenemos con
frecuencia la sensación de que la
realidad de Dios se nos ha escapado
de las manos. ¿No nos preguntamos
a menudo si Él sigue sumergido en el
inmenso silencio de este mundo? ¿No
tenemos a veces la impresión de que,
después de mucho reflexionar, sólo
nos quedan palabras, mientras la
realidad de Dios se encuentra más
lejana que nunca?»[4].

En el corazón de la Revelación, más
que en cualquiera de nuestras
experiencias, es la historia de Jesús
mismo la que nos introduce con



mayor profundidad en el misterio del
silencio de Dios. A Jesús, que es el
verdadero justo, el siervo fiel, el Hijo
amado, no se le ahorran los
tormentos de la pasión y de la Cruz.
Su oración en Getsemaní recibe
como respuesta el envío de un ángel
para consolarlo, pero no la liberación
de la tortura inminente. Tampoco
deja de asombrar que Jesús rece en
la Cruz con estas palabras del salmo
22: «¡Dios mío, Dios mío! ¿Por qué
me has abandonado? Lejos estás de
mi salvación, de mis palabras
suplicantes» (Sal 22,2). El hecho de
que quien no conoció pecado (2 Cor
5,21) haya experimentado de este
modo el sufrimiento pone de
manifiesto cómo los dolores que
marcan a veces de manera dramática
la vida de los hombres no pueden ser
interpretados como signos de
reprobación por parte de Dios, ni su
silencio como ausencia o lejanía.

A Dios se le conoce en su silencio



Al pasar junto a un ciego de
nacimiento, los apóstoles hacen una
pregunta que pone de manifiesto un
modo frecuente de pensar entonces:
«¿Quién pecó: este o sus padres, para
que naciera ciego?» (Jn 9,1). Aunque
hoy resultaría extraño oír algo así, en
realidad la pregunta no se encuentra
tan lejos como parece de una
mentalidad frecuente, por la que el
sufrimiento, del tipo que sea, es visto
como una especie de destino ciego
ante el que no cabe más que la
resignación, una vez han fracasado
los intentos de quitarlo. Jesús corrige
a los apóstoles: «Ni pecó este ni sus
padres, sino que eso ha ocurrido
para que las obras de Dios se
manifiesten en él» (Jn 9,3). Dios
permanece a veces en silencio,
aparentemente inactivo e indiferente
a nuestra suerte, porque quiere
abrirse camino en nuestra alma. Solo
así se entiende, por ejemplo, que
permitiera el sufrimiento de san José,
en la incertidumbre acerca de la



maternidad inesperada de Santa
María (cfr. Mt 1,18-20), pudiendo
haber «programado» las cosas de
otro modo. Dios estaba preparando a
José para algo grande. Él «no
perturba nunca la alegría de sus
hijos, si no es para prepararles un
gozo más seguro y grande»[5].

Escribía san Ignacio de Antioquía
que «quien ha comprendido las
palabras del Señor, comprende su
silencio, porque al Señor se le conoce
en su silencio»[6]. El silencio de Dios
es a menudo para el hombre el
«lugar», la posibilidad y la premisa
para escuchar a Dios, en vez de
escucharse solo a sí mismo. Sin la voz
silenciosa de Dios en la oración, «el
yo humano acaba por encerrarse en
sí mismo, y la conciencia, que
debería ser eco de la voz de Dios,
corre el peligro de reducirse a un
espejo del yo, de forma que el
coloquio interior se transforma en
un monólogo, dando pie a mil



autojustificaciones»[7]. Pensándolo
bien, si Dios hablara e interviniera
continuamente en nuestra vida para
resolver problemas, ¿no debemos
admitir que fácilmente
trivializaríamos su presencia? ¿No
acabaríamos, como los dos hijos de la
parábola (cfr. Lc 15,11-32),
prefiriendo nuestros beneficios a la
alegría de vivir con Él?

«El silencio es capaz de abrir un
espacio interior en lo más íntimo de
nosotros mismos, para hacer que allí
habite Dios, para que su Palabra
permanezca en nosotros, para que el
amor a Él arraigue en nuestra mente
y en nuestro corazón, y anime
nuestra vida»[8]. Con la búsqueda,
con la oración confiada ante las
dificultades, el hombre se libera de
su autosuficiencia; pone en
movimiento sus recursos interiores;
ve cómo se fortalecen las relaciones
de comunión con los demás. El
silencio de Dios, el hecho de que no



intervenga siempre de un modo
inmediato para resolver las cosas del
modo en que querríamos, despierta
el dinamismo de la libertad humana;
llama al hombre a hacerse cargo de
su propia vida o de la de los demás, y
de sus necesidades concretas. La fe
es por eso «la fuerza que en silencio,
sin hacer ruido, cambia el mundo y
lo transforma en el reino de Dios, y la
oración es expresión de la fe (...).
Dios no puede cambiar las cosas sin
nuestra conversión, y nuestra
verdadera conversión comienza con
el “grito” del alma, que implora
perdón y salvación»[9].

En la enseñanza de Jesús, la oración
aparece como un diálogo entre el
hombre como hijo y el Padre del
Cielo, en el que la petición ocupa un
lugar muy importante (cfr. Lc
11,5-11; Mt 7,7-11). El niño sabe que
su Padre siempre le escucha, pero
que lo que le está asegurado no es
tanto una especie de salida del



sufrimiento o la enfermedad, como el
don del Espíritu Santo (Lc 11,13). La
respuesta con la que Dios siempre
viene en ayuda del hombre es el Don
del Espíritu-Amor. Esto nos puede
saber a poco, pero es un regalo
mucho más precioso y fundamental
que cualquier solución terrena a los
problemas. Es un regalo que debe ser
aceptado en la fe filial y que no
elimina la necesidad del esfuerzo
humano para enfrentarse a las
dificultades. Con Dios, los «valles
oscuros» que a veces tenemos que
cruzar no se iluminan
automáticamente; seguimos
caminando, con miedo quizá, pero
un miedo confiado: «No temo ningún
mal, porque Tú estás conmigo» (Sal
23,4).

Este modo de hacer de Dios, que
despierta la decisión y la confianza
del hombre, se puede reconocer en la
forma en que Dios ha realizado su
Revelación en la historia. Podemos



pensar en la historia de Abraham,
que deja su país y se pone en camino
hacia una tierra desconocida,
fiándose de la promesa divina, sin
saber adónde Dios le lleva (cfr. Gn
12,1-4); o en la confianza del Pueblo
de Israel en la salvación de Dios,
incluso cuando todas las esperanzas
humanas parecen haberse hundido
(cfr. Est 4,17a-17kk); o en la huida
serena de la Sagrada Familia a Egipto
(cfr. Mt 2,13-15) cuando Dios parece
someterse a los caprichos de un
monarca provinciano... En ese
sentido, pensar que la fe resultaba
más sencilla a los testigos de la vida
de Jesús no se corresponde con la
realidad, porque ni siquiera a esos
testigos se les ahorró la seriedad de
la decisión de creer o no en Él, de
reconocer en Él la presencia y la
acción de Dios[10]. Hay numerosos
pasajes del Nuevo Testamento en los
que se ve con claridad cómo esta
decisión no era obvia[11].



Ayer como hoy, a pesar de que la
Revelación de Dios ofrece auténticos
signos de credibilidad, el velo de la
inaccesibilidad de Dios no se elimina
por completo; sus silencios continúan
desafiando al hombre. «La existencia
humana es un camino de fe y, como
tal, transcurre más en la penumbra
que a plena luz, con momentos de
oscuridad e, incluso, de tinieblas.
Mientras estamos aquí, nuestra
relación con Dios se realiza más en la
escucha que en la visión»[12]. Esto
no es solo una expresión del hecho
de que Dios es siempre más grande
que nuestra inteligencia, sino
también de la lógica de apelación y
respuesta, de don y tarea, con la que
quiere conducir nuestra historia: la
de todos y la personal de cada uno. A
fin de cuentas, pues, están en
relación mutua la forma de revelarse
de Dios y la libertad que tenemos por
ser imagen suya. La Revelación de
Dios permanece en un claroscuro
que permite la libertad de elegir



abrirnos a Él o permanecer cerrados
en nuestra autosuficiencia. Dios es
«un Rey con corazón de carne, como
el nuestro; que es autor del universo
y de cada una de las criaturas, y que
no se impone dominando: mendiga
un poco de amor, mostrándonos, en
silencio, sus manos llagadas»[13].

La nube del silencio

Con su oración en la Cruz ―«Dios
mío, Dios mío ¿por qué me has
abandonado?» (Mt 27,46)― Jesús
«hace suyo ese grito de la humanidad
que sufre por la aparente ausencia
de Dios y lleva este grito al corazón
del Padre. Al orar así en esta última
soledad, junto con toda la
humanidad, nos abre el corazón de
Dios»[14]. En efecto, el salmo con el
que Jesús clama al Padre da paso,
tras los lamentos, a un gran
horizonte de esperanza (cfr. Sal
22,20-32)[15]; un horizonte que Él
tiene ante la mirada, aun en medio



de su agonía. «En tus manos
encomiendo mi espíritu» (Lc 23,44),
dice al Padre antes de expirar. Jesús
sabe que la entrega de su vida no cae
en el vacío, que cambia la historia
para siempre, aunque parezca que el
mal y la muerte son la última
palabra. Su silencio en la Cruz puede
más que los gritos de quienes le
condenan. «Mira, hago nuevas todas
las cosas» (Ap 21,5).

«La fe es también creerle a Él, creer
que es verdad que nos ama, que vive,
que es capaz de intervenir
misteriosamente, que no nos
abandona, que saca bien del mal con
su poder y con su infinita
creatividad. Es creer que Él marcha
victorioso en la historia (…), que el
Reino de Dios ya está presente en el
mundo, y está desarrollándose aquí y
allá»[16]. Con sus silencios, Dios hace
crecer la fe y la esperanza de los
suyos: les hace nuevos, y hace con
ellos «nuevas todas las cosas». A cada



uno y cada una toca responder al 
silencio suave de Dios con un silencio
atento, un silencio que escucha, para
descubrir «cómo obra
misteriosamente el Señor» en
nuestro corazón, «y cuál es la nube,
(…) el estilo del Espíritu Santo para
cubrir nuestro misterio. Esta nube en
nosotros, en nuestra vida, se llama
silencio. El silencio es precisamente
la nube que cubre el misterio de
nuestra relación con el Señor, de
nuestra santidad y nuestros
pecados»[17].

Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

* * *

Lecturas para profundizar

Consejo Pontificio para la Cultura
(2004), ¿Dónde está tu Dios? La fe
cristiana ante la increencia religiosa.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html


Francisco, Homilía en Santa Marta,
20-XII-2013 (“Cuando el silencio es
música”).

Francisco, Homilía en Santa Marta,
10-VI-2016 (“El silencio sonoro”).

Benedicto XVI, Homilía, 6-X-2006
(Silencio y contemplación).

Benedicto XVI, Audiencia, 7-III-2012
(“Oración y silencio: Jesús, maestro
de oración”).

--

Guardini, R. Cartas sobre la
formación de sí mismo, Palabra, 2017
(carta 8: “El alma”) (orig: Briefe über
Selbstbildung).

Izquierdo, C. “Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960.

Lewis, C. S. Una pena en observación,
Anagrama, 2007 (orig. A Grief
Observed).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349


Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, en Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ Hidden
from the World”, Parochial and Plain
sermons 4)

― “Cristo manifestado en el
recuerdo”, en Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (orig. “Christ
Manifested in Remembrance”, 
Parochial and Plain sermons 4)

Ordeig. M. “Búsqueda,
recogimiento... El valor del silencio”, 
Palabra, febrero 2018.

Ratzinger, J. “¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, en Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007 pp. 15-38
(edición anterior: Ser Cristiano,
Sígueme 1967, 13-28). (orig. Vom Sinn
des Christseins).

― La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sábado santo,
30 días, 3-2006 (orig. Meditationen
zur Karwoche).

https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm


Sarah, R. La fuerza del silencio,
Palabra 2017 (orig. La force du
silence).

Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cfr. por ejemplo Gn 18,1-15; 1 R
18,20-40, Is 6,1-13.

[2] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 20-XII-2013.

[3] Benedicto XVI, Homilía, 10-
IX-2006.

[4] J. Ratzinger, “¿Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, en Ser
Cristiano, Sígueme 1967, p. 19.

[5] A. Manzoni, Los novios (I
promessi sposi), cap. 8.



[6] Ignacio de Antioquía, Carta a los
efesios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Benedicto XVI, Homilía, 6-II-2008.

[8] Benedicto XVI, Audiencia, 7-
III-2012.

[9] Benedicto XVI, Homilía, 21-
X-2007.

[10] Cfr. R. Guardini, El Señor, IV.6,
“Revelación y misterio”.

[11] Cfr. por ejemplo Jn 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

[12] Benedicto XVI, Angelus, 12-
III-2006.

[13] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 179.

[14] Benedicto XVI, Homilía, 6-
II-2008.



[15] Así sucede con frecuencia en los
salmos: el salmista se queja ante Dios
―«¿Hasta cuándo, Señor, seguirás
olvidándome? ¿hasta cuándo me
esconderás tu rostro?» (Sal 13,2-3)―,
pero no pierde la fe en Él: «Yo confío
en tu misericordia; mi corazón se
goza en tu salvación. Cantaré al
Señor por el bien que me hace» (v. 6).

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 78.

[17] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 20-XII-2013.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-
silencio-dios-contemplacion/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/

	La luz de la fe (VI): un susurro en el alma: el silencio de Dios

