opusdei.org

La luz de la fe (VI):
un susurro en el
alma: el silencio de
Dios

El silencio es a menudo el
«Jlugar» en el que Dios nos
espera: para que logremos
escucharle a El, en vez de
escuchar el ruido de nuestra
propia voz.

19/03/2018

El libro del Exodo cuenta c6mo Dios
se aparecio a Moisés en el Sinai en el
resplandor de su gloria: la montafia



entera se sacudia violentamente,
Moisés hablaba y Dios le respondia
entre los truenos y rayos (Ex
19,16-22). Todo el pueblo escuchaba
impresionado por el poder y la
majestad de Dios. Aunque hay otras
teofanias semejantes que marcan la
historia de Israel[1], la mayor parte
de las veces Dios se manifestaba de
otro modo a su Pueblo: no en el
resplandor de la luz, sino en el
silencio, en la oscuridad.

Unos siglos después de Moises, el
profeta Elias, huyendo de la
persecucion de Jezabel, emprende
una vez mas el camino hacia el
monte santo, impulsado por Dios.
Escondido en una cueva, el profeta
ve los mismos signos de la teofania
del Exodo: el terremoto, el huracan,
el fuego. Pero Dios no estaba alli.
Después del fuego, dice el escritor
sagrado, hubo «un ruido como el de
una brisa suave». Elias se cubrio el
rostro con el manto y salio al



encuentro de Dios. Y fue entonces
cuando Dios le hablo (cfr. 1 R
19,9-18). El texto hebreo dice
literalmente que Elias oy0 «el ruido o
la voz de un silencio (d°‘mama)
suave».

La version griega de los Setenta y la
Vulgata han traducido «una brisa
suave», probablemente para evitar la
aparente contradiccion entre ruido o
voz, de una parte, y silencio, de otra.
Pero lo que significa la palabra
d‘mama es precisamente el silencio.
Con esta paradoja el autor sagrado
sugiere, pues, que el silencio no esta
vacio, sino lleno de la presencia
divina. «El silencio custodia el
misterio»[2], el misterio de Dios. Y la
Escritura nos invita a entrar en este
silencio si queremos encontrarle.

Qué débil susurro escuchamos de
Fl

Este modo de hablar de Dios nos
resulta, sin embargo, dificil. Los



salmos lo manifiestan con
elocuencia: «jDios mio! No estés
callado, no guardes silencio, no te
quedes quieto, iDios mio!» (Sal 83,2).
«¢Por qué escondes tu rostro?» (Sal
44,25) «¢Por qué han de decir las
naciones: “Donde esta su Dios”?» (Sal
115,2). A través del texto sagrado,
Dios mismo pone estas preguntas en
nuestros labios y en nuestro corazon:
quiere que se las digamos, que las
meditemos en la forja de la oracion.
Son preguntas importantes. Por un
lado, porque apuntan directamente
al modo en que Fl se revela
habitualmente, a su logica: nos
ayudan a entender como buscar su
Rostro, como escuchar su voz. Por
otro, porque muestran que la
dificultad para captar la cercania de
Dios, especialmente en las
situaciones dificiles de la vida, es una
experiencia comun a creyentes y a
no creyentes, aunque adquiera
formas diversas en unos y otros. La
fe y la vida de la gracia no hacen



evidente a Dios; también el creyente
puede experimentar la aparente
ausencia de Dios.

¢Por qué Dios calla? A menudo, las
Escrituras nos presentan su silencio,
su lejania, como una consecuencia de
la infidelidad del hombre. Asi se
explica, por ejemplo, en el
Deuteronomio: «Este pueblo se va a
prostituir yendo en pos de dioses
extranjeros de la tierra en que va a
entrar. Me abandonara y
quebrantara la alianza que pacté con
él (...). Pero yo en ese dia ocultaré
irremisiblemente mi rostro por toda
la maldad que habra hecho al
haberse vuelto en pos de dioses
extranjeros» (Dt 31,16-18). El pecado,
la idolatria, es como una cortina que
hace opaco a Dios, que impide verle;
es como un ruido que le hace
inaudible. Y Dios espera entonces
con paciencia, detras de esa pantalla
que ponemos entre nosotros y Fl, a la
espera de un momento oportuno,



para volver a nuestro encuentro. «No
apartareé de vosotros mi rostro,
porque soy misericordioso» (Jr 3,12).

Mas que callarse Dios, pues, sucede
con frecuencia que no le dejamos
hablar, que no le escuchamos,
porque hay demasiado ruido en
nuestra vida. «No solo existe la
sordera fisica, que en gran medida
aparta al hombre de la vida social.
Existe un defecto de oido con
respecto a Dios, y lo sufrimos
especialmente en nuestro tiempo.
Nosotros, simplemente, ya no
logramos escucharlo; son demasiadas
las frecuencias diversas que ocupan
nuestros oidos. Lo que se dice de El
nos parece pre-cientifico, ya no
parece adecuado a nuestro tiempo.
Con el defecto de oido, o incluso la
sordera, con respecto a Dios,
naturalmente perdemos también
nuestra capacidad de hablar con El o
a Fl. Sin embargo, de este modo nos
falta una percepcion decisiva.



Nuestros sentidos interiores corren
el peligro de atrofiarse. Al faltar esa
percepcion, queda limitado, de un
modo drastico y peligroso, el radio de
nuestra relacion con la realidad en
general»[3].

Sin embargo, a veces no se trata de
que el hombre esté sordo para Dios:
parece mas bien que El no escucha,
que permanece pasivo. El libro de
Job, por ejemplo, muestra como
también las oraciones del justo en la
adversidad pueden quedarse, por un
tiempo, sin obtener respuesta de
Dios. «jQué débil susurro
escuchamos de Ell» (Jb 26,14). La
experiencia diaria de cada hombre
muestra también en qué medida la
necesidad de recibir de Dios una
palabra o ayuda queda a veces como
tendida en el vacio. La misericordia
de Dios, de la que tanto hablan las
Escrituras y la catequesis cristiana,
puede hacerse a veces dificil de
percibir a quien pasa por situaciones



dolorosas, marcadas por la
enfermedad o la injusticia, en las que
aun rezando no parece obtenerse
una respuesta. ¢Por qué Dios no
escucha? ¢Por qué, si es un Padre, no
viene en mi ayuda, ya que puede
hacerlo? «La lejania de Dios, la
oscuridad y problemaética sobre EI,
son hoy mas intensas que nunca;
incluso nosotros, que nos esforzamos
por ser creyentes, tenemos con
frecuencia la sensacion de que la
realidad de Dios se nos ha escapado
de las manos. (No nos preguntamos
a menudo si El sigue sumergido en el
inmenso silencio de este mundo? ;No
tenemos a veces la impresion de que,
después de mucho reflexionar, sdlo
nos quedan palabras, mientras la
realidad de Dios se encuentra mas
lejana que nunca?»[4].

En el corazén de la Revelaciéon, mas
que en cualquiera de nuestras
experiencias, es la historia de Jesus
mismo la que nos introduce con



mayor profundidad en el misterio del
silencio de Dios. A Jesus, que es el
verdadero justo, el siervo fiel, el Hijo
amado, no se le ahorran los
tormentos de la pasion y de la Cruz.
Su oracion en Getsemani recibe
como respuesta el envio de un angel
para consolarlo, pero no la liberacion
de la tortura inminente. Tampoco
deja de asombrar que Jesus rece en
la Cruz con estas palabras del salmo
22: «jDios mio, Dios mio! ¢Por qué
me has abandonado? Lejos estas de
mi salvacion, de mis palabras
suplicantes» (Sal 22,2). El hecho de
que quien no conocio pecado (2 Cor
5,21) haya experimentado de este
modo el sufrimiento pone de
manifiesto como los dolores que
marcan a veces de manera dramatica
la vida de los hombres no pueden ser
interpretados como signos de
reprobacion por parte de Dios, ni su
silencio como ausencia o lejania.

A Dios se le conoce en su silencio



Al pasar junto a un ciego de
nacimiento, los apdstoles hacen una
pregunta que pone de manifiesto un
modo frecuente de pensar entonces:
«¢Quién peco: este o sus padres, para
que naciera ciego?» (Jn 9,1). Aunque
hoy resultaria extrafio oir algo asi, en
realidad la pregunta no se encuentra
tan lejos como parece de una
mentalidad frecuente, por la que el
sufrimiento, del tipo que sea, es visto
como una especie de destino ciego
ante el que no cabe mas que la
resignacion, una vez han fracasado
los intentos de quitarlo. Jesus corrige
a los apdstoles: «Ni peco este ni sus
padres, sino que eso ha ocurrido
para que las obras de Dios se
manifiesten en él» (Jn 9,3). Dios
permanece a veces en silencio,
aparentemente inactivo e indiferente
a nuestra suerte, porque quiere
abrirse camino en nuestra alma. Solo
asi se entiende, por ejemplo, que
permitiera el sufrimiento de san José,
en la incertidumbre acerca de la



maternidad inesperada de Santa
Maria (cfr. Mt 1,18-20), pudiendo
haber «programado» las cosas de
otro modo. Dios estaba preparando a
José para algo grande. El «no
perturba nunca la alegria de sus
hijos, si no es para prepararles un
g0z0 mas seguro y grande»[5].

Escribia san Ignacio de Antioquia
que «quien ha comprendido las
palabras del Sefior, comprende su
silencio, porque al Sefior se le conoce
en su silencio»[6]. El silencio de Dios
es a menudo para el hombre el
«lugar», la posibilidad y la premisa
para escuchar a Dios, en vez de
escucharse solo a si mismo. Sin la voz
silenciosa de Dios en la oracion, «el
yo humano acaba por encerrarse en
si mismo, y la conciencia, que
deberia ser eco de la voz de Dios,
corre el peligro de reducirse a un
espejo del yo, de forma que el
coloquio interior se transforma en
un monoalogo, dando pie a mil



autojustificaciones»[7]. Pensandolo
bien, si Dios hablara e interviniera
continuamente en nuestra vida para
resolver problemas, ;no debemos
admitir que facilmente
trivializariamos su presencia? ¢ No
acabariamos, como los dos hijos de la
parabola (cfr. Lc 15,11-32),
prefiriendo nuestros beneficios a la
alegria de vivir con F1?

«El silencio es capaz de abrir un
espacio interior en lo mds intimo de
nosotros mismos, para hacer que alli
habite Dios, para que su Palabra
permanezca en nosotros, para que el
amor a El arraigue en nuestra mente
y en nuestro corazon, y anime
nuestra vida»[8]. Con la busqueda,
con la oracion confiada ante las
dificultades, el hombre se libera de
su autosuficiencia; pone en
movimiento sus recursos interiores;
ve como se fortalecen las relaciones
de comunion con los demas. E1
silencio de Dios, el hecho de que no



intervenga siempre de un modo
inmediato para resolver las cosas del
modo en que querriamos, despierta
el dinamismo de la libertad humana;
llama al hombre a hacerse cargo de
su propia vida o de la de los demas, y
de sus necesidades concretas. La fe
es por eso «la fuerza que en silencio,
sin hacer ruido, cambia el mundo y
lo transforma en el reino de Dios, y la
oracion es expresion de la fe (...).
Dios no puede cambiar las cosas sin
nuestra conversion, y nuestra
verdadera conversion comienza con
el “grito” del alma, que implora
perdon y salvacion»[9].

En la ensefianza de Jesus, la oracion
aparece como un didlogo entre el
hombre como hijo y el Padre del
Cielo, en el que la peticion ocupa un
lugar muy importante (cfr. Lc
11,5-11; Mt 7,7-11). El nifio sabe que
su Padre siempre le escucha, pero
que lo que le esta asegurado no es
tanto una especie de salida del



sufrimiento o la enfermedad, como el
don del Espiritu Santo (Lc 11,13). La
respuesta con la que Dios siempre
viene en ayuda del hombre es el Don
del Espiritu-Amor. Esto nos puede
saber a poco, pero es un regalo
mucho mas precioso y fundamental
que cualquier solucion terrena a los
problemas. Es un regalo que debe ser
aceptado en la fe filial y que no
elimina la necesidad del esfuerzo
humano para enfrentarse a las
dificultades. Con Dios, los «valles
oscuros» que a veces tenemos que
cruzar no se iluminan
automaticamente; seguimos
caminando, con miedo quizd, pero
un miedo confiado: «No temo ningun
mal, porque Tu estas conmigo» (Sal
23,4).

Este modo de hacer de Dios, que
despierta la decision y la confianza
del hombre, se puede reconocer en la
forma en que Dios ha realizado su
Revelacion en la historia. Podemos



pensar en la historia de Abraham,
que deja su pais y se pone en camino
hacia una tierra desconocida,
fiAndose de la promesa divina, sin
saber addnde Dios le lleva (cfr. Gn
12,1-4); o en la confianza del Pueblo
de Israel en la salvacion de Dios,
incluso cuando todas las esperanzas
humanas parecen haberse hundido
(cfr. Est 4,17a-17kk); o en la huida
serena de la Sagrada Familia a Egipto
(cfr. Mt 2,13-15) cuando Dios parece
someterse a los caprichos de un
monarca provinciano... En ese
sentido, pensar que la fe resultaba
mas sencilla a los testigos de la vida
de Jesus no se corresponde con la
realidad, porque ni siquiera a esos
testigos se les ahorro la seriedad de
la decisién de creer o no en Fl, de
reconocer en Fl la presencia y la
accion de Dios[10]. Hay numerosos
pasajes del Nuevo Testamento en los
que se ve con claridad como esta
decision no era obvia[11].



Ayer como hoy, a pesar de que la
Revelacion de Dios ofrece auténticos
signos de credibilidad, el velo de la
inaccesibilidad de Dios no se elimina
por completo; sus silencios continian
desafiando al hombre. «La existencia
humana es un camino de fe y, como
tal, transcurre mas en la penumbra
que a plena luz, con momentos de
oscuridad e, incluso, de tinieblas.
Mientras estamos aqui, nuestra
relacion con Dios se realiza mas en la
escucha que en la vision»[12]. Esto
no es solo una expresion del hecho
de que Dios es siempre mas grande
que nuestra inteligencia, sino
también de la 16gica de apelacion y
respuesta, de don y tarea, con la que
quiere conducir nuestra historia: la
de todos y la personal de cada uno. A
fin de cuentas, pues, estan en
relacion mutua la forma de revelarse
de Dios y la libertad que tenemos por
ser imagen suya. La Revelacion de
Dios permanece en un claroscuro
que permite la libertad de elegir



abrirnos a Fl o permanecer cerrados
en nuestra autosuficiencia. Dios es
«un Rey con corazon de carne, como
el nuestro; que es autor del universo
y de cada una de las criaturas, y que
no se impone dominando: mendiga
un poco de amor, mostrandonos, en
silencio, sus manos llagadas»[13].

La nube del silencio

Con su oracion en la Cruz —«Dios
mio, Dios mio ¢por qué me has
abandonado?» (Mt 27,46)— Jesus
«hace suyo ese grito de la humanidad
que sufre por la aparente ausencia
de Dios y lleva este grito al corazon
del Padre. Al orar asi en esta ultima
soledad, junto con toda la
humanidad, nos abre el corazén de
Dios»[14]. En efecto, el salmo con el
que Jesus clama al Padre da paso,
tras los lamentos, a un gran
horizonte de esperanza (cfr. Sal
22,20-32)[15]; un horizonte que El
tiene ante la mirada, aun en medio



de su agonia. «En tus manos
encomiendo mi espiritu» (Lc 23,44),
dice al Padre antes de expirar. Jesus
sabe que la entrega de su vida no cae
en el vacio, que cambia la historia
para siempre, aunque parezca que el
mal y la muerte son la ultima
palabra. Su silencio en la Cruz puede
mas que los gritos de quienes le
condenan. «Mira, hago nuevas todas
las cosas» (Ap 21,5).

«La fe es también creerle a El, creer
que es verdad que nos ama, que Vive,
que es capaz de intervenir
misteriosamente, que no nos
abandona, que saca bien del mal con
su poder y con su infinita
creatividad. Es creer que El marcha
victorioso en la historia (...), que el
Reino de Dios ya esta presente en el
mundo, y esta desarrollandose aqui 'y
alla»[16]. Con sus silencios, Dios hace
crecer la fe y la esperanza de los
suyos: les hace nuevos, y hace con
ellos «<nuevas todas las cosas». A cada



uno y cada una toca responder al
silencio suave de Dios con un silencio
atento, un silencio que escucha, para
descubrir «coOmo obra
misteriosamente el Sefior» en
nuestro corazon, «y cudl es la nube,
(...) el estilo del Espiritu Santo para
cubrir nuestro misterio. Esta nube en
nosotros, en nuestra vida, se llama
silencio. El silencio es precisamente
la nube que cubre el misterio de
nuestra relacion con el Sefor, de
nuestra santidad y nuestros
pecados»[17].

Marco Vanzini - Carlos Ayxela
X Kk 3k
Lecturas para profundizar

Consejo Pontificio para la Cultura
(2004), ¢Donde esta tu Dios? La fe
cristiana ante la increencia religiosa.


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html

Francisco, Homilia en Santa Marta,
20-XII-2013 (“Cuando el silencio es
musica”).

Francisco, Homilia en Santa Marta,
10-VI-2016 (“El silencio sonoro”).

Benedicto XVI, Homilia, 6-X-2006
(Silencio y contemplacion).

Benedicto XVI, Audiencia, 7-11I-2012
(“Oracion y silencio: Jesus, maestro
de oracion”).

Guardini, R. Cartas sobre la
formacion de si mismo, Palabra, 2017
(carta 8: “El alma”) (orig: Briefe iiber
Selbstbildung).

Izquierdo, C. “Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960.

Lewis, C. S. Una pena en observacion,
Anagrama, 2007 (orig. A Grief
Observed).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349

Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, en Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ Hidden
from the World”, Parochial and Plain
sermons 4)

— “Cristo manifestado en el
recuerdo”, en Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (orig. “Christ
Manifested in Remembrance”,
Parochial and Plain sermons 4)

Ordeig. M. “Busqueda,
recogimiento... El valor del silencio”,
Palabra, febrero 2018.

Ratzinger, J. “¢Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, en Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007 pp. 15-38
(edicion anterior: Ser Cristiano,
Sigueme 1967, 13-28). (orig. Vom Sinn
des Christseins).

— La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sabado santo,
30 dias, 3-2006 (orig. Meditationen
zur Karwoche).


https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm

Sarah, R. La fuerza del silencio,
Palabra 2017 (orig. La force du
silence).

Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cfr. por ejemplo Gn 18,1-15; 1 R
18,20-40, Is 6,1-13.

[2] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 20-X1I-2013.

[3] Benedicto XVI, Homilia, 10-
IX-2006.

[4] J. Ratzinger, “¢Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, en Ser
Cristiano, Sigueme 1967, p. 19.

[5] A. Manzoni, Los novios (I
promessi sposti), cap. 8.



[6] Ignacio de Antioquia, Carta a los
efesios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Benedicto XVI, Homilia, 6-11-2008.

[8] Benedicto XVI, Audiencia, 7-
I11-2012.

[9] Benedicto XVI, Homilia, 21-
X-2007.

[10] Cfr. R. Guardini, El Sefior, IV.6,
“Revelacion y misterio”.

[11] Cfr. por ejemplo Jn 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

[12] Benedicto XVI, Angelus, 12-
ITI-2006.

[13] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 179.

[14] Benedicto XVI, Homilia, 6-
I1-2008.



[15] Asi sucede con frecuencia en los
salmos: el salmista se queja ante Dios
—«¢Hasta cuando, Sefior, seguiras
olviddndome? ;hasta cuando me
esconderas tu rostro?» (Sal 13,2-3)—,
pero no pierde la fe en El: «Yo confio
en tu misericordia; mi corazon se
goza en tu salvacion. Cantaré al
Sefior por el bien que me hace» (v. 6).

[16] Francisco, EX. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 78.

[17] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 20-XII-2013.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-
silencio-dios-contemplacion/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/
https://opusdei.org/es-es/article/susurro-alma-silencio-dios-contemplacion/

	La luz de la fe (VI): un susurro en el alma: el silencio de Dios

