
opusdei.org

Su amor a la virtud
de la pobreza

Testimonio de Cardenal Jaime
Sin, Arzobispo de Manila
Capitulo de “Así le vieron”, libro
que recoge testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei

03/12/2008

Filipinas experimenta, actualmente,
una grave crisis económica. Con la
gracia de Dios y los esfuerzos
incansables de hombres y mujeres de
buena voluntad, confiamos en que la
situación mejorará. En cuanto
cristianos, nos servirán, al menos, de



consuelo estas palabras de San Pablo:
Diligentibus Deum, omnia
cooperantur in bonum (Rom VIII, 28).
«Todo concurre al bien de los que
aman a Dios».

En estas breves consideraciones me
gustaría compartir con vosotros
algunas ideas que he recogido de la
espiritualidad contenida en los
escritos del fundador del Opus Dei,
Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer. Son ideas de gran utilidad
para todos, y muy especialmente
para muchos filipinos en estos
tiempos difíciles. Monseñor Escrivá
de Balaguer solía condensar el
mismo pensamiento de San Pablo en
una frase más breve: Omnia in
bonum. «Todo es para bien». Al final,
todo resultará bien.

Esa frase no se reduce a una
expresión de simple resignación ante
una situación difícil y, en apariencia,
desesperada. Por el contrario, es una



expresión de genuina esperanza
cristiana ante dificultades reales,
objetivas.

Al considerar la virtud de la pobreza,
si meditamos la infancia de Cristo tal
como nos la narran los Evangelios de
San Mateo y San Lucas, destaca una
impresionante verdad: que nuestro
Señor Jesucristo quiso nacer pobre y
vivir en una familia pobre. María y
José, la Sagrada Familia, no poseían
prácticamente nada. Así, Jesucristo
nació en un ambiente muy pobre.
Dios hecho Hombre nació en un
establo, en un cobijo para animales.
Fue recostado en un pesebre, que es
donde se echa de comer a los
animales.

En una hermosa homilía sobre la
pobreza, titulada «Despren‐
dimiento», el fundador del Opus Dei
nos invita a reflexionar con estas
consideraciones: «Ese
desprendimiento que el Maestro pre‐



dicó, el que espera de todos ]os
cristianos, comporta necesariamente
también manifestaciones externas.
Jesucristo coepit facere et docere (Atc.
I, 1 ): antes que con la palabra,
anunció su doctrina con las obras. Lo
habéis visto nacer en un establo, en
la carencia más absoluta, y dormir
recostado sobre las pajas de un
pesebre sus primeros sueños en la
tierra» (Amigos de Dios, núm. 115).

Hace unos veinte años que conozco
el Opus Dei, y a lo largo de todo este
tiempo siempre me ha impresionado
su énfasis en el apostolado de la
doctrina. La labor del Opus Dei es, en
verdad, una continua catequesis. En
esta tarea de difundir la sana
doctrina, Monseñor Escrivá de
Balaguer siguió siempre el ejemplo
dado por el Señor de «hacer y
enseñar». Los miembros del Opus
Dei, ciertamente, pueden imitar muy
bien a su fundador, quien -antes de
enseñar con la palabra- proclamó



con obras la doctrina. Especialmente,
durante los años que siguieron a la
fundación del Opus Dei en 1928,
Monseñor Escrivá de Balaguer sufrió
algunas de las formas más extremas
de indigencia material. Hubo
temporadas en que sólo podía hacer
una comida al día; y, algunas veces se
vio obligado a dormir en el suelo de
la cocina porque faltaba espacio en
los apretados hogares en que vivían
los primeros miembros de la Obra.

Frecuentemente he mencionado una
divertida frase de Santa Teresa de
Jesús: «El dinero es el estiércol del
diablo, pero hace un muy buen
abono». De una manera
verdaderamente providencial, el
espíritu del Opus Dei ha influido en
todas las tareas humanas nobles
mediante eso que su fundador
llamaba «materialismo cristiano».
Siento admiración por las personas
de todas clases que viven el espíritu
del Opus Dei, sin temor alguno a



emplear instrumentos materiales -
que requieren, a su vez, recursos
económicos- para ejercer un
generoso apostolado de formación de
numerosos hombres y mujeres a
través de casas de retiros
espirituales, centros universitarios,
institutos técnicos o de formación
profesional, clubs juveniles y otros
centros en los que se proporciona
formación doctrinal y espiritual. El
«materialismo cristiano», tal como lo
explicaba Monseñor Escrivá de
Balaguer, es el modo más eficaz de
aprovechar para la gloria de Dios ese
buen «abono».

La pobreza es una virtud cristiana
porque Cristo nuestro Salvador, que
es la misma riqueza, quiso nacer
pobre y vivir como los pobres su vida
terrena. Hemos de darnos cuenta de
que la pobreza cristiana es una
virtud que debe practicar todo aquel
que quiera ser fiel seguidor de Cristo.



A menudo, he podido oír de los
miembros del Opus Dei de mi
archidiócesis que Monseñor Escrivá
de Balaguer les enseñó siempre que
la santidad es para todos, y que se
alcanza mediante un sincero
esfuerzo por vivir todas las virtudes
cristianas -en grado heroico, si fuera
preciso-. En nuestra actual situación
económica, se nos presentan muchas
oportunidades de practicar con
heroísmo la virtud cristiana de la
pobreza.

El Vaticano II nos ha recordado que
la santidad no es sólo para aquellos
que hacen profesión pública de su
dedicación a Dios como religiosos o
sacerdotes, sino para todos los
cristianos, también para los
cristianos corrientes que desean
alcanzar la plenitud de la santidad.
Por tanto, los cristianos corrientes
que desean alcanzar la plenitud de la
vida cristiana deben,



inevitablemente, practicar esta
virtud de la pobreza.

Claro que la manera en que se
practique variará según los dife‐
rentes tipos de llamada o vocación en
la Iglesia. Y Monseñor Escrivá de
Balaguer, en su bestseller de
espiritualidad titulado Camino, nos
ofrece un criterio cristiano, práctico:

«Procura vivir de tal manera que
sepas, voluntariamente, privarte de
la comodidad y bienestar que venas
mal en los hábitos de otro hombre de
Dios.

Mira que eres el grano de trigo del
que habla el Evangelio. Si no te
entierras y mueres, no habrá fruto» 
(Camino, 938).

Para la mayoría de los hombres y
mujeres cristianos, ciudadanos
corrientes de este mundo, la práctica
de la virtud de la pobreza se
desarrolla en la esfera familiar. Es en



medio de su familia donde tienen
que vivir la pobreza cristiana. Lo
cual implica, entre otras cosas, el
tratar de ajustarse al presupuesto
familiar, economizando lo más
posible. Requiere, por parte de todos
los miembros de la familia, un serio
esfuerzo para no caer en lo que los
sociólogos de hoy llaman
«consumismo», o en cualquier otra
forma de materialismo.

La pobreza, para una familia
cristiana, significa no ir en busca de
los bienes materiales como si fueran
la fuente primordial de felicidad en
esta vi da. La pobreza cristiana para
el hombre y la mujer corrientes
consiste no tanto en renunciar a las
cosas de este mundo, sino
simplemente en no poner el corazón
en ellas: Ubi en¡m est thesaurus tuus,
ibi est cor tuum (Lc XII, 34), dijo el
Señor a los primeros cristianos:
«Donde está tu tesoro, allí estará
también tu corazón».



Es preciso que entendamos
correctamente esta virtud. A veces,
tendemos a considerar la pobreza
como un mal en sí mismo, un mal
absoluto. Por el contrario, la pobreza
es una virtud. Quizá sea más fácil de
entender si la llamamos por su otro
nombre: desprendimiento. La
pobreza es un cierto despego de los
bienes materiales, un desasimiento
que estamos dispuestos a vivir por
amor a Dios. La virtud de la pobreza
consiste en saber con exactitud cómo
usar los bienes de esta tierra -dones
de Dios- en cuanto medios para
alcanzar cosas más altas, y no como
fines en sí mismos.

En relación con esto, me gustaría
referirme a otro servicio que el Opus
Dei presta a la Iglesia y a toda la
sociedad. El Opus Dei enseña de
modo práctico lo que significa el
verdadero espíritu de pobreza, sin
disuadir a los pobres de poner en
práctica todos los esfuerzos posibles



para mejorar las condiciones de vida.
El Opus Dei muestra por medio de
sus centros y en los hogares de sus
miembros que la pobreza no
significa suciedad, mal gusto o un
estilo de vida caótico. La pobreza
exige un empeño heroico por
mantener las cosas siempre como
una tacita de plata, y en buenas
condiciones de uso. Significa cuidar
todo lo que uno utiliza. Significa que
las cosas duren mucho, mucho
tiempo. Como se puede imaginar,
todo esto requiere el cultivo de otras
virtudes complementarias como el
orden, la pulcritud y la laboriosidad.
Puedo, en verdad, aseguraros que
todos los centros del Opus Dei que he
visitado son ejemplos vivos del
auténtico espíritu de pobreza. Están
inmaculadamente limpios, puestos
con muy buen gusto y son, a todas
luces, fruto del esfuerzo de las
personas que allí viven por vencer
esas debilidades humanas que son la
chabacanería y la dejadez.



Considerando la urgente necesidad
de enseñar a todas las personas,
incluido el pueblo de Filipinas, la
virtud del cuidado de los más
pequeños detalles en el trabajo
ordinario, este aspecto de la
espiritualidad del Opus Dei es una
respuesta eficaz a la exigencia -que
cada uno de nosotros tiene
planteada– de alcanzar la perfección
en las ocupaciones ordinarias de
cada día.

Artículo publicado en "ABC"

Madrid, 26-VI-85

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/su-amor-a-la-
virtud-de-la-pobreza/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/su-amor-a-la-virtud-de-la-pobreza/
https://opusdei.org/es-es/article/su-amor-a-la-virtud-de-la-pobreza/
https://opusdei.org/es-es/article/su-amor-a-la-virtud-de-la-pobreza/

	Su amor a la virtud de la pobreza

