
opusdei.org

Sobre la formación
profesional (III):
Ciudadanos que
trabajan con los
demás

Con nuestro trabajo y las
relaciones que establecemos a
través de él contribuimos como
ciudadanos a constituir una
sociedad –y una historia–
acorde a la dignidad de la
persona y a su búsqueda de
sentido.

15/03/2022



La ilusión de un trabajo pleno
incluye habitualmente el deseo de
construir algo de valor y de
contribuir a mejorar la sociedad. El
viejo cuento de los albañiles acierta
al describirlo: al preparar ladrillos,
uno puede tener conciencia de su
trabajo como simplemente hacer
ladrillos, subir muros o construir
catedrales. Nuestro deseo es
construir catedrales con nuestra
profesión: maravillas humanas y
señal de la presencia de Dios en el
mundo.

El Papa Francisco nos anima así: “El
ser humano es capaz de ser por sí
mismo agente responsable de su
mejora material, de su progreso
moral y de su desarrollo espiritual. El
trabajo debería ser el ámbito de este
múltiple desarrollo personal, donde
se ponen en juego muchas
dimensiones de la vida: la
creatividad, la proyección del futuro,
el desarrollo de capacidades, el



ejercicio de los valores, la
comunicación con los demás, una
actitud de adoración”[1].

Sin embargo, la situación en muchos
países puede ofuscar esta visión. En
algunos las condiciones laborales son
inhumanas, en otros la mayoría de
trabajos permiten apenas sobrevivir,
y en Occidente los cambios y las
sucesivas crisis han traído una
situación de precariedad que ha
generado cierta visión negativa. La
narrativa dominante o la experiencia
personal pueden reducir el trabajo a
una actividad que necesitamos para
sobrevivir, pero que, a menudo, nos
hace infelices y frustrados. Esto
afecta especialmente a los jóvenes,
ampliamente titulados y capacitados,
que apenas logran conseguir trabajos
que les permitan sostenerse y hacer
proyectos de futuro; o se plantean
emigrar para conseguir mejores
posibilidades en otro país. De hecho,



muchos buscan su propia realización
fuera del ámbito profesional.

En un contexto así, donde tantas
personas tienen razones serias y
concretas para afirmar lo anterior, el
mensaje de san Josemaría sobre el
trabajo ilumina con la esperanza del
Evangelio esta realidad en crisis. El
Papa Francisco lo explica de este
modo: “Quienes no miran la crisis a
la luz del Evangelio, se limitan a
hacer la autopsia de un cadáver:
miran la crisis, pero sin la esperanza
del Evangelio, sin la luz del
Evangelio. La crisis nos asusta no
sólo porque nos hemos olvidado de
evaluarla como nos invita el
Evangelio, sino porque nos hemos
olvidado de que el Evangelio es el
primero que nos pone en crisis. Pero
si volvemos a encontrar el valor y la
humildad de decir en voz alta que el
tiempo de crisis es un tiempo del
Espíritu, entonces, incluso ante la
experiencia de la oscuridad, la



debilidad, la fragilidad, las
contradicciones, el desconcierto, ya
no nos sentiremos agobiados, sino
que mantendremos constantemente
una confianza íntima de que las
cosas van a cambiar, que surge
exclusivamente de la experiencia de
una Gracia escondida en la
oscuridad”[2].

Esta luz de la fe sobre la realidad
humana del trabajo hace brillar la
verdad originaria de que el hombre
fue puesto en el jardín del Edén ut
operaretur[3], para que trabajara y
cooperara con Dios en construir el
mundo, en crear vida social y
cultura. En definitiva, el trabajo es
una realidad positiva y buena, un
ámbito de realización personal y
social, el quicio de nuestra santidad
“como vínculo de unión con los
demás hombres y medio para
contribuir al progreso de la
humanidad entera, como fuente de
recursos para sostener a la propia



familia, como ocasión de
perfeccionamiento personal”[4].

En estas líneas, nos enfocaremos
sobre la proyección social del
trabajo, que se expande en círculos
concéntricos desde el lugar donde se
desarrolla, pasando por el entorno
más inmediato (el barrio, el pueblo,
la ciudad) para llegar a la
transformación efectiva del mundo.

Amar el mundo

El amor al mundo y el deseo de
mejorarlo y llevarlo a Dios es un
aspecto central de la llamada
vocacional a la Obra y está en el
núcleo de su mensaje. Este espíritu
lleva a percibir en todas las
circunstancias de la vida ordinaria
una llamada divina, como explica
san Josemaría: “Hemos de amar a
Dios, para así amar su voluntad y
tener deseos de responder a las
llamadas que nos dirige a través de
las obligaciones de nuestra vida



corriente: en los deberes de estado,
en la profesión, en el trabajo, en la
familia, en el trato social, en el
propio sufrimiento y en el de los
demás hombres, en la amistad, en el
afán de realizar lo que es bueno y
justo”[5].

Un vistazo a las tragedias, las
injusticias, los sufrimientos o la
superficialidad que atraviesan la
vida diaria podría llevar a pensar
que nuestro mundo actual no es
“amable”, al menos mientras no
mejore. Y la sensación de tener poco
que aportar a ese cambio puede
conducirnos al encierro en el círculo
de nuestro pequeño mundo de
relaciones, problemas, intereses y
proyectos. Ahí sentimos que al
menos podemos hacer algo.

Sin embargo, la conciencia de que
Dios es nuestro Padre nos empuja a
salir de esa zona de confort al
recordar lo que promete el salmo 2: 



te he dado el mundo por heredad[6]. El
hijo recibe esa herencia con el deseo
de hacerla fructificar, con el
optimismo esperanzado de percibir
la confianza de su Padre y con el vivo
sentido de responsabilidad hacia ese
mundo que Dios deja en nuestras
manos. Nada es ajeno al corazón de
un hijo de Dios, porque es el mundo
mismo –todo y todos- lo que
constituye esa heredad.

El amor al mundo como don que Dios
Padre nos confía lleva a querer
“conocer en profundidad el tiempo
en el que vivimos, las dinámicas que
lo atraviesan, las potencialidades que
lo caracterizan, y los límites y las
injusticias, a veces graves, que lo
aquejan”[7]. No se trata de una mera
comprensión intelectual, sino de salir
al encuentro de las personas
concretas, con sus sueños y
esperanzas, con su sensibilidad,
necesidades y críticas. Así el
conocimiento se transforma en



empatía, en escucha, en empeño por
hacerse cargo del otro y en
comprometerse por buscar el bien,
en amor encarnado. Lo explica
Benedicto XVI en la encíclica Caritas
in veritate: “Amar a alguien es querer
su bien y trabajar eficazmente por él.
Junto al bien individual, hay un bien
relacionado con el vivir social de las
personas: el bien común. Es el bien
de ese «todos nosotros», formado por
individuos, familias y grupos
intermedios que se unen en
comunidad social. No es un bien que
se busca por sí mismo, sino para las
personas que forman parte de la
comunidad social, y que sólo en ella
pueden conseguir su bien realmente
y de modo más eficaz. Desear el bien
común y esforzarse por él es
exigencia de justicia y caridad”[8].

Precisamente del amor –a Dios, a los
demás, al mundo- brota la fuerza
dignificante y transformadora del
trabajo, que nos permite contribuir a



construir con otros ese bien de todos
nosotros desde la posición y la
aportación específica de la propia
profesión. El modelo del amor
compasivo por el conciudadano es la
parábola del buen samaritano,
explica el Papa Francisco: “es un
texto que nos invita a que resurja
nuestra vocación de ciudadanos del
propio país y del mundo entero,
constructores de un nuevo vínculo
social[9]. Al glosarla, pone de relieve
que aun el buen samaritano necesitó
de la existencia de una posada que le
permitiera resolver lo que él solo en
ese momento no estaba en
condiciones de asegurar”[10]: es el
trabajo lo que nos permite contribuir
a la solución de las necesidades
humanas.

Un modo de estar en el mundo

La mentalidad laical tiene como
fundamento la consideración de que
el trabajo, las relaciones sociales y



políticas, el ocio, etc., son lugar de
encuentro con Dios y tarea propia
del cristiano corriente. Más aún, el
trabajo es precisamente el modo
específico que cada persona tiene de 
cuidar la heredad y de colaborar en la
construcción de la sociedad. Nuestra
vida sería muy distinta sin
agricultores, maestros,
transportistas, ingenieros o
guionistas. Así lo expresaba san
Josemaría: “El trabajo es el vehículo
a través del cual el hombre se inserta
en la sociedad, el medio por el que se
ensambla en el conjunto de las
relaciones humanas, el instrumento
que le asigna un sitio, un lugar, en la
convivencia de los hombres. El
trabajo profesional y la existencia en
el mundo son dos caras de la misma
moneda, son dos realidades que se
exigen mutuamente, sin que sea
posible entender la una al margen de
la otra”[11].



Ese lugar propio, en el que Dios
espera a cada uno, es ámbito
privilegiado para desplegar la
libertad como capacidad de generar
cosas buenas con y para los demás,
que también lo son para uno mismo.
“Volvamos a promover el bien, para
nosotros mismos y para toda la
humanidad, y así caminaremos
juntos hacia un crecimiento genuino
e integral”[12]. En la peluquería, la
oficina, el aula, el huerto o el
camerino, es en el hoy y ahora del
trabajo que se desempeña donde
surge la pregunta decisiva: ¿cuál es,
Señor, el bien que Tú esperas de mí?
Y ese mismo empeño por buscar la
perfección cristiana en la profesión,
por dar “buen ejemplo de cada uno
en su lugar, es ya buscar el bien de
toda la humanidad”[13].

A la vez, no es difícil darse cuenta de
que hacer el bien es una tarea que
supera a los individuos singulares;
más aún, es una tarea común, una 



lucha compartida, como nos ha hecho
entender la pandemia y explica el
Papa: “Nadie puede pelear la vida
aisladamente. Se necesita una
comunidad que nos sostenga, que
nos ayude y en la que nos ayudemos
unos a otros a mirar hacia delante.
¡Qué importante es soñar juntos!
Solos se corre el riesgo de tener
espejismos, en los que ves lo que no
hay; los sueños se construyen juntos.
Soñemos como una única
humanidad, como caminantes de la
misma carne humana, como hijos de
esta misma tierra que nos cobija a
todos, cada uno con la riqueza de su
fe o de sus convicciones, cada uno
con su propia voz, todos
hermanos”[14].Y la experiencia nos
confirma que hacer el bien juntos
rompe la barrera de las diferencias
ideológicas, los estilos de vida
distintos o la falta de fe.

Siempre habrá instituciones en la
Iglesia orientadas a la asistencia, y



todos como cristianos estamos
llamados a ser el buen samaritano
que se para ante el hermano herido.
Pero como laicos tenemos la misión
irrenunciable de estar presentes en
los lugares donde se configura la
sociedad, especialmente aquellos
relacionados con nuestra profesión.
Un arquitecto, por ejemplo, puede
manifestarse contra la
contaminación, votar a un partido
favorable a la familia y hacer
voluntariado con los homeless de su
ciudad. Pero si trabaja en el campo
del urbanismo es insustituible para
crear, con sus colegas, entornos más
verdes, intergeneracionales, seguros,
con servicios básicos, bien
comunicados, con espacios comunes,
etc., de modo que influya
directamente en la calidad del aire,
las relaciones familiares y el acceso a
la vivienda.

Con caridad y justicia



Este modo cristiano de ser y estar en
el mundo, trabajando con otros y
para otros, porta dentro de sí el
mayor potencial transformador de la
sociedad: la fe “que ilumina nuestras
conciencias, incitándonos a
participar con todas las fuerzas en
las vicisitudes y en los problemas de
la historia humana. En esa historia,
que se inició con la creación del
mundo y que terminará con la
consumación de los siglos, el
cristiano no es un apátrida. Es un
ciudadano de la ciudad de los
hombres, con el alma llena del deseo
de Dios”[15].

Si ponemos el foco en el ámbito del
trabajo, cabe preguntarse qué
características del modo cristiano
resultan promotoras más eficaces de
esta transformación. La respuesta
sería amplia, pero hay dos virtudes
que aportan un valor especial: la
caridad y la justicia, vistas en su
dimensión social. Ambas se traducen



en un abanico de actitudes que gozan
actualmente de reconocimiento
como valores imprescindibles para
llevar adelante una empresa común,
y que la doctrina social de la Iglesia
propone. Estas enseñanzas ofrecen
orientaciones que iluminan con la
luz de la verdad del Evangelio los
posibles modos de actuar en las más
diversas situaciones sociales,
culturales, etc. y que se manifiestan
en algunas actitudes como las
siguientes.

La amistad social, la solidaridad y la
participación llevan a “construir
relaciones que vayan más allá del
mero trabajo y fortalezcan los
vínculos de bien”[16]. Así lo expresaba
san Josemaría en una carta de 1939
sobre la misión del cristiano en la
vida social: “Un cristiano no puede
ser individualista, no puede
desentenderse de los demás, no
puede vivir egoístamente, de
espaldas al mundo: es esencialmente



social: miembro responsable del
Cuerpo Místico de Cristo”[17].

La promoción del desarrollo humano
integral –de todos los hombres y de
todo el hombre- supone la libertad
responsable de la persona y de los
pueblos, pues ninguna estructura
puede garantizar dicho desarrollo
desde fuera y por encima de la
responsabilidad humana[18].La
cooperación nace de la convicción de
que no es posible encontrar la
solución a los problemas desde una
sola perspectiva, y lleva a la apertura
proactiva, al trabajo en equipo -
también con aquellos que no piensan
como nosotros- y al diálogo sincero.

La justicia es dar al otro lo que es
suyo, lo que le corresponde de
acuerdo a su ser y a su obrar. Es la
primera vía de la caridad e
inseparable de ella[19] y, a la vez,
reclama una lógica superior, pues la
sociedad no se puede promover solo



mediante relaciones justas de
derechos y deberes, sino, antes y
mejor, con relaciones de gratuidad,
de misericordia y de comunión[20].

La transparencia, la honestidad y la
responsabilidad como valores
sociales[21], aunque puedan crear
desventajas a corto plazo -las propias
de quien asume el riesgo de confiar
en otros- son fundamentos sólidos
para crear un ambiente y un modo
de trabajar que llama a compartir los
deberes recíprocos, movilizando así
mucho más que la mera
reivindicación de derechos[22].

Las posibilidades son infinitas, según
las circunstancias de cada uno. La
participación en las asociaciones
profesionales, el mentoring de chicas
en STEM, los proyectos colaborativos 
open source o la alfabetización de
adultos, por ejemplo, pueden ser
iniciativas promovidas con los
colegas. La priorización de la



investigación de las enfermedades
olvidadas, los servicios pro bono a
causas relevantes, la apuesta por un
proceso industrial más limpio, el
rechazo de sobornos o la mejora de
las condiciones de trabajo pueden ser
iniciativas que se promuevan dentro
de la empresa o institución en la que
uno trabaja.

Transformar el entorno en el
trabajo

El amor al mundo, unido a la
conciencia de la propia libertad y
responsabilidad, llevan al
compromiso en y desde el propio
trabajo en la mejora de la sociedad.
El trabajo no es simplemente un
lugar para la «auto-realización»
individual, sino una plataforma
desde la que desplegar, en toda su
amplitud, la solicitud humana y
cristiana por el prójimo y por las
condiciones sociales que hacen
posible su desarrollo[23].



Afrontar el trabajo como medio para
contribuir al progreso de la
humanidad es en primer lugar
contribuir a la humanización del
propio entorno laboral. La primera
resolución de problemas se da en el
entorno más cercano[24]. Por ejemplo,
ante situaciones de conflicto que
surgen en el trabajo como en toda
relación humana lo crucial es no
dejarse dominar por ellos ni que
acabe imperando lo que el Papa
Francisco llama la lógica del
conflicto[25], que siempre busca 
culpables a quienes estigmatizar y
despreciar y justos a quienes
justificar: “Cuando nos detenemos en
la coyuntura conflictiva, perdemos el
sentido de la unidad profunda de la
realidad”[26].

Los entornos del trabajo reclaman
también un empeño constante y
decidido por amar, procurando
interesarse por cada persona, por sus
necesidades, pues todos somos



pobres, carentes de algo “no solo en
términos materiales, sino también en
términos espirituales, emocionales y
morales”[27]. La experiencia personal
del amor de Dios, de la familia, de las
amistades, nos lo facilita.

Todo lo anterior se puede hacer
realidad de infinidad de modos
concretos: apoyar a una colega que
está esperando un hijo o a quien
tiene a su cargo una persona anciana
o dependiente; hacer favores que no
comportan un beneficio; celebrar los
cumpleaños; pasar por alto pequeñas
diferencias; comportarse con lealtad
y no criticar.

Esta humanización del entorno
próximo comporta también
identificar los problemas,
asumiéndolos en primera persona,
procurando «ahogar el mal en
abundancia de bien», cubriendo
deficiencias, multiplicando las
iniciativas que desarrollen o



reorienten las energías implícitas en
la situación que es preciso
mejorar[28]. De este modo se supera la
perspectiva individualista y
utilitarista y se logran descubrir, con
la mirada purificada por la caridad,
“singulares convergencias y
posibilidades concretas de solución,
sin renunciar a ningún componente
fundamental de la vida humana”[29].

Es mucho lo que queda por hacer y
quizás, como Moisés, desfallezcamos
en el empeño. Vale la pena tener
presente la conclusión de la encíclica
Caritas in veritate: “El desarrollo
necesita cristianos con los brazos
levantados hacia Dios en oración,
cristianos conscientes de que el amor
lleno de verdad, caritas in veritate,
del que procede el auténtico
desarrollo, no es el resultado de
nuestro esfuerzo sino un don. Por
ello, también en los momentos más
difíciles y complejos, además de
actuar con sensatez, hemos de



volvernos ante todo a su amor. El
desarrollo conlleva atención a la vida
espiritual, tener en cuenta
seriamente la experiencia de fe en
Dios, de fraternidad espiritual en
Cristo, de confianza en la
Providencia y en la Misericordia
divina, de amor y perdón, de
renuncia a uno mismo, de acogida
del prójimo, de justicia y de paz.
Todo esto es indispensable para
transformar los «corazones de
piedra» en «corazones de carne» (Ez
36,26), y hacer así la vida terrena
más «divina» y por tanto más digna
del hombre”[30].

[1] Francisco, Laudato si’, n. 127.

[2] Francisco, Discurso a la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navideñas, 21-12-2020,
n. 6.

[3] Gn 2,15.



[4] San Josemaría, Carta nº 14, de 15
de octubre de 1948, n. 4.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 17.

[6] Cfr. Sal 2,8: Pídeme, y te daré las
naciones en herencia, y extenderé tus
dominios hasta los confines de la
tierra.

[7] Fernando Ocáriz, Mensaje, 7 julio
de 2017.

[8] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 7.

[9] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[10] Íd., n. 165.

[11] San Josemaría, Carta nº 11, de 6 de
mayo de 1945, n. 13.

[12] Francisco, Fratelli tutti, n. 113.

[13] San Josemaría, Carta nº 3, de 9 de
enero de 1932, n. 4



[14] Francisco, Fratelli tutti, n. 8.

[15] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 99.

[16] Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navideñas, 23-12-2021.

[17] San Josemaría, Carta nº 5, de 2 de
octubre de 1939, n. 37.

[18] Cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 17.

[19] Cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 6.

[20] Ibíd.

[21] Cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 36.

[22] Íd, n. 43.

[23] Cfr. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san



Josemaría Escrivá. Claves cristianas
para una filosofía de las ciencias
sociales”, en Romana nº 65, julio-
diciembre 2017.

[24] Cfr. san Josemaría, 
Conversaciones, n. 10: Vemos en el
trabajo –en la noble fatiga creadora
de los hombres– no sólo uno de los
más altos valores humanos, medio
imprescindible para el progreso de la
sociedad y el ordenamiento cada vez
más justo de las relaciones entre los
hombres, sino también un signo del
amor de Dios a sus criaturas y del
amor de los hombres entre sí y a Dios:
un medio de perfección, un camino de
santidad.

[25] Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navideñas, 23-12-2021,
n. 7.

[26] Francisco, Exhort. ap. Evangelii
gaudium, n. 226.



[27] Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navideñas, 23-12-2021.

[28] Cfr. Ana Marta González, “Mundo
y condición humana en san
Josemaría Escrivá. Claves cristianas
para una filosofía de las ciencias
sociales”, en Romana nº 65, julio-
diciembre 2017.

[29] Íd., n. 32.

[30] Íd., n. 79.

Susana López

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sobre-la-
formacion-profesional-iii-ciudadanos-

que-trabajan-con-los-demas/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-es/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/

	Sobre la formación profesional (III): Ciudadanos que trabajan con los demás

