
opusdei.org

Sigue donde estás:
"Labora et ora"

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Veamos qué hacen entonces estos
hombres, estas mujeres -de cualquier
nacionalidad, edad y condición
social-, cuando descubren que la
«llamada específica» a vivir en serio
la «vocación cristiana» pasa a través
de la adhesión al «método Opus Dei».

Para emprender el camino, lo único
que necesitan estos hombres y
mujeres es creer en la «visión» que
tuvo el joven sacerdote español
mientras realizaba sus ejercicios
espirituales. En esa perspectiva de fe,



emprender ese camino significa
entrar a formar parte de un
«proyecto» querido por Dios mismo.
Para continuar adelante por ese
camino cuentan, como veremos, con
la ayuda eficaz de esa especie de
«agencia de servicios espirituales»
que es la Prelatura.

No recuerdo bien si fue Hugo von
Hoffmannstahl, el poeta y
dramaturgo austriaco, quien dijo: «el
hombre de hoy parece capaz de
entenderlo todo; todo, salvo lo que es
demasiado sencillo».

Debo reconocer que yo mismo,
«hombre de hoy», al comienzo de
esta investigación no lo había
entendido bien. Y cuando creí
haberlo comprendido, me di cuenta
de que probablemente, la razón de
tantos equívocos estaba
precisamente ahí: era -y es-
demasiado sencillo.



Veamos si consigo que ustedes
también lo entiendan, procediendo
paso a paso y razonando en términos
esquemáticos y elementales (lo cual
servirá para confirmarme que he
entendido bien).

El asunto es el siguiente: centenares
de millones de personas (unos
novecientos, según las estadísticas
más actualizadas) han recibido el
bautismo en la Iglesia Católica y
forman parte objetivamente de ella.
Es la comunidad religiosa más
numerosa en absoluto: los católicos
no sólo son casi el doble de todos los
protestantes juntos, sino que superan
también -aunque las proyecciones
estadísticas parecen ir en su contra, a
causa de su inflexión demográfica- a
la suma de los musulmanes sunníes y
chiles, y también a los indúes. Es al
mismo tiempo la única comunidad
presente prácticamente en todas las
partes del mundo, aunque con
distinta intensidad; al inicio de los



años 90, parece que los únicos países
sin católicos -salvo los transeúntes-
eran Bahrain, Omán, las Islas
Maldivas y Groenlandia.

En esa enorme masa, es bien sabido
que no todos sacan provecho de ese
«signo» sacramental, de esa «marca»
indeleble de pertenencia que es el
bautismo. Es más, muchos no lo
aprecian o incluso lo rechazan. Otra
parte -que quizá sea hoy la más
numerosa- ni protesta ni se
entusiasma: cree no tener tiempo ni
posibilidades para tomar partido. Se
comportan con indiferencia, y se
limitan a acudir a la Iglesia para que
les preste algún «servicio» -no se
sabe si por convicción, por tradición
o por superstición- con ocasión de los
hitos fundamentales en la vida del
hombre: el matrimonio, el bautizo de
los hijos y los funerales, y en algunos
casos la pintoresca Misa del Gallo
(que «da ambiente de Navidad» y



que «gusta tanto a los niños y nos
recuerda cuando éramos niños»).

Pero entre esos centenares de
millones, hay un buen grupo de
cristianos para los que el bautismo
no es algo irrelevante, sino que
representa de veras lo que el
Catecismo dice: estar insertado en
ese «Cuerpo de Cristo» que -como
afirmó San Pablo y desarrolló
después la teología- es la Iglesia;
significa entrar a formar parte de un
«pueblo de Dios» que cree haber sido
redimido en la cruz del Gólgota y
llamado a la resurrección para la
vida eterna; y por el que se reciben
los derechos y se asumen los deberes
del cristiano. Personas así, movidas
por el deseo de ser consecuentes con
su fe, han existido en todas las
épocas, y tampoco faltan en la
nuestra, piensen lo que piensen
quienes no conocen por experiencia
directa este <pueblo secreto».



A estas personas (y a través de ellas,
a los indiferentes e incluso a los
hostiles), don Josemaría anunció
tenazmente desde finales de los años
veinte (usaré mis propias palabras
para expresar -si no he entendido
mal- el núcleo de su predicación):
«Dios mismo decidió que entendiera -
aunque no sabría deciros por qué fui
elegido precisamente yo; en
cualquier caso, os aseguro que "vi"
de verdad, y que estoy obligado a
hablaros de ello- que ha llegado la
hora de acabar con un cristianismo
de primera y otro de segunda
categoría. Por un lado, unos pocos
"profesionales del evangelio" (curas,
frailes, monjas, monjes e incluso
algún que otro laico, pero "especial",
de algún modo "consagrado"; y por el
otro, la inmensa mayoría de
amateurs del cristianismo, los de la
liga de segunda división: los
"simples" laicos, los fieles
"corrientes"; es decir, vosotros. No: el
evangelio, todo el evangelio, es para



todos. Dios pide a todos que sean
santos, que vivan el evangelio en su
integridad. Ya sé que "santo" es una
palabra ,que os asusta, porque ha
estado demasiado ligada a los que
salen en los calendarios y a los que
son canonizados en San Pedro: es
decir, a personas y a empresas
extraordinarias, que consideráis
fuera de vuestro alcance. Pero no es
así, no puede serlo: os aseguro que el
Dios de Jesucristo pide a cada
cristiano que sea "perfecto", lo cual
debe ser posible -con su gracia- para
todos. De lo contrario, ¿por qué nos
lo pediría? ¿Por qué los evangelios
harían decir a Jesús, dirigiéndose a
todos, sin excepción: "sed perfectos,
como mi Padre celestial es
perfecto"?».

Sigue hablando Escrivá: «además de
"santo", cada uno de nosotros ha de
ser "apóstol". Es decir, la invitación
expresa a la esperanza cristiana, el
anuncio a los hermanos y hermanas



de ese evangelio que debemos
esforzanos en vivir en su integridad,
no es algo exclusivo para los
"misioneros", para los
"predicadores", para esos peculiares
"profesionales de la fe" que antes
mencionábamos. La búsqueda de la
santidad (que es un presupuesto
indispensable: nadie puede dar lo
que no tiene) conduce
necesariamente, como una exigencia
espontánea, al deber de comunicar a
los demás el secreto de esa alegría
que experimentáis, si os convencéis
en serio de que Dios es padre de
todos y de que cada uno de nosotros
es amado, y debe responder al amor
con amor».

«Muy edificante»: era la respuesta
habitual dentro de la Iglesia a esa
llamada universal a la santidad,
sobre todo en los decenios anteriores
al Concilio Vaticano II. Fue esa
asamblea conciliar la que hizo
familiar -gracias también al mensaje



difundido durante treinta años por el
fundador del Opus Dei, aunque
muchos parecen haberlo olvidado-
conceptos por los que don Josemaría
había sido tomado por loco, por
fanático o por utópico, cuando no
por hereje. (No faltaron denuncias en
este sentido, con las consiguientes
investigaciones eclesiásticas,
suspicacias y obstáculos frecuentes y
no de poca monta). «Muy bonito y
edificante, pero ¿cómo llevarlo a la
práctica? Santidad y apostolado, al
menos en sentido "pleno", no pueden
ser para todos, porque la inmensa
mayoría de los cristianos tiene un
trabajo, una familia, un conjunto de
compromisos que le distraen, y
muchas veces le superan, de modo
que no se le puede pedir un esfuerzo
espiritual excesivo. Se le puede y se
le debe pedir que haga todo lo mejor
posible, pero en su situación; quizá
disminuyendo la presión de las
preocupaciones diarias para dedicar



más tiempo a las prácticas de
piedad».

«Pero para una vida plenamente
cristiana, para una verdadera
búsqueda de la santidad, sería
necesario algo que excede a estos
cristianos: dejarlo todo, es decir, salir
de su vida ordinaria, seguir no sólo
los "preceptos" que obligan a todos
los fieles, sino también los "consejos"
evangélicos: la castidad consagrada,
la pobreza de la vida en común, la
obediencia a una regla y a unos
superiores. Es decir, deberían subir a
primera división, entrar en unos de
esos que no por casualidad se llaman
"institutos de perfección", hacerse
religiosos: pero esto no está al
alcance del cristiano normal. En
cualquier caso, para decisiones de
ese estilo no es suficiente el
bautismo, se requiere una "vocación"
especial que, por definición, no es ni
puede ser para todos».



«Por lo que se refiere al apostolado,
también conviene ser realistas. El
anuncio del evangelio exige estudio,
preparación, carisma, encargo
oficial. No es sólo inoportuno: es
incluso peligroso pedir a cualquier
cristiano que sea "misionero".
Unicuique suum (a cada uno lo suyo),
y cada persona o cosa, en el lugar
que le corresponde: los laicos tienen
sobre todo el deber de ayudar -con
sus oraciones y con sus limosnas- a
los misioneros, a los párrocos, a los
predicadores; es decir, a esos que en
la Iglesia realizan ese servicio
esencial y tan delicado, que no puede
desempeñar cualquiera. Los demás
tenemos que limitarnos a echar una
mano a los "profesionales" de la
evangelización, de la catequesis, de
la pastoral».

Ante tales observaciones, don
Josemaría replicaba: «El camino de la
vocación "especial", religiosa -la que
lleva al convento, al monasterio, al



presbiterio, al yermo- lo considero
bendito y necesario en la Iglesia.
Frailes y monjas, miembros del clero,
laicos consagrados, etc., son desde
hace tantos siglos una presencia
constante e indispensable, y lo
seguirán siendo. Los votos de
pobreza, castidad y obediencia del
estado religioso tradicional son un
valiosísimo "signo escatológico" para
la Iglesia y para toda la humanidad:
hacen presente ya desde ahora lo
que serán las cosas al final de los
tiempos».

«Pero esta minoría de bautizados y
de bautizadas, a pesar de dar frutos
tan abundantes y de ser necesaria,
no tiene a los ojos de Dios el
monopolio de la "perfección", de la
santidad y del apostolado que de ésta
se deriva necesariamente. Tengo el
deber de anunciar que todos los
cristianos pueden, deben,
santificarse en la vida ordinaria, a
través de las cosas ordinarias, sin



cambiar de trabajo, ni dejar la
familia, ni renunciar a las
ocupaciones y preocupaciones
corrientes de la persona corriente. Es
decir, haciendo como las primeras
generaciones de cristianos, que no se
distinguían de sus contemporáneos
paganos por nada externo. Se
tomaron en serio la exhortación de
San Pablo a los cristianos de Corinto,
que el apóstol repitió tres veces para
que quedara bien grabada: "que cada
uno permanezca en la condición que
le ha confiado el Señor, en el modo
como Dios le ha llamado". Este es el
mensaje del Opus Dei: hacerse -
todos- santos y apóstoles
permaneciendo cada uno en su sitio,
con el mismo trabajo y en las mismas
ocupaciones, sin dejar la familia o sin
renunciar a crear una, si se tiene esa
verdadera "vocación" al matrimonio
(sí, lo repito, "vocación"; y no es
metáfora, sino en sentido pleno,
como la vocación a la virginidad) que



Dios da a la inmensa mayoría de los
hombres y de las mujeres».

Para entenderlo mejor, escuchemos
cómo lo explica el futuro beato en
esta especie de «manifiesto» -una de
las muchas formas en las que
expresó la misma idea a lo largo de
cincuenta años-, tomado de una de
sus homilías: «nuestra espiritualidad
secular, laical, se dirige a cristianos
de toda condición que, estando en el
mundo, o mejor, perteneciendo al
mundo -son laicos corrientes-
aspiran, por vocación divina, a la
perfección cristiana. Nuestra
llamada hace que precisamente
nuestra condición secular, nuestro
trabajo ordinario, nuestra situación
en el mundo, sean nuestro único
camino para la santificación y el
apostolado».

A continuación precisaba: «No
hemos asumido una profesión laica,
"civil", para disfrazar un trabajo



apostólico: es la misma ocupación
que tendríamos si no fuéramos del
Opus Dei, la misma que si tuviéramos
la desgracia de abandonar nuestra
"vocación". Y concluía: "Nosotros,
hijos míos, somos gente de la calle. Y
cuando trabajamos en asuntos
temporales lo hacemos no porque no
podemos dejarlos para dedicarnos
sólo a las prácticas religiosas, sino
porque ése es nuestro sitio, ése es el
lugar donde encontramos a Cristo, el
lugar donde nuestra vocación nos ha
encontrado y nos deja"».

Don Josemaría captó en la «visión»
del 2 de octubre de 1928 lo que
definía como una «verdad vieja como
el evangelio, y como el evangelio
nueva»: el valor de eternidad de los
quehaceres diarios, aparentemente
tan efímeros y con frecuencia
intrascendentes desde un punto de
vista terreno; la santificación «desde
dentro» del mundo sin salir de él (la
aplicación plena de la imagen



evangélica de la levadura que actúa
sobre la masa desde dentro,
formando parte de ella), a través del
trabajo: de cualquier trabajo, desde
el más humilde al más elevado,
siempre que sea «honrado». Y la casi
totalidad de los infinitos trabajos de
los hombres son honrados, si los
consideramos sin moralismos
estrechos ni radicalismos utópicos.
Son escasos -al menos desde la
perspectiva del Opus Dei, que
participa del «optimismo cristiano» y
de un pragmatismo que pone su
confianza en el hombre y en el
mundo- los trabajos que la vocación
a la Prelatura llevaría a abandonar
por no ser honrados.

El clima de liberación que nos ha
traído el evangelio no sólo descarga
al hombre del peso de los centenares
de preceptos (cosas que hay que
hacer y cosas que hay que evitar) de
la Ley hebrea, sino que desactiva y
anula la lista de trabajos



«despreciables», «deshonrosos» y
«religiosamente peligrosos». Como
observó Joachim Jeremias, el gran
biblista alemán, en su Jerusalem en
el tiempo de jesús: «La primera
impresión que se tiene, al ojear los
elencos de los rabinos, es que queda
muy poco espacio para trabajos
dignos, tan grande es el número de
las actividades consideradas
deshonrosas en Israel». Entre estas
últimas aparecen: mulero, cuidador
de camellos, marinero, pastor,
vinatero, carnicero, curtidor,
herrero, joyero, cantero, vendedor
ambulante, sastre, recaudador de
impuestos, e incluso -según algunos
«maestros de la Ley»- médico y
barbero... Aunque no se note a
simple vista, nos hallamos ante la
recuperación de la dignidad -más
aun: de la santidad- de cualquier
trabajo, plenamente fiel al «todo os
resulta lícito» del Nuevo Testamento.
He aquí un elemento liberador del
hombre de no poca categoría.



Rafael Gómez Pérez escribe: «No hay
en el espíritu del Opus Dei
profesiones prohibidas, a no ser las
que se autoexcluyen al colocarse
fuera de la moral cristiana y aun de
la moral natural. No están prohibidas
las profesiones comerciales y
mercantiles, ni las políticas, a pesar
de los tópicos corrientes sobre las
dificultades de desempeñar con
eficacia ese tipo de profesiones y ser,
a la vez, honrado. Según el espíritu
del Opus Dei, se trata no sólo de ser
honrado en esa como en las demás
profesiones, sino además de vivirlas
con sentido sobrenatural».

En torno al trabajo -que es como el
centro vitalgiran los intereses
legítimos y las pasiones personales y
sociales del hombre de hoy y de
mañana. Por este motivo, el mensaje
de Escrivá se ha revelado tan eficaz y
tan capaz de ampliar horizontes para
el futuro. Una propuesta quizá
aparentemente nueva, pero que en



realidad es vieja, tan vieja como el
primer libro de la Biblia, el Génesis,
donde se lee: «El Señor tomó al
hombre y lo puso en el jardín del
Edén, para que lo cultivase y lo
guardase» (2, 15).

En ese versículo se encuentra algo de
importancia decisiva. La teología
cristiana, sin embargo, lo ha pasado
por alto o no lo ha subrayado
convenientemente (o quizá lo ha
olvidado, o incluso borrado, bajo los
efectos de factores internos y
externos en la Iglesia). En efecto, esas
palabras del segundo capítulo del
primer libro de la Escritura judeo-
cristiana se sitúan antes de la caída
de los primeros padres, preceden al
pecado original de Adán y Eva. Según
ese mismo texto sagrado, «el trabajo
aparece como una exigencia de la
naturaleza del ser humano. Sólo su
lado penoso y fatigoso puede ser
considerado como un castigo del
pecado original, pero no el trabajo en



sí mismo, que es algo bueno y
noble» (Dominique Le Tourneau,
sacerdote de la Prelatura y
colaborador durante años del
fundador).

No es casualidad, apuntaba también
Escrivá, que Jesús de Nazaret lo haya
confirmado con su vida: la mayor
parte de su existencia no estuvo
dedicada a la predicación, sino a su
diaria, oscura y paciente profesión
de carpintero en un pueblo de
Galilea.

Escrivá recordaba a menudo que «el
trabajo es el medio con el que el
hombre participa en la obra divina
de la Creación. Dios ha querido que
su obra se perfeccionase cada día por
la actividad de las manos del
hombre. El cual, en el trabajo, es
llamado a ser co-creador». Por eso, el
nombre de «Opus Dei», de acuerdo
con la interpretación que hacía el
fundador, no significa que la Obra



fuera «de Dios» -en el sentido de
atribuirle una especie de delirante
copyright o por lo menos una
predilección especial- sino que debía
entenderse como operatio Dei,
«trabajo de Dios»: ese «trabajo» al
que cada hombre y cada mujer está
llamado a cooperar.

¿Les parece que estas ideas son
verdades de perogrullo para un
cristiano? En ese caso, se ve que son
gente preparada, porque muchos -
durante siglos, en la misma Iglesiano
vieron las cosas del mismo modo.
Aunque también hay que reconocer
que no se daban las condiciones
sociales y quizá tampoco las
religiosas, para llegar a esa
conclusión.

De todos modos, la historia de la
espiritualidad, como cualquier otra
historia, non facit saltus (no procede
a saltos), y el mismo Escrivá, con la
honradez de los santos, reconocía



que lo que se le había hecho
entender, con tanta claridad, acerca
del valor salvífico de la vida
cotidiana -de la que el trabajo
constituye una parte importante-,
había llegado en el momento
oportuno, había encontrado las
condiciones adecuadas para ser
entendido y puesto en práctica. Era
el resultado de siglos de experiencias
y de reflexiones sobre las propuestas
del evangelio.

También conviene recordar que
muchos teólogos y autores
espirituales confundieron la fatiga
del trabajo con el mismo trabajo,
considerando a éste como una
«condena», una «expiación de las
culpas», y no una componente
esencial de los planes de Dios al
crear el mundo y al colocar allí a sus
moradores. Es decir, el trabajo no fue
considerado como un bien en sí
mismo sino, en todo caso, como un
bien para la vida espiritual: es decir,



como un medio ascético para
combatir el ocio, padre de todos los
vicios. Había que practicarlo en la
medida en que sirve para vencer la
acedia y la pereza (ese «pecado
capital»), con todo su cortejo de
tentaciones.

Semejante concepción
«instrumental» del trabajo llegó
hasta el extremo en el célebre
sucedido de Pablo el ermitaño
(anécdota quizá legendaria, que no
debe generalizarse ni exagerarse: la
actividad de los monjes tuvo también
importantes efectos sociales y
económicos en el cultivo de la tierra,
en la artesanía, etc.). Pablo el
ermitaño, que vivió en Egipto entre
el siglo III y el IV, aunque no
necesitaba trabajar para sostenerse
ni para dar limosna -se alimentaba
con los frutos de una pequeña huerta
y vivía en lugares deshabitados-, se
impuso la obligación de confeccionar
cestas de mimbre para no



permanecer ocioso. Y al final de cada
mes, hacía un montón con todas las
cestas y las quemaba.

Un ejército de maestros de
espiritualidad ha denostado las
«preocupaciones del siglo» -y en
particular el trabajocomo un
obstáculo para la contemplación,
para la reflexión sobre los misterios
de Dios, para las prácticas de piedad.

Después, en el corazón del Medievo,
nacieron esas órdenes religiosas que
fueron llamadas, significativamente,
«mendicantes». Como dice un
historiador: «La polémica que surgió
entre esas órdenes mendicantes y el
clero secular condujo a los primeros
a defender la posibilidad de
santificarse sin trabajar: para
ganarse la vida podía bastar la
limosna. Sus teólogos afirman el
carácter no obligatorio de la
actividad manual; ciertamente no
por pereza, sino para dar testimonio



de pobreza y de abandono en la
Providencia».

Pero la historia, según la exhortación
profundamente «cristiana» del
laicista Benedetto Croce, «no debe
ser nunca justiciera, sino
justificadora». No hay que olvidar
que «la estructura social de aquellos
siglos y gran parte de los siguientes
(primero feudales, y luego marcados
por la división en estamentos),
durante los cuales los individuos no
importan en cuanto tales, sino como
miembros de las categorías que
constituyen la sociedad civil, hacía
especialmente difícil la percepción
del valor santificante del trabajo
personal de cada uno. Es una
sociedad jerárquica, con una
continuidad de honores, prestigio y
bienes basada, sobre todo, en la
transmisión hereditaria. De aquí que
se formase una mentalidad que
consideraba el trabajo algo así como
una deshonra, o al menos carente de



valor profundo. Y viceversa, el
mensaje sobre la santificación del
trabajo es mucho más fácilmente
comprensible en una época como la
nuestra, que ha colocado la
competencia profesional de los
individuos como fundamento de la
organización social».

Este análisis de José Luis Illanes, un
conocido teólogo del Opus Dei,
demuestra que, para anunciar un
mensaje, no es preciso caer en la
injusticia de «condenar» el pasado,
juzgándolo -según el uso tan
frecuente hoy día, pero radicalmente
antihistórico- desde la sensibilidad y
las conquistas del presente.

En cualquier caso, no crean que la
Reforma protestante mejoró la
situación: más bien la agravó, a pesar
del tópico muy extendido en el
hombre de la calle, al que han
llegado los ecos divulgativos de las
tesis de Max Weber.



Así lo explica el ya citado Le
Tourneau: «La actitud de Lutero, que
da origen al protestantismo y a la
escisión con Roma en el siglo XVI,
retrasará considerablemente el
descubrimiento del valor
santificador del trabajo, ya que la
concepción protestante del pecado
original como corrupción radical de
la naturaleza humana y la negación
de toda utilidad salvífica de las obras
humanas, incluso realizadas en
estado de gracia, se oponen
frontalmente a ello».

Si el protestante piadoso se dedicó
con tanto ahínco al comercio y a la
industria, no fue porque estuviera
convencido de que la actividad
humana tuviese algún valor a los
ojos de Dios. Todo lo contrario: ese
«gusano» que es el hombre -
aplastado por la condena divina y sin
el consuelo de una Iglesia que se le
presente como el cauce materno del
perdón de Cristo- no puede alegar a



su favor ni siquiera el más ardiente
celo. Se trabajaba mucho en el
mundo protestante: pero no con la
alegría del que está convencido de
que cumple con la voluntad de Dios y
colabora con su creación, sino con la
angustia de quien desea aflojar su
atadura al agujero negro de la
predestinación. Al que le toca, le
toca, parece decir esta teología: unos
nacen predestinados ab aeterno al
Paraíso, a la alegría sin límite; y otros
predestinados al infierno, a
tormentos sin fin. Una suerte
establecida por un Dios inexcrutable;
un destino inamovible para el
hombre que, por mucho que ponga
buena voluntad, no es capaz sino de
«desagradar a Dios», haga lo que
haga. Ni siquiera quien sea
heroicamente fiel al evangelio puede
esperar conseguir «mérito» alguno:
es más, ese concepto, esa misma
palabra, es una blasfemia -para los
teólogos de la Reforma- ante el
Eterno.



Sólo queda un camino por recorrer, y
ni siquiera para cambiar la propia
suerte, que está ya decidida de una
vez para siempre, sino únicamente
para conocerla: abalanzarse con
todas las fuerzas a trabajar, con la
esperanza de triunfar, de ganar
dinero y prestigio, de alcanzar el
éxito. Porque Dios indica en esta vida
quiénes están predestinados a la
salvación concediéndoles buenos
resultados en sus actividades. Al que
triunfa en su actividad humana le
espera el Cielo; el que fracasa, no sólo
fracasa aquí, sino también en la
eternidad: el Dios-Patrón le ha
incluido en la lista de los que
acabarán en el infierno para
siempre. Quien no ve coronado su
trabajo con el éxito no es más que un
desgraciado en esta vida y está
destinado a serlo por todos los siglos.
Quizá tenga razón mi amigo Léo
Moulin -prestigioso historiador y
sociólogo, agnóstico, de la
universidad de Bruselas- cuando



sostiene que, si se bebe tanto, y tan
«fuerte» (esos ríos de whisky en las
películas americanas, sean o no de
vaqueros) en las culturas
configuradas por el protestantismo,
es para intentar alejar de uno la
sombra inquietante, presente al
menos en el inconsciente, de un
«juicio de Dios» ya pronunciado
desde el principio e inamovible para
siempre.

Ninguno de esos planteamientos
sobre el trabajo son correctos. Más
aún, los frutos que ha dado la óptica
protestante han marcado la historia
y llegan hasta nosotros. Así lo explica
Le Tourneau: «el dualismo teorizado
por Lutero y Calvino -por un lado, la
justificación por medio de la «sola
fe» y la predestinación, y por otro el
trabajo, carente de todo valor
salvífico ante Dios- dio origen a que
se desarrollase posteriormente una
separación entre pietismo,
devocionalismo individualista y



humanismo sin raíces religiosas, que
aún caracteriza la cultura de algunos
países del norte de Europa y de
Norteamérica».

La Iglesia católica, por su parte,
tampoco se mostró partidaria del
trabajo durante siglos. Al menos para
los laicos, es decir, para la inmensa
mayoría de los cristianos. Para los
«llamados», para los «consagrados»,
para los religiosos, esa concepción
del trabajo, a pesar de ser
insuficiente, puede no estar
equivocada, y mostrarse totalmente
adecuada para su vocacion.

No se equivoca, por ejemplo, el autor
de la célebre Imitación de Cristo,
cuando pone en guardia frente a la
«disipación» espiritual que
acompaña a la actividad humana, y
exhorta a la fuga mundi. Así, en su
primer libro escribe: «Comer, beber,
vigilar, dormir, descansar, trabajar y
padecer las demás necesidades de la



naturaleza: todo esto no es sino
miseria, para el alma devota que
quiera ser del todo libre y desligada
de cualquier pecado». No se
equivoca, porque se trata de un texto
de formación monástica, de una
espiritualidad para los claustros no
sólo del Medievo, sino de todos los
tiempos. Porque la Iglesia -el mismo
Escrivá lo afirmó con frecuencia, con
claridad- siempre necesitará estas
vocaciones «especiales».

«Nosotros no nacemos -dirá el beato-
en oposición a la espiritualidad de
los religiosos. El nuestro es un brote
distinto del perenne tronco del
evangelio».

Escrivá tiene la clara y serena
conciencia de que la dinámica del
cristianismo auténtico está regida
por la «ley del et-et»: Dios ha querido
que convivan en la Iglesia -no sólo
por utilidad, sino de modo
indispensable- distintas vocaciones y



carismas, sin que unos excluyan a
otros. También desde este punto de
vista, su actitud es ajena al
exclusivismo obsesivo, al radicalismo
maniático que excluye cualquier
punto de vista que no coincida con el
propio; a lo que, en definitiva, revele
los delirios de quien se siente
«elegido del Señor», único caudillo
autorizado por el Cielo.

Se cumple así la advertencia del
mismo Cristo, que dijo: «en la casa
del Padre hay muchas moradas».
Cada uno está llamado a uno de los
numerosos modos concretos
posibles: todos son igualmente
legítimos. De esto se desprende
también la decisión del Opus Dei de
no reaccionar en modo alguno a los
ataques y a las críticas que tuvo que
sufrir procedentes de órdenes y
congregaciones religiosas.

El error de tanta espiritualidad
católica, si es que hubo error, fue el



de intentar extender a todos los
bautizados una espiritualidad
legítima en sí misma, pero que Dios
ha querido para pocos: para los
pocos que llama al claustro.

Ciertamente, muchos cristianos a lo
largo de la historia vieron el
problema e intentaron darle
remedio. Pero parece cierto lo que
observó el patriarca de Venecia, el
cardenal Albino Luciani (futuro Juan
Pablo 1): «autores beneméritos
habían enseñado a los fieles una
"espiritualidad de los laicos" [casi
sempre una "versión reducida",
adaptada y menos exigente que la de
los "perfectos", los religiosos y los
eclesiásticos], mientras que Escrivá
ofrece una "espiritualidad laical"». Es
decir, verdaderamente autónoma,
«distinta» de la clerical, que tiene su
valor y su vigencia para quien sea
llamado a ese estado, pero que no
puede ser el modelo único en el que



deben inspirarse los cristianos
corrientes.

Escrivá dice a estos últimos que,
como exige el evangelio, no deben
esforzarse por ser perfectos a pesar
de su profesión o de su oficio; sino
por medio de él, gracias a él, por muy
mundanos que parezcan; porque no
hay -o casi- trabajo alguno que no
pueda ser santificado y en el cual no
se pueda uno santificar.

Permanecer donde se está y allí
«buscar la santidad y ejercer el
apostolado entre los colegas y
amigos, cada uno en su propio
ambiente, en su profesión y trabajo,
sin cambiar de estado». Y también:
«no te digo que puedas santificarte a
pesar de ser un laico corriente, un
simple bautizado que vive y trabaja
en el mundo. Lo que yo te digo es que
tu puedes -debes- santificarte
precisamente porque eres laico».



Así se entiende el lema con el que el
beato sintetizó el .contenido
principal de lo que había «visto»:
«santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo». Y a continuación,
«santificar a los demás con el
trabajo», que es la actividad
misionera, apostólica.

Como afirman los expertos, aunque
creo que cualquiera que reflexione
un poco lo confirmará, nos
encontramos mucho más allá de la
tradicional espiritualidad «para los
laicos». Esta espiritualidad había
desarrollado, para cada cristiano,
una teoría sobre «los deberes del
propio estado» (donde se incluyen
también las obligaciones de la
profesión). Este «estado», sin
embargo, se limitaba a una parte del
hombre, al que se miraba sobre todo
en función de sus deberes, sin crear
una auténtica «espiritualidad» o
«teología del trabajo». El ejercicio de
una profesión se entendía como una



dura necesidad para vivir y para
desarrollar las virtudes requeridas
para atravesar este «valle de
lágrimas» y salvarse.

En cambio, en Escrivá hallamos una
propuesta de «unidad de vida»: no
sólo se supera sino que se destruye la
«doble vida», la tradicional
esquizofrenia bien conocida por
tantas generaciones católicas, incluso
recientes: los laicos divididos entre el
deseo de «perfección», que parece
exigir el abandono del mundo, y la
necesidad de permanecer en el
mundo por causa de los deberes
familiares y profesionales.

No hay que salir del mundo -anuncia
el Opus Dei-, porque el cristiano es
«del mundo», él mismo es «mundo»,
y por eso al mundo hay que salvarlo
desde dentro, no desde fuera. Como
decía antes: es la levadura que está
dentro de la masa, que se hace masa
y la fermenta desde dentro.



Los religiosos más «abiertos»
teorizaban con la mejor de las
intenciones, durante las últimas
décadas -y algunos aún lo siguen
haciendo- sobre la necesidad de ir
«hacia» el mundo, de «acercarse» o
de «unirse» a los que trabajan. Cosas
buenísimas, observa Escrivá, pero
que presuponen una dinámica desde
fuera hacia dentro, propia de quien
ha recibido una vocación de
separación del mundo. No sucede así
para la vocación al Opus Dei: se
permanece donde se está, no se sale
de él ni siquiera en sentido
psicológico: allí uno se santifica y
santifica a los demás.

«El Opus Dei no es el último estadio,
el más avanzado, de la
mundanización, de la
desacralización de los frailes, de las
monjas, de los clérigos. No tenemos
que esforzarnos para «ser como los
otros», porque esos «otros» son laicos
como nosotros, necesitados tan sólo



de ser ayudados a descubrir que su
vida ordinaria puede ser el lugar
donde se forje la felicidad eterna de
cada uno». Estas palabras,
naturalmente, son del beato Escrivá.

Para comprenderlo mejor transcribo
otro pasaje significativo (también por
la fecha, pues es del mítico 1968):
«Espero que llegue un momento en el
que la frase los católicos penetran en
los ambientes sociales se deje de
decir, y que todos se den cuenta de
que es una expresión clerical. En
cualquier caso, no se aplica para
nada al apostolado del Opus Dei.' Los
miembros de la Obra no tienen
necesidad de penetrar en las
estructuras temporales, por el simple
hecho de que son ciudadanos
corrientes, iguales a los demás, y por
tanto ya estaban allí».

Así, por ejemplo, un abogado, un
obrero, no son «miembros del Opus
Dei que trabajan como abogado o



como obrero», sino «un abogado, un
obrero que, para lo que se refiere a
su formación espiritual, son
miembros del Opus Dei».

Traigo otras palabras textuales
(comprenderán que acumule varias
citas, pues me parece que se trata de
un punto capital): «quien pensase
que la vida espiritual se construye de
espaldas al trabajo, no comprendería
nuestra vocación: para nosotros, el
trabajo es el medio específico de
santificación. Nuestra vida interior -
de contemplativos en medio del
mundo- mana y adquiere vigor en la
vida exterior de trabajo de cada
uno».

Si no yerro al interpretar esta
espiritualidad, al célebre precepto de
San Benito a sus monjes se le podría
dar la vuelta: más que «ora et
labora» (un trabajo que se superpone
a la oración, un tiempo dedicado al
esfuerzo manual o intelectual que se



inserta entre el rezo en el coro o en
la iglesia de las distintas horas del
breviario), sería un «labora et
ora» (la oficina, la fábrica, el coche, la
calle, el hogar, se convierten en
iglesia, en lugar de oración). «El
trabajo exterior no debe provocar
una interrupción en la oración, del
mismo modo como el latido del
corazón no distrae la atención que
dedicamos a nuestros quehaceres,
sean los que sean»: es otro de sus
consejos.

¿Pero no podría conducir todo esto a
un activismo buscado como fin en sí
mismo? Escrivá insiste en que «la
vocación específica del Opus Dei nos
lleva a convertir lo ordinario, lo
corriente -que para la inmensa
mayoría de las personas suele ser el
trabajo profesional- en un camino de
encuentro con Dios. Con ese Dios de
Cristo del cual, en esta perspectiva,
todo parte y al que todo debe tender
y al cual el mundo en su totalidad



debe ser reconducido desde dentro,
por hombres que sean enteramente
del mundo, vivan en el mundo, y al
mismo tiempo no sean "mundanos"».
El esfuerzo profesional mismo,
insiste, debe convertirse en un lugar
de «contemplación»: «No se trata de
alternar momentos de trabajo con
momentos de oración, sino -además
de dedicar cada día un tiempo fijo a
la oración-, de transformar las horas
de trabajo, por muy intensas que
sean, en horas de contemplación:
"contemplativos en medio del
mundo"».

En este sentido, Camino aporta
reflexiones muy ilustrativas. Su
redacción tiene en cuenta las
posibles desviaciones. Así, el punto
81 afirma: «la acción no vale nada
sin la oración». Y el punto siguiente:
«Primero, oración; después,
expiación; en tercer lugar, muy en
"tercer lugar", acción».



Uno de los documentos que he
recabado sobre la historia de la
institución dice así: «Desde los
comienzos del Opus Dei, ha sido
continua la insistencia en la oración.
Tanto cuando era común entre los
católicos menospreciar la acción
apostólica, como cuando (como es
ahora especialmente frecuente) la
oración personal es tachada de
"intimismo", usando el término en
sentido peyorativo. En el espíritu de
la Obra está claramente marcado -
siguiendo la doctrina de la Iglesia, y
la experiencia de cualquier
espiritualidad verdadera- que la
oración es lo primero».

Por consiguiente, estamos ante gente
«del mundo», y que permanece en el
«mundo». Pero permanecen con una
especial actitud espiritual, como
advierte el documento que cité
anteriormente: «Referirse al Opus
Dei sin hacer mención explícita a la
dedicación a la oración en medio del



trabajo cotidiano y a la normalidad
de la vida es negar su esencia. Todo -
se dice todo- en la Obra se dirige a
facilitar a los miembros el encuentro
con Dios a través de una vida de
continua oracion».

Al menos, este es su programa, en
neto contraste con las acusaciones y
a las sospechas de activismo, de
eficacismo, de «managerismo», que
han lanzado contra Escrivá y los
suyos desde fuera de la Iglesia y
también desde dentro.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-
estas-labora-et-ora/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/
https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/
https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/

	Sigue donde estás: "Labora et ora"

