opusdei.org

Sigue donde estas:
"Labora et ora"

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Veamos qué hacen entonces estos
hombres, estas mujeres -de cualquier
nacionalidad, edad y condicion
social-, cuando descubren que la
«llamada especifica» a vivir en serio
la «vocacion cristiana» pasa a traveés
de la adhesion al «<método Opus Dei».

Para emprender el camino, lo dnico
que necesitan estos hombresy
mujeres es creer en la «vision» que
tuvo el joven sacerdote espafiol
mientras realizaba sus ejercicios
espirituales. En esa perspectiva de fe,



emprender ese camino significa
entrar a formar parte de un
«proyecto» querido por Dios mismo.
Para continuar adelante por ese
camino cuentan, como veremos, con
la ayuda eficaz de esa especie de
«agencia de servicios espirituales»
que es la Prelatura.

No recuerdo bien si fue Hugo von
Hoffmannstahl, el poetay
dramaturgo austriaco, quien dijo: «el
hombre de hoy parece capaz de
entenderlo todo; todo, salvo lo que es
demasiado sencillo».

Debo reconocer que yo mismo,
«hombre de hoy», al comienzo de
esta investigacion no lo habia
entendido bien. Y cuando crei
haberlo comprendido, me di cuenta
de que probablemente, la razén de
tantos equivocos estaba
precisamente ahi: era -y es-
demasiado sencillo.



Veamos si consigo que ustedes
también lo entiendan, procediendo
paso a paso y razonando en términos
esquematicos y elementales (1o cual
servird para confirmarme que he
entendido bien).

El asunto es el siguiente: centenares
de millones de personas (unos
novecientos, segun las estadisticas
mas actualizadas) han recibido el
bautismo en la Iglesia Catolica y
forman parte objetivamente de ella.
Es la comunidad religiosa mas
numerosa en absoluto: los catolicos
no solo son casi el doble de todos los
protestantes juntos, sino que superan
también -aunque las proyecciones
estadisticas parecen ir en su contra, a
causa de su inflexion demografica- a
la suma de los musulmanes sunnies y
chiles, y también a los indues. Es al
mismo tiempo la unica comunidad
presente practicamente en todas las
partes del mundo, aunque con
distinta intensidad; al inicio de los



afos 90, parece que los unicos paises
sin catolicos -salvo los transeuntes-
eran Bahrain, Oman, las Islas
Maldivas y Groenlandia.

En esa enorme masa, es bien sabido
que no todos sacan provecho de ese
«signo» sacramental, de esa «marca»
indeleble de pertenencia que es el
bautismo. Es mas, muchos no lo
aprecian o incluso lo rechazan. Otra
parte -que quiza sea hoy la mas
numerosa- ni protesta ni se
entusiasma: cree no tener tiempo ni
posibilidades para tomar partido. Se
comportan con indiferencia, y se
limitan a acudir a la Iglesia para que
les preste algun «servicio» -no se
sabe si por conviccidn, por tradicion
0 por supersticion- con ocasion de los
hitos fundamentales en la vida del
hombre: el matrimonio, el bautizo de
los hijos y los funerales, y en algunos
casos la pintoresca Misa del Gallo
(que «da ambiente de Navidad» y



que «gusta tanto a los nifios y nos
recuerda cuando éramos nifos»).

Pero entre esos centenares de
millones, hay un buen grupo de
cristianos para los que el bautismo
no es algo irrelevante, sino que
representa de veras lo que el
Catecismo dice: estar insertado en
ese «Cuerpo de Cristo» que -como
afirmo San Pablo y desarrollo
después la teologia- es la Iglesia;
significa entrar a formar parte de un
«pueblo de Dios» que cree haber sido
redimido en la cruz del Golgota y
llamado a la resurreccion para la
vida eterna; y por el que se reciben
los derechos y se asumen los deberes
del cristiano. Personas asi, movidas
por el deseo de ser consecuentes con
su fe, han existido en todas las
épocas, y tampoco faltan en la
nuestra, piensen lo que piensen
quienes no conocen por experiencia
directa este <pueblo secreto».



A estas personas (y a traves de ellas,
a los indiferentes e incluso a los
hostiles), don Josemaria anuncio
tenazmente desde finales de los afios
veinte (usaré mis propias palabras
para expresar -si no he entendido
mal- el nucleo de su predicacion):
«Dios mismo decidio que entendiera -
aunque no sabria deciros por qué fui
elegido precisamente yo; en
cualquier caso, os aseguro que "vi"
de verdad, y que estoy obligado a
hablaros de ello- que ha llegado la
hora de acabar con un cristianismo
de primera y otro de segunda
categoria. Por un lado, unos pocos
"profesionales del evangelio” (curas,
frailes, monjas, monjes e incluso
algun que otro laico, pero "especial”,
de algin modo "consagrado"; y por el
otro, la inmensa mayoria de
amateurs del cristianismo, los de la
liga de segunda division: los
"simples" laicos, los fieles
"corrientes"; es decir, vosotros. No: el
evangelio, todo el evangelio, es para



todos. Dios pide a todos que sean
santos, que vivan el evangelio en su
integridad. Ya sé que "santo" es una
palabra ,que os asusta, porque ha
estado demasiado ligada a los que
salen en los calendarios y a los que
son canonizados en San Pedro: es
decir, a personas y a empresas
extraordinarias, que considerais
fuera de vuestro alcance. Pero no es
asi, no puede serlo: os aseguro que el
Dios de Jesucristo pide a cada
cristiano que sea "perfecto”, lo cual
debe ser posible -con su gracia- para
todos. De lo contrario, ;,por qué nos
lo pediria? ¢Por qué los evangelios
harian decir a Jesus, dirigiéndose a
todos, sin excepcion: "sed perfectos,
como mi Padre celestial es
perfecto"?».

Sigue hablando Escriva: «ademas de
"santo", cada uno de nosotros ha de
ser "apostol". Es decir, la invitacion
expresa a la esperanza cristiana, el
anuncio a los hermanos y hermanas



de ese evangelio que debemos
esforzanos en vivir en su integridad,
no es algo exclusivo para los
"misioneros", para los
"predicadores”, para esos peculiares
"profesionales de la fe" que antes
mencionabamos. La busqueda de la
santidad (que es un presupuesto
indispensable: nadie puede dar lo
que no tiene) conduce
necesariamente, como una exigencia
espontanea, al deber de comunicar a
los demas el secreto de esa alegria
que experimentais, si 0s convenceéis
en serio de que Dios es padre de
todos y de que cada uno de nosotros
es amado, y debe responder al amor
CONn amor».

«Muy edificante»: era la respuesta
habitual dentro de la Iglesia a esa
llamada universal a la santidad,
sobre todo en los decenios anteriores
al Concilio Vaticano II. Fue esa
asamblea conciliar la que hizo
familiar -gracias también al mensaje



difundido durante treinta afios por el
fundador del Opus Dei, aunque
muchos parecen haberlo olvidado-
conceptos por los que don Josemaria
habia sido tomado por loco, por
fanatico o por utépico, cuando no
por hereje. (No faltaron denuncias en
este sentido, con las consiguientes
investigaciones eclesiasticas,
suspicacias y obstaculos frecuentes y
no de poca monta). «Muy bonito y
edificante, pero ¢como llevarlo a la
practica? Santidad y apostolado, al
menos en sentido "pleno”, no pueden
ser para todos, porque la inmensa
mayoria de los cristianos tiene un
trabajo, una familia, un conjunto de
compromisos que le distraen, y
muchas veces le superan, de modo
que no se le puede pedir un esfuerzo
espiritual excesivo. Se le puede y se
le debe pedir que haga todo lo mejor
posible, pero en su situacion; quiza
disminuyendo la presion de las
preocupaciones diarias para dedicar



mas tiempo a las practicas de
piedad».

«Pero para una vida plenamente
cristiana, para una verdadera
busqueda de la santidad, seria
necesario algo que excede a estos
cristianos: dejarlo todo, es decir, salir
de su vida ordinaria, seguir no sélo
los "preceptos” que obligan a todos
los fieles, sino también los "consejos"
evangélicos: la castidad consagrada,
la pobreza de la vida en comun, la
obediencia a una regla y a unos
superiores. Es decir, deberian subir a
primera division, entrar en unos de
esos que no por casualidad se llaman
"Institutos de perfeccion”, hacerse
religiosos: pero esto no estd al
alcance del cristiano normal. En
cualquier caso, para decisiones de
ese estilo no es suficiente el
bautismo, se requiere una "vocacion"
especial que, por definicion, no es ni
puede ser para todos».



«Por lo que se refiere al apostolado,
también conviene ser realistas. El
anuncio del evangelio exige estudio,
preparacion, carisma, encargo
oficial. No es solo inoportuno: es
incluso peligroso pedir a cualquier
cristiano que sea "misionero".
Unicuique suum (a cada uno lo suyo),
y cada persona o0 cosa, en el lugar
que le corresponde: los laicos tienen
sobre todo el deber de ayudar -con
sus oraciones y con sus limosnas- a
los misioneros, a los parrocos, a los
predicadores; es decir, a esos que en
la Iglesia realizan ese servicio
esencial y tan delicado, que no puede
desempenar cualquiera. Los demas
tenemos que limitarnos a echar una
mano a los "profesionales” de la
evangelizacion, de la catequesis, de
la pastoral».

Ante tales observaciones, don
Josemaria replicaba: «El camino de la
vocacion "especial”, religiosa -la que
lleva al convento, al monasterio, al



presbiterio, al yermo- lo considero
bendito y necesario en la Iglesia.
Frailes y monjas, miembros del clero,
laicos consagrados, etc., son desde
hace tantos siglos una presencia
constante e indispensable, y 1o
seguiran siendo. Los votos de
pobreza, castidad y obediencia del
estado religioso tradicional son un
valiosisimo "signo escatologico” para
la Iglesia y para toda la humanidad:
hacen presente ya desde ahora lo
que seran las cosas al final de los
tiempos».

«Pero esta minoria de bautizados y
de bautizadas, a pesar de dar frutos
tan abundantes y de ser necesaria,
no tiene a los ojos de Dios el
monopolio de la "perfeccion”, de la
santidad y del apostolado que de ésta
se deriva necesariamente. Tengo el
deber de anunciar que todos los
cristianos pueden, deben,
santificarse en la vida ordinaria, a
través de las cosas ordinarias, sin



cambiar de trabajo, ni dejar la
familia, ni renunciar a las
ocupaciones y preocupaciones
corrientes de la persona corriente. Es
decir, haciendo como las primeras
generaciones de cristianos, que no se
distinguian de sus contemporaneos
paganos por nada externo. Se
tomaron en serio la exhortacion de
San Pablo a los cristianos de Corinto,
que el apdstol repitio tres veces para
que quedara bien grabada: "que cada
uno permanezca en la condicion que
le ha confiado el Sefior, en el modo
como Dios le ha llamado". Este es el
mensaje del Opus Dei: hacerse -
todos- santos y apdstoles
permaneciendo cada uno en su sitio,
con el mismo trabajo y en las mismas
ocupaciones, sin dejar la familia o sin
renunciar a crear una, si se tiene esa
verdadera "vocacion" al matrimonio
(si, lo repito, "vocacion"; y no es
metafora, sino en sentido pleno,
como la vocacion a la virginidad) que



Dios da a la inmensa mayoria de los
hombres y de las mujeres».

Para entenderlo mejor, escuchemos
como lo explica el futuro beato en
esta especie de «manifiesto» -una de
las muchas formas en las que
expreso la misma idea a lo largo de
cincuenta anos-, tomado de una de
sus homilias: «nuestra espiritualidad
secular, laical, se dirige a cristianos
de toda condicion que, estando en el
mundo, o mejor, perteneciendo al
mundo -son laicos corrientes-
aspiran, por vocacion divina, a la
perfeccion cristiana. Nuestra
llamada hace que precisamente
nuestra condicion secular, nuestro
trabajo ordinario, nuestra situacion
en el mundo, sean nuestro unico
camino para la santificacion y el
apostolado».

A continuacion precisaba: «No
hemos asumido una profesion laica,
"civil", para disfrazar un trabajo



apostolico: es la misma ocupacion
que tendriamos si no fuéramos del
Opus Deij, la misma que si tuviéramos
la desgracia de abandonar nuestra
"vocacion". Y concluia: "Nosotros,
hijos mios, somos gente de la calle. Y
cuando trabajamos en asuntos
temporales lo hacemos no porque no
podemos dejarlos para dedicarnos
solo a las practicas religiosas, sino
porque ése es nuestro sitio, ése es el
lugar donde encontramos a Cristo, el
lugar donde nuestra vocacion nos ha
encontrado y nos deja"».

Don Josemaria capto en la «vision»
del 2 de octubre de 1928 1o que
definia como una «verdad vieja como
el evangelio, y como el evangelio
nueva»: el valor de eternidad de los
quehaceres diarios, aparentemente
tan efimeros y con frecuencia
intrascendentes desde un punto de
vista terreno; la santificacion «desde
dentro» del mundo sin salir de €l (la
aplicacion plena de la imagen



evangélica de la levadura que actua
sobre la masa desde dentro,
formando parte de ella), a través del
trabajo: de cualquier trabajo, desde
el mas humilde al mas elevado,
siempre que sea «honrado». Y la casi
totalidad de los infinitos trabajos de
los hombres son honrados, si los
consideramos sin moralismos
estrechos ni radicalismos utopicos.
Son escasos -al menos desde la
perspectiva del Opus Dei, que
participa del «optimismo cristiano» y
de un pragmatismo que pone su
confianza en el hombre y en el
mundo- los trabajos que la vocacion
a la Prelatura llevaria a abandonar
por no ser honrados.

El clima de liberacion que nos ha
traido el evangelio no sdlo descarga
al hombre del peso de los centenares
de preceptos (cosas que hay que
hacer y cosas que hay que evitar) de
la Ley hebrea, sino que desactiva y
anula la lista de trabajos



«despreciables», «deshonrosos» y
«religiosamente peligrosos». Como
observo Joachim Jeremias, el gran
biblista aleman, en su Jerusalem en
el tiempo de jesus: «La primera
impresion que se tiene, al ojear los
elencos de los rabinos, es que queda
muy poco espacio para trabajos
dignos, tan grande es el numero de
las actividades consideradas
deshonrosas en Israel». Entre estas
ultimas aparecen: mulero, cuidador
de camellos, marinero, pastor,
vinatero, carnicero, curtidor,
herrero, joyero, cantero, vendedor
ambulante, sastre, recaudador de
impuestos, e incluso -segun algunos
«maestros de la Ley»- médico y
barbero... Aunque no se note a
simple vista, nos hallamos ante la
recuperacion de la dignidad -mas
aun: de la santidad- de cualquier
trabajo, plenamente fiel al «todo o0s
resulta licito» del Nuevo Testamento.
He aqui un elemento liberador del
hombre de no poca categoria.



Rafael Gomez Pérez escribe: «No hay
en el espiritu del Opus Dei
profesiones prohibidas, a no ser las
que se autoexcluyen al colocarse
fuera de la moral cristiana y aun de
la moral natural. No estan prohibidas
las profesiones comerciales y
mercantiles, ni las politicas, a pesar
de los topicos corrientes sobre las
dificultades de desempefar con
eficacia ese tipo de profesionesy ser,
a la vez, honrado. Segun el espiritu
del Opus Dei, se trata no sdlo de ser
honrado en esa como en las demas
profesiones, sino ademads de vivirlas
con sentido sobrenatural».

En torno al trabajo -que es como el
centro vitalgiran los intereses
legitimos y las pasiones personales y
sociales del hombre de hoy y de
mafana. Por este motivo, el mensaje
de Escriva se ha revelado tan eficaz y
tan capaz de ampliar horizontes para
el futuro. Una propuesta quiza
aparentemente nueva, pero que en



realidad es vieja, tan vieja como el
primer libro de la Biblia, el Génesis,
donde se lee: «El Sefior tomo al
hombre y lo puso en el jardin del
Edén, para que lo cultivase y lo
guardase» (2, 15).

En ese versiculo se encuentra algo de
importancia decisiva. La teologia
cristiana, sin embargo, lo ha pasado
por alto o no lo ha subrayado
convenientemente (o quiza lo ha
olvidado, o incluso borrado, bajo los
efectos de factores internos y
externos en la Iglesia). En efecto, esas
palabras del segundo capitulo del
primer libro de la Escritura judeo-
cristiana se situan antes de la caida
de los primeros padres, preceden al
pecado original de Adan y Eva. Segun
ese mismo texto sagrado, «el trabajo
aparece como una exigencia de la
naturaleza del ser humano. Solo su
lado penoso y fatigoso puede ser
considerado como un castigo del
pecado original, pero no el trabajo en



si mismo, que es algo bueno y
noble» (Dominique Le Tourneau,
sacerdote de la Prelaturay
colaborador durante afos del
fundador).

No es casualidad, apuntaba también
Escriva, que Jesus de Nazaret lo haya
confirmado con su vida: la mayor
parte de su existencia no estuvo
dedicada a la predicacion, sino a su
diaria, oscura y paciente profesion
de carpintero en un pueblo de
Galilea.

Escriva recordaba a menudo que «el
trabajo es el medio con el que el
hombre participa en la obra divina
de la Creacion. Dios ha querido que
su obra se perfeccionase cada dia por
la actividad de las manos del
hombre. El cual, en el trabajo, es
llamado a ser co-creador». Por eso, el
nombre de «Opus Dei», de acuerdo
con la interpretacion que hacia el
fundador, no significa que la Obra



fuera «de Dios» -en el sentido de
atribuirle una especie de delirante
copyright o por lo menos una
predileccion especial- sino que debia
entenderse como operatio Dei,
«trabajo de Dios»: ese «trabajo» al
que cada hombre y cada mujer esta
llamado a cooperar.

¢Les parece que estas ideas son
verdades de perogrullo para un
cristiano? En ese caso, se ve que son
gente preparada, porque muchos -
durante siglos, en la misma Iglesiano
vieron las cosas del mismo modo.
Aunque también hay que reconocer
que no se daban las condiciones
sociales y quiza tampoco las
religiosas, para llegar a esa
conclusion.

De todos modos, la historia de la
espiritualidad, como cualquier otra
historia, non facit saltus (no procede
a saltos), y el mismo Escrivd, con la
honradez de los santos, reconocia



que lo que se le habia hecho
entender, con tanta claridad, acerca
del valor salvifico de la vida
cotidiana -de la que el trabajo
constituye una parte importante-,
habia llegado en el momento
oportuno, habia encontrado las
condiciones adecuadas para ser
entendido y puesto en practica. Era
el resultado de siglos de experiencias
y de reflexiones sobre las propuestas
del evangelio.

También conviene recordar que
muchos tedlogos y autores
espirituales confundieron la fatiga
del trabajo con el mismo trabajo,
considerando a éste como una
«condena», una «expiacion de las
culpas», y no una componente
esencial de los planes de Dios al
crear el mundo y al colocar alli a sus
moradores. Es decir, el trabajo no fue
considerado como un bien en si
mismo sino, en todo caso, como un
bien para la vida espiritual: es decir,



como un medio ascético para
combatir el ocio, padre de todos los
vicios. Habia que practicarlo en la
medida en que sirve para vencer la
acedia y la pereza (ese «pecado
capital»), con todo su cortejo de
tentaciones.

Semejante concepcion
«instrumental» del trabajo llego
hasta el extremo en el célebre
sucedido de Pablo el ermitafio
(anécdota quiza legendaria, que no
debe generalizarse ni exagerarse: la
actividad de los monjes tuvo también
importantes efectos sociales y
econdomicos en el cultivo de la tierra,
en la artesania, etc.). Pablo el
ermitafio, que vivio en Egipto entre
el siglo IIT y el IV, aunque no
necesitaba trabajar para sostenerse
ni para dar limosna -se alimentaba
con los frutos de una pequefia huerta
y vivia en lugares deshabitados-, se
impuso la obligacion de confeccionar
cestas de mimbre para no



permanecer ocioso. Y al final de cada
mes, hacia un montdn con todas las
cestas y las quemaba.

Un ejército de maestros de
espiritualidad ha denostado las
«preocupaciones del siglo» -y en
particular el trabajocomo un
obstaculo para la contemplacion,
para la reflexion sobre los misterios
de Dios, para las practicas de piedad.

Después, en el corazon del Medievo,
nacieron esas ordenes religiosas que
fueron llamadas, significativamente,
«mendicantes». Como dice un
historiador: «La polémica que surgid
entre esas ordenes mendicantes y el
clero secular condujo a los primeros
a defender la posibilidad de
santificarse sin trabajar: para
ganarse la vida podia bastar la
limosna. Sus tedlogos afirman el
caracter no obligatorio de la
actividad manual; ciertamente no
por pereza, sino para dar testimonio



de pobreza y de abandono en la
Providencia».

Pero la historia, segun la exhortacion
profundamente «cristiana» del
laicista Benedetto Croce, «no debe
ser nunca justiciera, sino
justificadora». No hay que olvidar
que «la estructura social de aquellos
siglos y gran parte de los siguientes
(primero feudales, y luego marcados
por la division en estamentos),
durante los cuales los individuos no
importan en cuanto tales, sino como
miembros de las categorias que
constituyen la sociedad civil, hacia
especialmente dificil la percepcion
del valor santificante del trabajo
personal de cada uno. Es una
sociedad jerarquica, con una
continuidad de honores, prestigio y
bienes basada, sobre todo, en la
transmision hereditaria. De aqui que
se formase una mentalidad que
consideraba el trabajo algo asi como
una deshonra, o al menos carente de



valor profundo. Y viceversa, el
mensaje sobre la santificacion del
trabajo es mucho mas facilmente
comprensible en una época como la
nuestra, que ha colocado la
competencia profesional de los
individuos como fundamento de la
organizacion social».

Este analisis de José Luis Illanes, un
conocido tedlogo del Opus Dei,
demuestra que, para anunciar un
mensaje, no es preciso caer en la
injusticia de «condenar» el pasado,
juzgandolo -segun el uso tan
frecuente hoy dia, pero radicalmente
antihistorico- desde la sensibilidad y
las conquistas del presente.

En cualquier caso, no crean que la
Reforma protestante mejoro la
situacion: mas bien la agravo, a pesar
del topico muy extendido en el
hombre de la calle, al que han
llegado los ecos divulgativos de las
tesis de Max Weber.



Asi lo explica el ya citado Le
Tourneau: «La actitud de Lutero, que
da origen al protestantismo y a la
escision con Roma en el siglo XVI,
retrasara considerablemente el
descubrimiento del valor
santificador del trabajo, ya que la
concepcion protestante del pecado
original como corrupcion radical de
la naturaleza humana y la negacion
de toda utilidad salvifica de las obras
humanas, incluso realizadas en
estado de gracia, se oponen
frontalmente a ello».

Si el protestante piadoso se dedico
con tanto ahinco al comercio y a la
industria, no fue porque estuviera
convencido de que la actividad
humana tuviese algun valor a los
ojos de Dios. Todo lo contrario: ese
«gusano» que es el hombre -
aplastado por la condena divina y sin
el consuelo de una Iglesia que se le
presente como el cauce materno del
perdon de Cristo- no puede alegar a



su favor ni siquiera el mas ardiente
celo. Se trabajaba mucho en el
mundo protestante: pero no con la
alegria del que esta convencido de
que cumple con la voluntad de Dios y
colabora con su creacion, sino con la
angustia de quien desea aflojar su
atadura al agujero negro de la
predestinacion. Al que le toca, le
toca, parece decir esta teologia: unos
nacen predestinados ab aeterno al
Paraiso, a la alegria sin limite; y otros
predestinados al infierno, a
tormentos sin fin. Una suerte
establecida por un Dios inexcrutable;
un destino inamovible para el
hombre que, por mucho que ponga
buena voluntad, no es capaz sino de
«desagradar a Dios», haga lo que
haga. Ni siquiera quien sea
heroicamente fiel al evangelio puede
esperar conseguir «mérito» alguno:
es mas, ese concepto, esa misma
palabra, es una blasfemia -para los
tedlogos de la Reforma- ante el
Eterno.



Sélo queda un camino por recorrer, y
ni siquiera para cambiar la propia
suerte, que esta ya decidida de una
vez para siempre, sino unicamente
para conocerla: abalanzarse con
todas las fuerzas a trabajar, con la
esperanza de triunfar, de ganar
dinero y prestigio, de alcanzar el
éxito. Porque Dios indica en esta vida
quiénes estan predestinados a la
salvacion concediéndoles buenos
resultados en sus actividades. Al que
triunfa en su actividad humana le
espera el Cielo; el que fracasa, no solo
fracasa aqui, sino también en la
eternidad: el Dios-Patrdn le ha
incluido en la lista de los que
acabaran en el infierno para
siempre. Quien no ve coronado su
trabajo con el éxito no es mas que un
desgraciado en esta vida y esta
destinado a serlo por todos los siglos.
Quiza tenga razon mi amigo Léo
Moulin -prestigioso historiador y
sociologo, agnostico, de la
universidad de Bruselas- cuando



sostiene que, si se bebe tanto, y tan
«fuerte» (esos rios de whisky en las
peliculas americanas, sean o no de
vaqueros) en las culturas
configuradas por el protestantismo,
es para intentar alejar de uno la
sombra inquietante, presente al
menos en el inconsciente, de un
«juicio de Dios» ya pronunciado
desde el principio e inamovible para
siempre.

Ninguno de esos planteamientos
sobre el trabajo son correctos. Mas
aun, los frutos que ha dado la 6ptica
protestante han marcado la historia
y llegan hasta nosotros. Asi lo explica
Le Tourneau: «el dualismo teorizado
por Lutero y Calvino -por un lado, la
justificacion por medio de la «sola
fe» y la predestinacion, y por otro el
trabajo, carente de todo valor
salvifico ante Dios- dio origen a que
se desarrollase posteriormente una
separacion entre pietismo,
devocionalismo individualista y



humanismo sin raices religiosas, que
aun caracteriza la cultura de algunos
paises del norte de Europa y de
Norteamérica».

La Iglesia catolica, por su parte,
tampoco se mostro partidaria del
trabajo durante siglos. Al menos para
los laicos, es decir, para la inmensa
mayoria de los cristianos. Para los
«llamados», para los «consagrados»,
para los religiosos, esa concepcion
del trabajo, a pesar de ser
insuficiente, puede no estar
equivocada, y mostrarse totalmente
adecuada para su vocacion.

No se equivoca, por ejemplo, el autor
de la célebre Imitacion de Cristo,
cuando pone en guardia frente a la
«disipacion» espiritual que
acompaiia a la actividad humana, y
exhorta a la fuga mundi. Asi, en su
primer libro escribe: «Comer, beber,
vigilar, dormir, descansar, trabajar y
padecer las demas necesidades de la



naturaleza: todo esto no es sino
miseria, para el alma devota que
quiera ser del todo libre y desligada
de cualquier pecado». No se
equivoca, porque se trata de un texto
de formaciéon monastica, de una
espiritualidad para los claustros no
s6lo del Medievo, sino de todos los
tiempos. Porque la Iglesia -el mismo
Escriva lo afirmé con frecuencia, con
claridad- siempre necesitara estas
vocaciones «especiales».

«Nosotros no nacemos -dira el beato-
en oposicion a la espiritualidad de
los religiosos. El nuestro es un brote
distinto del perenne tronco del
evangelio».

Escriva tiene la clara y serena
conciencia de que la dinamica del
cristianismo auténtico esta regida
por la «ley del et-et»: Dios ha querido
que convivan en la Iglesia -no solo
por utilidad, sino de modo
indispensable- distintas vocaciones y



carismas, sin que unos excluyan a
otros. También desde este punto de
vista, su actitud es ajena al
exclusivismo obsesivo, al radicalismo
maniatico que excluye cualquier
punto de vista que no coincida con el
propio; a lo que, en definitiva, revele
los delirios de quien se siente
«elegido del Sefior», unico caudillo
autorizado por el Cielo.

Se cumple asi la advertencia del
mismo Cristo, que dijo: «en la casa
del Padre hay muchas moradas».
Cada uno esta llamado a uno de los
numerosos modos concretos
posibles: todos son igualmente
legitimos. De esto se desprende
también la decision del Opus Dei de
no reaccionar en modo alguno a los
ataques y a las criticas que tuvo que
sufrir procedentes de drdenes y
congregaciones religiosas.

El error de tanta espiritualidad
catolica, si es que hubo error, fue el



de intentar extender a todos los
bautizados una espiritualidad
legitima en si misma, pero que Dios
ha querido para pocos: para los
pocos que llama al claustro.

Ciertamente, muchos cristianos a lo
largo de la historia vieron el
problema e intentaron darle
remedio. Pero parece cierto lo que
observo el patriarca de Venecia, el
cardenal Albino Luciani (futuro Juan
Pablo 1): «<autores beneméritos
habian ensefiado a los fieles una
"espiritualidad de los laicos" [casi
sempre una "version reducida”,
adaptada y menos exigente que la de
los "perfectos”, los religiosos y los
eclesiasticos], mientras que Escriva
ofrece una "espiritualidad laical"». Es
decir, verdaderamente autonoma,
«distinta» de la clerical, que tiene su
valor y su vigencia para quien sea
llamado a ese estado, pero que no
puede ser el modelo unico en el que



deben inspirarse los cristianos
corrientes.

Escriva dice a estos ultimos que,
como exige el evangelio, no deben
esforzarse por ser perfectos a pesar
de su profesion o de su oficio; sino
por medio de €l, gracias a €l, por muy
mundanos que parezcan; porque no
hay -o casi- trabajo alguno que no
pueda ser santificado y en el cual no
se pueda uno santificar.

Permanecer donde se esta y alli
«buscar la santidad y ejercer el
apostolado entre los colegasy
amigos, cada uno en su propio
ambiente, en su profesion y trabajo,
sin cambiar de estado». Y también:
«no te digo que puedas santificarte a
pesar de ser un laico corriente, un
simple bautizado que vive y trabaja
en el mundo. Lo que yo te digo es que
tu puedes -debes- santificarte
precisamente porque eres laico».



Asi se entiende el lema con el que el
beato sintetizo el .contenido
principal de lo que habia «visto»:
«santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo». Y a continuacion,
«santificar a los demas con el
trabajo», que es la actividad
misionera, apostdlica.

Como afirman los expertos, aunque
creo que cualquiera que reflexione
un poco lo confirmara, nos
encontramos mucho mas alla de la
tradicional espiritualidad «para los
laicos». Esta espiritualidad habia
desarrollado, para cada cristiano,
una teoria sobre «los deberes del
propio estado» (donde se incluyen
también las obligaciones de la
profesion). Este «estado», sin
embargo, se limitaba a una parte del
hombre, al que se miraba sobre todo
en funcién de sus deberes, sin crear
una auténtica «espiritualidad» o
«teologia del trabajo». El ejercicio de
una profesion se entendia como una



dura necesidad para vivir y para
desarrollar las virtudes requeridas
para atravesar este «valle de
lagrimas» y salvarse.

En cambio, en Escriva hallamos una
propuesta de «unidad de vida»: no
solo se supera sino que se destruye la
«doble vida», la tradicional
esquizofrenia bien conocida por
tantas generaciones catdlicas, incluso
recientes: los laicos divididos entre el
deseo de «perfeccion», que parece
exigir el abandono del mundo, y la
necesidad de permanecer en el
mundo por causa de los deberes
familiares y profesionales.

No hay que salir del mundo -anuncia
el Opus Dei-, porque el cristiano es
«del mundo», él mismo es «mundo»,
y por eso al mundo hay que salvarlo
desde dentro, no desde fuera. Como
decia antes: es la levadura que esta
dentro de la masa, que se hace masa
y la fermenta desde dentro.



Los religiosos mas «abiertos»
teorizaban con la mejor de las
intenciones, durante las ultimas
décadas -y algunos aun lo siguen
haciendo- sobre la necesidad de ir
«hacia» el mundo, de «acercarse» o
de «unirse» a los que trabajan. Cosas
buenisimas, observa Escriva, pero
que presuponen una dindmica desde
fuera hacia dentro, propia de quien
ha recibido una vocacion de
separacion del mundo. No sucede asi
para la vocacidn al Opus Dei: se
permanece donde se estd, no se sale
de él ni siquiera en sentido
psicoldgico: alli uno se santifica y
santifica a los demas.

«El Opus Dei no es el ultimo estadio,
el mas avanzado, de la
mundanizacion, de la
desacralizacion de los frailes, de las
monjas, de los clérigos. No tenemos
que esforzarnos para «ser como los
otros», porque esos «otros» son laicos
como nosotros, necesitados tan solo



de ser ayudados a descubrir que su
vida ordinaria puede ser el lugar
donde se forje la felicidad eterna de
cada uno». Estas palabras,
naturalmente, son del beato Escriva.

Para comprenderlo mejor transcribo
otro pasaje significativo (también por
la fecha, pues es del mitico 1968):
«Espero que llegue un momento en el
que la frase los catdlicos penetran en
los ambientes sociales se deje de
decir, y que todos se den cuenta de
que es una expresion clerical. En
cualquier caso, no se aplica para
nada al apostolado del Opus Dei.' Los
miembros de la Obra no tienen
necesidad de penetrar en las
estructuras temporales, por el simple
hecho de que son ciudadanos
corrientes, iguales a los demas, y por
tanto ya estaban alli».

Asi, por ejemplo, un abogado, un
obrero, no son «miembros del Opus
Dei que trabajan como abogado o



como obrero», sino «un abogado, un
obrero que, para lo que se refiere a
su formacion espiritual, son
miembros del Opus Dei».

Traigo otras palabras textuales
(comprenderan que acumule varias
citas, pues me parece que se trata de
un punto capital): «quien pensase
que la vida espiritual se construye de
espaldas al trabajo, no comprenderia
nuestra vocacion: para nosotros, el
trabajo es el medio especifico de
santificacion. Nuestra vida interior -
de contemplativos en medio del
mundo- mana y adquiere vigor en la
vida exterior de trabajo de cada
uno».

Sino yerro al interpretar esta
espiritualidad, al célebre precepto de
San Benito a sus monjes se le podria
dar la vuelta: mas que «ora et
labora» (un trabajo que se superpone
a la oracion, un tiempo dedicado al
esfuerzo manual o intelectual que se



inserta entre el rezo en el coro o en
la iglesia de las distintas horas del
breviario), seria un «labora et

ora» (la oficina, la fabrica, el coche, la
calle, el hogar, se convierten en
iglesia, en lugar de oracion). «El
trabajo exterior no debe provocar
una interrupcion en la oracion, del
mismo modo como el latido del
corazon no distrae la atencion que
dedicamos a nuestros quehaceres,
sean los que sean»: es otro de sus
consejos.

¢Pero no podria conducir todo esto a
un activismo buscado como fin en si
mismo? Escriva insiste en que «la
vocacion especifica del Opus Dei nos
lleva a convertir lo ordinario, lo
corriente -que para la inmensa
mayoria de las personas suele ser el
trabajo profesional- en un camino de
encuentro con Dios. Con ese Dios de
Cristo del cual, en esta perspectiva,
todo parte y al que todo debe tender
y al cual el mundo en su totalidad



debe ser reconducido desde dentro,
por hombres que sean enteramente
del mundo, vivan en el mundo, y al
mismo tiempo no sean "mundanos”».
El esfuerzo profesional mismo,
insiste, debe convertirse en un lugar
de «contemplacion»: «No se trata de
alternar momentos de trabajo con
momentos de oracion, sino -ademas
de dedicar cada dia un tiempo fijo a
la oracion-, de transformar las horas
de trabajo, por muy intensas que
sean, en horas de contemplacion:
"contemplativos en medio del
mundo"».

En este sentido, Camino aporta
reflexiones muy ilustrativas. Su
redaccioén tiene en cuenta las
posibles desviaciones. Asi, el punto
81 afirma: «la accion no vale nada
sin la oracion». Y el punto siguiente:
«Primero, oracion; después,
expiacion; en tercer lugar, muy en
"tercer lugar", accion».



Uno de los documentos que he
recabado sobre la historia de la
institucion dice asi: «Desde los
comienzos del Opus Dei, ha sido
continua la insistencia en la oracion.
Tanto cuando era comun entre los
catdlicos menospreciar la accién
apostolica, como cuando (como es
ahora especialmente frecuente) la
oracion personal es tachada de
"Intimismo", usando el término en
sentido peyorativo. En el espiritu de
la Obra esta claramente marcado -
siguiendo la doctrina de la Iglesia, y
la experiencia de cualquier
espiritualidad verdadera- que la
oracion es lo primero».

Por consiguiente, estamos ante gente
«del mundo», y que permanece en el
«mundo». Pero permanecen con una
especial actitud espiritual, como
advierte el documento que cité
anteriormente: «Referirse al Opus
Dei sin hacer mencion explicita a la
dedicacion a la oracion en medio del



trabajo cotidiano y a la normalidad
de la vida es negar su esencia. Todo -
se dice todo- en la Obra se dirige a
facilitar a los miembros el encuentro
con Dios a través de una vida de
continua oracion».

Al menos, este es su programa, en
neto contraste con las acusaciones y
a las sospechas de activismo, de
eficacismo, de «managerismo», que
han lanzado contra Escriva y los
suyos desde fuera de la Iglesia y
también desde dentro.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-
estas-labora-et-ora/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/
https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/
https://opusdei.org/es-es/article/sigue-donde-estas-labora-et-ora/

	Sigue donde estás: "Labora et ora"

