opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (V): Para
que la musica suene

La vocacion al Opus Dei es una
llamada a interpretar una
partitura, a tocar una musica de
Dios que tiene tantas
variaciones como personas.

01/03/2019

Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (V): Para que la
musica suene

Descarga el libro electronico: «Algo
grande y que sea amor»


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

Cuando Jesus hablaba del Reino de
Dios, sabia que se trataba de algo
muy distinto de lo que podian
imaginar quienes le oian; muy
distinto también de lo que tendemos
a imaginar nosotros hoy. Por eso
empleaba pardbolas: relatos e
imagenes que, mas que dar una
definicién, invitan a adentrarse en
un misterio. Jesus compara el Reino
de Dios, por ejemplo, con «un grano
de mostaza que, cuando se siembra
en la tierra, es la mas pequena de
todas las semillas que hay en la
tierra; pero, una vez sembrado, crece
y se hace mayor que todas las
hortalizas, y echa ramas grandes, de
manera que los pajaros del cielo
puedan anidar bajo su sombra» (Mc
4,31-32). Un grano pequeiio que se
entierra, que desaparece a los ojos de
los hombres y cae en el olvido; pero
que no para de crecer, mientras la
historia sigue su curso,



aparentemente ajena a €l. Crece,
incluso de noche, cuando nadie lo
cuida, cuando nadie le presta
atencion.

El 2 de octubre de 1928 Dios hizo que
san Josemaria descubriera en su
alma una semilla que solo El podia
haber puesto: un pequeiio grano de
mostaza que estaba llamado a crecer
en el gran campo de la Iglesia. Se
conserva una nota, escrita al cabo de
unos meses, en la que recoge en unos
pocos rasgos el codigo genético de esa
semilla: «Simples cristianos. Masa en
fermento. Lo nuestro es lo ordinario,
con naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. Todos santos! Entrega
silenciosa»'". Desde que Dios le dio la
mision de cuidar de esa semilla, san
Josemaria ya no vivio para otra cosa.
Y lo que entonces era todo promesa,
todo esperanza, hoy es un arbol
frondoso que acoge a muchas almas
y da sabor a muchas vidas.



Lo normal es querer ser santo

«Cada santo —escribe el Papa—es
una mision; (...) es un mensaje que el
Espiritu Santo toma de la riqueza de
Jesucristo y regala a su pueblo»®,
San Josemaria recibio un mensaje y
lo encarno. Se convirtio él mismo en
el mensaje, y su vida y sus palabras
empezaron a interpelar a muchas
personas. «Que tu vida no sea una
vida estéril. —Sé util. —Deja poso.
[lumina, con la luminaria de tu fey
de tu amor (...). Y enciende todos los
caminos de la tierra con el fuego de
Cristo que llevas en el corazén»".
Elllevaba ese fuego dentro, como
percibio enseguida José Luis
Muzquiz, uno de los primeros fieles
del Opus Dei que recibieron la
ordenacion sacerdotal. En su primer
encuentro con €l, san Josemaria le
hablo de algo que quiza nadie antes
le habia planteado: ser apostol en su
lugar de trabajo. Y enseguida afnadio:



«no hay mas amor que el Amor; los
otros amores son pequefios». Este
giro impresiono profundamente a su
interlocutor: «Se veia que le salia del
fondo del alma, de un alma
enamorada de Dios. Los circuitos
mentales que yo tenia terminaron
entonces de fundirse»'.

En una Misa de accion de gracias por
la beatificacion de esta alma
enamorada, el entonces cardenal
Ratzinger explicaba, con esa mezcla
tan suya de llaneza y profundidad,
como «el significado de la palabra
“santo” ha experimentado a lo largo
de los tiempos un estrechamiento
peligroso, que sin duda sigue
influyendo aun hoy. Nos hace pensar
en los santos que vemos
representados en los altares, en
milagros y virtudes heroicas, y nos
sugiere que la santidad es para unos
pocos elegidos, entre los que no nos
podemos incluir. Entonces dejamos
la santidad para esos pocos, cuyo



numero desconocemos, y nos
conformamos simplemente con ser
como somos. En medio de esta apatia
espiritual, Josemaria Escriva ha
actuado como un despertador,
clamando: No, la santidad no es lo
extraordinario sino lo ordinario, lo
normal para cada bautizado. La
santidad no consiste en ciertos
heroismos imposibles de imitar, sino
que tiene mil formas y puede hacerse
realidad en cualquier sitio y
profesion. Es la normalidad»[5].

Lo natural, pues, para un cristiano,
es querer ser santo. Por eso, desde
muy pronto, san Josemaria escribia:
«Los santos no han sido seres
deformes; casos para que los estudie
un médico modernista. Fueron, son
normales: de carne, como la tuya. —
Y vencieron»[6]. La llamada al Opus
Dei supone una toma de conciencia
de esta normalidad de la santidad; el
deseo de convertirse en «intérpretes»
de este sencillo mensaje, de esta



musica. Existen, en efecto, las
«partituras»: la vida y la predicacion
de san Josemaria; la proclamacion de
la llamada universal a la santidad,
por parte del Concilio Vaticano II[7];
el magisterio reciente de los Papas,
que desarrolla esa ensefianza... V,
sobre todo, el Evangelio[8]. Existen,
pues, las partituras; pero es
necesario que la musica suene en
todos los rincones del mundo, con
una infinidad de variaciones que
estan todavia por ver la luz: las vidas
concretas de muchos cristianos.

Tan de cerca que vivamos con Fl

Al inspirar el Opus Deli, el Sefior
regald a su Iglesia un camino, una
espiritualidad «disefiada» para
encarnarse en todo tipo de paisajes
cotidianos, para fusionarse con el
trabajo y la vida normal y corriente
de personas muy distintas. Este
mensaje esta expuesto y glosado por
san Josemaria en numerosos escritos,



homilias, encuentros de familia,
viajes de catequesis, etc., en todos los
cuales resuena la afirmacion
contenida en uno de los puntos de
Surco: «De lejos —alla, en el
horizonte— parece que el cielo se
junta con la tierra. No olvides que,
donde de veras la tierra y el cielo se
juntan, es en tu corazon de hijo de
Dios»[9]. Por eso, aunque la vocacion
al Opus Dei llene a las personas de
iniciativa, de ganas de mejorar su
entorno, no las lleva
fundamentalmente a hacer cosas, o a
hacer mas cosas de las que ya llevan
entre manos. Las lleva sobre todo a
hacerlas de otro modo, estando con
Dios en todo lo que hacen,
procurando compartir todo con El.
«Hijos mios, seguir a Cristo (...) es
nuestra vocacion. Y seguirle tan de
cerca que vivamos con El, como los
primeros Doce; tan de cerca que nos
identifiquemos con El, que vivamos
su Vida, hasta que llegue el
momento, cuando no hemos puesto



obstaculos, en el que podamos decir
con san Pablo: No vivo yo, sino que
Cristo vive en mi (Gal 2,10)»".

Uno de los primeros
supernumerarios recuerda su
sorpresa cuando el Fundador de la
Obra le dijo: «Dios te llama por
caminos de contemplacion». Para €l,
que estaba casado y con hijos, y que
tenia que luchar por sacar adelante
su familia, fue «un verdadero
descubrimiento»[11]. En otra
ocasion, san Josemaria aconsejaba:
«Habla, habla con el Sefior: “Que me
canso, Sefor, que no puedo mas.
Sefior, que esto no me sale; ;como lo
harias?”»[12]. Eso, precisamente, es
la contemplacion en medio del
mundo: una mirada profunda y
carifiosa a la realidad, que se nutre
de la mirada de Dios, por un dialogo
continuo con él. San Josemaria
resumia este bonito desafio en frase
redonda: «cuanto mas dentro del
mundo estemos, tanto mas hemos de



ser de Dios»[13]. Y esta cercania, esta
amistad tan intensa con El, es la raiz
de la que brotan dos rasgos que, aun
sin ser exclusivos de la vocacion a la
Obra, tienen un relieve particular
para los cristianos a los que Dios
llama por este camino: la llamada a
ser apostoles, a dar a conocer a
Cristo, y la mision de transformar y
reconciliar el mundo con Dios a
traveés de su trabajo.

Antes de detenernos en ellos, sin
embargo, surge logicamente una
pregunta: si, como san Josemaria
predico durante toda su vida, y el
Papa nos ha recordado
recientemente, la santidad es para
todos; si el Sefior manda a todos los
cristianos a comunicar el evangelio,
iqué es entonces lo especifico de la
vocacion al Opus Dei como respuesta
a la llamada a encontrar a Dios en
medio del mundo?



Es relativamente sencillo de explicar
si tenemos en cuenta que las diversas
vocaciones cristianas son
determinaciones, modalidades o
cauces de la vida y la vocacion
comunicadas por el bautismo.
Concretamente, «la vocacion al Opus
Dei recoge, acoge, encauza la entrega
0 dedicacidn a Dios y a los demads que
es reclamada por la vocacion
cristiana; lo unico que se afiade de
peculiar es, precisamente, el cauce:
que esa dedicacion se lleva a cabo
formando parte de una concreta
institucion de la Iglesia (el Opus Dei):
con una determinada espiritualidad
y con unos precisos medios
formativos y apostolicos»[14], que se
dirigen en particular a servir a Dios y
a los demas a través del trabajo y de
las cosas normales de todos los dias.
Dicho de otro modo: quien descubre
y acoge su llamada al Opus Dei se
decide a dar su vida por los demas
(esa es la esencia de la vida
cristiana), y cuenta con un camino



para acometer ese reto, de la mano
de Dios, y con la ayuda de una gran
familia. Y por eso esta dispuesto a
poner todo lo que pueda de su parte
para que este carisma alimente su
vida interior, ilumine su inteligencia,
enriquezca su personalidad... de
modo que pueda efectivamente
encontrar a Dios en suvida y, a la
vez, compartir ese hallazgo.

La iluminacion divina del dos de
octubre de 1928, y otras que le
siguieron, mostraron a san Josemaria
que debia dedicar su vida a
promover entre todos los cristianos
corrientes -hombres y mujeres que
viven en el mundo, dedicados a las
mas diversas tareas humanas- la
conciencia de que todos estan
llamados a la santidad y al
apostolado. Y a hacerlo promoviendo
una institucion, el Opus Dei,
integrada por cristianos corrientes
que, acogiendo la llamada divina a
hacer suyo ese ideal, dieran



testimonio con sus propias vidas no
solo de su grandeza sino también de
la posibilidad, con la ayuda de la
gracia, de procurar llevarlo a la
practica, aun contando con las
propias limitaciones.

Todos los que tengan el corazon
grande

En el camino de Betania a Jerusalén,
Jesus siente hambre. Busca algo de
comer y se acerca a una higuera (Mt
21,18). «Se acerca a ti y se acerca a
mi. Jesus, con hambre y sed de
almas. Desde la Cruz ha clamado:
sitio! (Jn 19,28), tengo sed. Sed de
nosotros, de nuestro amor, de
nuestras almas y de todas las almas
que debemos llevar hasta El, por el
camino de la Cruz, que es el camino
de la inmortalidad y de la gloria del
Cielo»™.

La vocacion a la Obra supone un
fuerte «contagio» de esa hambrey
sed de Dios. Cuando san Josemaria se



esforzaba por sacar adelante la
primera residencia de la Obra, habia
quienes le encarecian a no
precipitarse. En un retiro anotaba:
«Prisa. No es prisa. Es que Jesus
empuja»[16]. Le urgia, como a san
Pablo, el amor de Cristo (Cfr. 2 Cor
5,14). Y con esa misma urgencia
serena quiere Dios que llamemos a la
puerta de cada uno y de cada una:
«jDate cuenta, quienquiera que seas,
de que eres amado!»"”. Y esto con
normalidad, con naturalidad,
queriendo y dejandose querer por
todos, ayudando, sirviendo,
transmitiendo lo que sabemos,
aprendiendo, compartiendo retos y
trabajos, problemas y angustias,
creando lazos de amistad... Ahi
donde nacemos, donde trabajamos,
donde descansamos, donde
compramos, podemos ser fermento,
levadura, sal, luz del mundo.

Dios no llama a su Obra a
superhéroes. Llama a gente normal,



con tal de que tengan un corazon
grande y magnanimo, un corazon en
el que quepan todos. Asi lo
vislumbraba ya san Josemaria en un
texto de los primeros afios, pensando
en quienes podrian recibir la
llamada de Dios a la Obra: «no caben:
los egoistas, ni los cobardes, ni los
indiscretos, ni los pesimistas, ni los
tibios, ni los tontos, ni los vagos, ni
los timidos, ni los frivolos. Caben: los
enfermos, predilectos de Dios, y
todos los que tengan el corazon
grande, aunque hayan sido mayores
sus flaquezas»"®. En resumen,
quienes descubren que Dios les llama
al Opus Dei pueden ser personas con
defectos, con limitaciones, con
miserias; pero también con ideales
grandes, con ansias de amar, de
pegar a los demas el amor de Dios.

Amar el mundo como lo ama Dios

«Tanto amo Dios al mundo —leemos
en el evangelio de san Juan— que le



entrego a su Hijo Unigénito, para que
todo el que cree en €l no perezca,
sino que tenga vida eterna» (Jn 3,16).
Dios ama apasionadamente el mundo
que ha creado, que no solo no es un
obstaculo para la santidad, sino que
es su lugar nativo. Y el mensaje de la
Obra lleva en su entrafia esta
conviccion: podemos ser santos no a
pesar de vivir en el mundo, sino
precisamente con ocasion de él,
profundamente metidos en él.
Porque el mundo, esa misteriosa
amalgama de grandezas y miserias,
de amor y odio, de rencor y perdon,
de guerras y paz, «esta esperando la
manifestacion de los hijos de

Dios» (Rm 8,19).

Para hablar de nuestra relacion con
el mundo, el Génesis se sirve de dos
verbos: «guardar» y «cultivar» (cfr.
Gn 2,15). Con el primero, que se
emplea también para expresar el
cumplimiento de los mandamientos,
el Sefior nos hace responsables del



mundo; nos dice que no podemos
usarlo de un modo despdtico. Con el
segundo, «cultivar», que significa
tanto «trabajar» (habitualmente la
tierra), como «dar culto» (cfr. Nm
8,11), Dios une el trabajo al culto:
trabajando no solo nos realizamos,
sino que también damos un culto
agradable a Dios, porque amamos el
mundo como lo ama El. Santificar el
trabajo es por eso, en definitiva,
hacer el mundo mas bello, hacer
espacio en €l para Dios.

Fl mismo ha querido guardar y
cultivar el mundo que salio de sus
manos de Creador, trabajando con
manos de hombre, de criatura. Si
durante siglos los afios de la vida
oculta del Sefior en el taller de
Nazaret se percibieron como afios de
oscuridad, sin brillo, a la luz del
espiritu de la Obra se hacen «claros
como la luz del sol (...), resplandor
que ilumina nuestros dias y les da
una auténtica proyeccion»™. Por eso



san Josemaria animaba a sus hijos a
meditar con frecuencia ese trabajo,
que nos recuerda el crecimiento del
grano de trigo, escondido y silencioso.
Asi crecia Jesus —€l mismo se
compararia mads tarde al grano de
trigo (cfr. Jn 12,24)— en el taller de
José y el de su Madre, en aquel taller-
hogar.

La vida sencilla de la Sagrada Familia
muestra como hay trabajos que,
aunque parecen humildes a una
mirada terrena, a los ojos de Dios
tienen un valor inmenso, por el
amor, el cuidado y las ganas de ser
util que se pone en ellos. Por eso,
«santificar el trabajo no es hacer algo
santo mientras se trabaja, sino
precisamente hacer santo el trabajo
mismo»™”, De esta manera, «el
trabajo humano bien terminado se
ha hecho colirio, para descubrir a
Dios (...) en todas las cosas. Y ha
ocurrido precisamente en nuestro
tiempo, cuando el materialismo se



empefa en convertir el trabajo en un
barro que ciega a los hombres, y les
impide mirar a Dios»™".

Para dar fruto, el grano necesita
esconderse, desaparecer. Asi veia su
vida san Josemaria: «ocultarme y
desaparecer es lo mio, que solo Jesus
se luzca»[22]. Y asi también quiere
Dios que vean su vida todos los
hombres y las mujeres que El llama y
seguira llamando a la Obra. Como los
primeros cristianos: personas
normales y corrientes que, si
armaron ruido, no lo hicieron para
cosechar aplausos, sino para que
Dios pudiera lucirse. Personas que,
sobre todo, «vivieron de Cristo y que
dieron a conocer a Cristo (...):
sembradores de paz y de alegria, de
la paz y de la alegria que Jesus nos ha
traido»[23].

Eduardo Camino / Carlos Ayxeld




™ Apuntes intimos, n. 35, en P.
Rodriguez, F. Ocdriz, J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp 1993, p.
216.

® Francisco, Ex. ap. Gaudete et
exsultate (19-11I-2018), n. 21.

¥ San Josemaria, Camino, n. 1.

' camino, edicién critico-histérica,
comentario al n. 417.

[5] J. Ratzinger, Homilia, 19-V-1992,
citada en Romana, n. 14 (1992) p. 48,
y disponible en espafiol aqui.

[6] Camino, n. 133.

[7] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium (21-X-1964), n. 40.

[8] Cfr. Juan Pablo II, EX. Ap.
Christifideles laici (30-X11-1988), nn.
16-17; Benedicto XVI, Audiencia, 13-
IV-2011; y, mas recientemente, la
exhortacion apostolica Gaudete et


https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/
https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-en-la-basilica-de-los-doce-apostoles/

exsultate (19-111-2008) del Papa
Francisco.

[9] San Josemaria, Surco, n. 309

19 Fn didlogo con el Sefior, edicion
critico-histérica, Rialp, Madrid 2017,
p- 101.

[11] V. Garcia Hoz, “Mi encuentro con
Monsefior Escriva de Balaguer”, en
R. Serrano (ed.) Asi le vieron, Rialp,
Madrid, 1992, p. 83.

[12] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar en Tajamar, 22-
X-1972 (recogidas en el documental
“El corazon del trabajo”).

[13] San Josemaria, Forja, n. 740.

[14] F. Ocariz, “La vocacion al Opus
Dei como vocacidn en la Iglesia”, en
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp,
Madrid, 2014, p. 169.

"5 San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
202.


https://opusdei.org/es-es/video/el-corazon-del-trabajo-san-josemaria/

[16] Apuntes intimos, n. 1753, citado
en Vazquez de Prada, A. El Fundador
del Opus Dei (I), Rialp, Madrid 2010,
9% ed., p. 511.

"7 San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza &
Janés, Barcelona 1994, p. 19.

"8 San Josemaria, Instruccion, 1-
IV-1934, n. 65.

"9 San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 14.

#p Ocariz, Naturaleza, gracia 'y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

2 Beato Alvaro del Portillo, Carta,
30-IX-1975 (AGP, biblioteca, P17,
1991, vol. II, p. 63).

[22] San Josemaria, Carta, 28-1-1975,
en E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.



[23] Es Cristo que pasa, n. 30.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/ser-del-opus-
dei/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-opus-dei/

	Algo grande y que sea amor (V): Para que la música suene

