
opusdei.org

SER DEL MUNDO Y
LLAMADA A LA
SANTIDAD

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

28/11/2011

Pero dejemos ya los prolegómenos y
abordemos la exposición del espíritu
del Opus Dei, de acuerdo con la
metodología genética recién



indicada. Preguntémonos, pues:
¿cómo se inicia la predicación del
Fundador de la Obra?, ¿a quiénes se
dirige? Ya lo hemos dicho: a
cristianos corrientes ocupados en las
tareas normales de los hombres, en
el trabajo profesional, en los afanes
sociales o universitarios, en las
incidencias de la vida de familia... El
ser del mundo no es -recordémoslo
de nuevo- un objetivo, una finalidad,
sino un presupuesto. No hay en la
espiritualidad del Opus Dei nada que
hable de alejamiento del mundo, de
separación del mundo: es una
espiritualidad que mira
derechamente al cristiano que vive
en las estructuras temporales, cuya
ocupación es el trabajo profesional,
cuya existencia transcurre en el
marco normal del vivir del común de
los hombres; una espiritualidad que
mira a ese cristiano precisamente
para hacerle descubrir el sentido
divino de la realidad que le circunda
y en la que está inmerso. A eso aspiro



siempre, en efecto, la acción
sacerdotal del Beato Josemaría: a
provocar en sus oyentes,
precisamente mientras se
encontraban insertos en las más
diversas tareas y ocupaciones
seculares, la conciencia de lo que
implica ser cristiano, la conciencia de
que Dios llama, de que Dios espera
una respuesta, y una respuesta que,
en su caso, había de ser dada a través
de esas realidades que integraban, y
debían continuar integrando, su vida

„Lo que a ti te maravilla a mí me
parece razonable. -¿Que te ha ido a
buscar Dios en el ejercicio de tu
profesión? -Así buscó a los primeros:
a Pedro, a Andrés, a Juan y a
Santiago, junto a las redes; a Mateo,
sentado en el banco de los
recaudadores... Y, ¡asómbrate!, a
Pablo, en su afán de acabar con la
semilla de los cristianos“, se afirma
en Camino ( 3). Y ahí te ha ido a
buscar, podríamos añadir



completando ese punto de Camino
con otros textos del Beato Josemaría,
para darte a conocer el verdadero
valor de ese mundo en el que vivías.
Desde los inicios de su apostolado, el
Fundador de la Obra proclamó, en
efecto, que „todos los caminos de la
tierra pueden ser ocasión de un
encuentro con Cristo“ (4). „Con el
comienzo de la Obra en 1928 -podía
comentar, con plena verdad, años
más tarde, en una entrevista de
prensa-, mi predicación ha sido que
la santidad no es cosa para
privilegiados, sino que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las
profesiones, todas las tareas
honestas“ (5).

Al hablar de vocación, de llamada, de
ese momento en el que el hombre
reconoce el querer de Dios para con
él, el Beato Josemaría, sin desconocer
las características de invitación e
impulso que tal realidad supone, ha



subrayado especialmente lo que
implica de luminosidad de luz.
Probablemente, entre otras cosas,
porque desde una perspectiva
secular, ese rasgo es determinante:
vocación, en este caso, no es llamada
a dejar el lugar en que se está, sino
invitación a vivir de forma nueva la
existencia, que ya se posee, y ello
como consecuencia de una luz que
permite advertir en esa existencia
dimensiones divinas que antes
permanecían ocultas (6). La
vocación, afirma en una de sus 
Cartas , „es una visión nueva de la
vida. Es como si se encendiera una
luz dentro de nosotros“ (7). „La
vocación -reitera en una homilía-
enciende una luz que nos hace
reconocer el sentido de nuestra
existencia. Es convencerse, con el
resplandor de la fe, del porqué de
nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendrá, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no



sospechábamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su
verdadero sitio: entendemos a dónde
quiere conducirnos el Señor, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confía. Dios nos
saca de las tinieblas de nuestra
ignorancia, de nuestro caminar
incierto entre las incidencias de la
historia, y nos llama con voz fuerte,
como un día lo hizo con Pedro y con
Andrés: Venite post me, et faciam vos
fieri piscatores hominum (Mt 4,19),
seguidme y yo os haré pescadores de
hombres, cualquiera que sea el
puesto que en el mundo
ocupemos“ (8).

Esa luz divina trae consigo, si es
acogida por el corazón humano, un
fuerte cambio interior: una
conversión de la mente y de la
voluntad centrándolas en Dios. Pero,
en el laico, en el seglar, en el
cristiano corriente, todo eso tiene
lugar allá donde esa persona estaba,



sin abandonar la propia profesión u
oficio, sin separarse del propio vivir
ordinario, antes, al contrario,
sintiéndose más radicalmente ligado
a él como consecuencia de las
riquezas nuevas que la luz
vocacional ha revelado.

Toda una amplia gama de textos del
Fundador del Opus Dei glosa esa
realidad. Varios se remontan a los
años iniciales de su predicación,
cuando debía corregir la tendencia,
dominante en diversos ambientes, a
identificar vocación con vocación
religiosa y, por tanto, con invitación a
apartarse del mundo. Asi ocurre, por
ejemplo, en todos aquellos textos en
los que, haciéndose eco de unas
palabras paulinas que cada uno,
hermanos, permanezca ante Dios en
el estado en que fue llamado“ (9)-,
previene contra lo que llama „la
locura de salirse de su sitio“. „No
sacamos a nadie de su sitio -
afirmaba, por ejemplo, en una de sus



Instrucciones ( 10)-. Cada uno de
vosotros continúa en el lugar y en la
posición social que en el mundo le
corresponde. Y, desde allí, sin la
locura de cambiar de ambiente, ¡a
cuántos daréis luz y energía!.... sin
perder vuestra energía y vuestra luz:
por la fe y por la gracia de Jesucristo, 
in qua stamus et gloriamur in spe
gloriae filiorum Dei , en la que nos
sentimos firmes esperando la gloria
de los hijos de Dios (Rm 5,2)“ (11). Y
en una de las Cartas : „Sin sacar a
nadie de su sitio, hemos venido a
dignificar todas las ocupaciones
humanas“ (12). De ahí que en Camino
añada: „Alégrate, si ves que otros
trabajan en buenos apostolados. -Y
pide, para ellos, gracia de Dios
abundante y correspondencia a esa
gracia. Después, tú, a tu camino:
persuádete de que no tienes
otro“ (13).

En esa línea se sitúan también
aquellos textos en los que, frente a



novelerías ilusorias e irreales, invita
a centrarse en la vida corriente.
„Misionero. -Sueñas con ser
misionero. Tienes vibraciones a lo
Xavier: y quieres conquistar para
Cristo un imperio. -¿El Japón, China,
la India, Rusia.... los pueblos fríos del
norte de Europa, o América, o África,
o Australia? -Fomenta esos incendios
en tu corazón, esas hambres de
almas. Pero no me olvides que eres
más misionero „obedeciendo“. Lejos
geográficamente de esos campos de
apostolado, trabajas „aquí“ y „allí“:
¿no sientes -¡como Xavier!- el brazo
cansado después de administrar a
tantos el bautismo?“ (14); „Me hablas
de morir „heroicamente“. -¿No crees
que es más „heroico“ morir
inadvertido en una buena cama,
como un burgués... pero de mal de
Amor?“ (15).

En ocasiones, esa llamada a lo real, a
lo concreto, a lo que libera de
ensueños vanos e ilusorios, se



expresa mediante una expresión
castiza, fruto de un juego de palabras
no exento de ironía: „ mística
ojalatera “, mística del ojalá, del
posponer esfuerzos haciendo
depender toda decision y todo
empeño de un eventual futuro por
cuyo advenimiento no se lucha, ya
que, en el fondo del alma, se piensa
que nunca tendrá lugar. „Dejaos -
exclamaba en una homilía-, pues, de
sueños, de falsos idealismos, de
fantasías, de eso que suelo llamar
mística ojalatera -¡ojalá me hubiera
casado, ojalá no tuviera esta
profesión, ojalá tuviera más salud,
ojalá fuera joven, ojalá fuera
viejo!...-, y ateneos, en cambio,
sobriamente, a la realidad más
material e inmediata, que es donde
está el Señor: „mirad mis manos y
mis pies“, dijo Jesús resucitado: „soy
yo mismo. Palpadme y ved que un
espíritu no tiene carne y huesos,
como veis que yo tengo“ (Lc
24,39)“ (16).



La expresión „mística ojalatera“
tiene, en verdad, doble filo: de una
parte, denuncia escapismos y
evasiones que llevan a eludir los
auténticos requerimientos de la
vocación cristiana; de otra, afirma
que esa vocación cristiana puede
vivirse en medio del mundo y, en
consecuencia, compromete.
Recuperamos así el hilo del discurso,
dando un paso más que subraya el
alcance de las palabras del Fundador
del Opus Dei. Si su predicación
presupone el ser en el mundo y del
mundo de aquellos a quienes se
dirige, lo hace para dibujar con
plenitud, ante cada uno de ellos, el
panorama de las promesas y
exigencias propias del mensaje
evangélico. Los cristianos corrientes,
viviendo en el mundo, siendo del
mundo, amando al mundo, han de
saberse a la vez elegidos por Dios,
llamados a formar parte de la familia
de los santos, sacados no del mundo,
pero sí del pecado, según las palabras



de Cristo en su oración sacerdotal:
„no pido que los saques del mundo,
sino que los libres del mal“ (17).

„Sed hombres y mujeres del mundo,
pero no seáis hombres o mujeres
mundanos“, afirmaba el Beato
Josemaría con frase que sintetiza lo
que aspiramos a decir (18). De hecho,
en su predicación oral y escrita se
reflejan, y con enorme fuerza, todas
y cada una de las perspectivas y
exigencias características del ideal
que proclama el Evangelio: la vida
sacramental como fuente de la
existencia cristiana; la confianza en
la omnipotencia de la gracia que
sana la debilidad de la criatura; la
llamada a la humildad; la conciencia
de la centralidad de la Cruz; la
invitación a una entrega sin
condiciones -“Jesús no se satisface
‘compartiendo’: lo quiere todo“ (19)-;
la importancia de la oración
entendida como diálogo íntimo y
constante con Dios, etc., etc.



Y, dando a todo lo anterior su sentido
último, la afirmación de la absoluta
perfección divina, bien supremo ante
lo que todo resulta pequeño y al que
debe tender por entero el corazón:
„¡Qué poco es una vida para
ofrecerla a Dios!...“(20). „Considera lo
más hermoso y grande de la tierra ....
lo que place al entendimiento y a las
otras potencias .... y lo que es recreo
de la carne y de los sentidos... Y el
mundo, y los otros mundos, que
brillan en la noche: el Universo
entero. -Y eso, junto con todas las
locuras del corazón satisfechas....
nada vale, es nada y menos que
nada, al lado de ¡este Dios mío! -
¡tuyo!-, tesoro infinito, margarita
preciosísima, humillado, hecho
esclavo, anonadado con forma de
siervo en el portal donde quiso
nacer, en el taller de José, en la
Pasión y en la muerte ignominiosa...
y en la locura de Amor de la Sagrada
Eucaristía“ (21).



Dios es, y el Beato Josemaría no dejó
nunca de recordarlo, el fin último del
ser humano -el único, si tomamos la
palabra fin en su sentido más
profundo-, al que deben dirigirse y
encaminarse todas las acciones. „Si la
vida no tuviera por fin dar gloria a
Dios, sería despreciable, más aún:
aborrecible“, leemos en Camino ( 22).
Y en la misma obra, a continuación:
„Da ‘toda’ la gloria a Dios, -’Exprime’
con tu voluntad, ayudado por la
gracia, cada una de tus acciones,
para que en ellas no quede nada que
huela a humana soberbia, a
complacencia de tu ‘yo’“ (23). O
también, con palabras que nos sitúan
en los antípodas de todo naturalismo,
„Si pierdes el sentido sobrenatural de
tu vida, tu caridad será filantropía; tu
pureza, decencia, tu mortificación,
simpleza; tu disciplina, látigo, y todas
tus obras, estériles“ (24).

En plena coherencia con ese amplio y
vibrante panorama sobrenatural, la



predicación del Fundador del Opus
Dei se corona con la afirmación de
que todo cristiano, y por tanto
también el seglar, el laico, ha de
aspirar no a una santidad limitada,
adaptada a su situacion, sino, al
contrario, a una santidad plena,
excelsa, heroica: „Tienes obligación
de santificarte. -Tú también. -¿Quién
piensa que esta es labor exclusiva de
sacerdotes y religiosos? A todos, sin
excepción, dijo el Señor: Sed
perfectos, como mi Padre Celestial es
perfecto“„ (25). Todo cristiano,
también el que trabaja en las
ocupaciones seculares, el que vive en
lo que se ha dado en denominar
mundo de lo profano, debe sentirse
urgido por Dios, llamado a la
plenitud de la caridad, hasta
exclamar, en la intimidad de su
oración: „Señor: que tenga peso y
medida en todo... menos en el
Amor“ (26).



Todo ello, reiterémoslo, siendo y
sabiéndose plenamente del mundo,
sin apartarse de las tareas terrenas,
antes al contrario dándose
plenamente a ellas. Ser del mundo y
ser cristiano, ser del mundo y estar
llamado a la plena intimidad con
Dios, no son realidades antitéticas,
sino susceptibles de fundirse en
unidad. Los miembros del Opus Dei,
podía así afirmar su Fundador, están
llamados a vivir „la vida corriente, la
misma vida que sus compañeros de
ambiente y de profesión. Pero en el
trabajo ordinario hemos de
manifestar siempre la caridad
ordenada, el deseo y la realidad de
hacer perfecta por amor nuestra
tarea; la convivencia con todos, para
llevarlos opportune et importune (2
Tm 4,2), con la ayuda del Señor y con
garbo humano, a la vida cristiana, y
aun a la perfección cristiana en el
mundo; el desprendimiento de las
cosas de la tierra, la pobreza
personal amada y vivida. Hemos de



tener presente la importancia
santificante y santificadora del
trabajo y sentir la necesidad de
comprender a todos para servir a
todos, sabiéndonos hijos del Padre
Nuestro que está en los cielos, y
uniendo -de un modo que acaba por
ser connatural- la vida contemplativa
con la activa: porque así lo exige el
espíritu de la Obra y así lo facilita la
gracia de Dios a quienes
generosamente le sirven en esta
divina llamada“ (27).

En suma, el miembro del Opus Dei,
cristiano corriente entre cristianos
corrientes, no está llamado a una
santidad mediocre, empobrecida -
valga la frase, verdadero monstruo
teológico, para expresar de manera
gráfica lo que venimos diciendo-,
sino -como todo cristiano- a la única
santidad existente: la que deriva de
la identificación con Cristo.
Proclamarlo, testificarlo con las
obras, es precisamente la razón de



ser del Opus Dei. „Queremos -decía el
Beato Josemaría en una de sus Cartas
- la santidad, la perfección cristiana
que está al alcance de todos: somos
gente del mundo, gente de la calle,
cristianos corrientes, que ya es
suficiente título: agnosce, o
christiane, dignitatem tuam ; conoce,
oh cristiano, tu dignidad“ (28). „No
hay -afirmaba en otro momento, en
una homilía- cristianos de segunda
categoría, obligados a poner en
práctica solo una versión rebajada
del Evangelio: todos hemos recibido
el mismo Bautismo y, si bien existe
una amplia diversidad de carismas y
de situaciones humanas, uno mismo
es el Espíritu que distribuye los
dones divinos, una misma la fe, una
misma la esperanza, una misma la
caridad (Cfr. 1 Co 12,4-6, y
13,1-13)“ (29).

Textos ambos que son el eco de otro
especialmente expresivo: „No es
nunca la santidad cosa mediocre, y



no nos ha llamado el Señor para
hacer más fácil, menos heroico, el
caminar hacia Él. Nos ha llamado
para que recordemos a todos, que en
cualquier estado y condición, en
medio de los afanes nobles de la
tierra, pueden ser santos: que la
santidad es cosa asequible. Y a la vez,
para que proclamemos que la meta
es bien alta: „sed perfectos, como
vuestro Padre celestial es
perfecto“ (Mt 5,48)“ (30). Asequible,
pues, pero exigente y, por tanto,
enaltecedora. Porque, como formula
la paradoja que se lee en Camino , „es
más asequible ser santo que sabio,
pero es más fácil ser sabio que
santo“ (31)

Notas

3 Camino , n. 799.

4 Carta 24-III-1930, n. 2.

5 Conversaciones , n. 26



6 Sobre este tema puede verse lo que
hemos escrito en la voz Vocación en
la Gran Enciclopedia Rialp, t. 23, pp.
658-662 (recogido después en J. L.
ILLANES, Mundo y santidad , Madrid
1984, pp. 97-120), así como F.
OCÁRIZ, Vocación a la santidad en
Cristo y en la Iglesia , en F. OCÁRIZ, 
Naturaleza, gracia y gloria ,
Pamplona 2000, pp. 224-239, y, del
mismo autor, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia , en R
RODRÍGUEZ, F. OCARIZ y J. L.
ILLANES, El Opus Dei en la Iglesia .
Introducción eclesiológica a la vida y
apostolado del Opus Dei, Madrid
1993, pp. 135-198

7 Carta 9-I-1932, n. 9.

8 Es Cristo que pasa , n. 45; ver
también nn. 1 y 31-33. 9 1 Co 7,24.

10 Instrucción 1-IV-1934, n. 23.



11 Ver también Camino , nn. 832 y
837 ( Consideraciones espirituales ,
pp. 78 y 79).

12 Carta 31-V-1954, n. 18.

13 Camino , n. 965. Aunque sea obvio,
tal vez no resulte inútil señalar que
sea el texto paulino, sean los del
Beato Josemaría, han de ser leídos en
clave teológica. En otras palabras,
cuando se habla de no salir de su
sitio, de permanecer en la vocación
en la que Dios llamó, no se hace con
la intención de excluir los cambios
que son producto del desarrollo
profesional, social, etcétera, sino con
la de afirmar que la vocación
cristiana no implica, de por sí,
cambio alguno, ya que invita a
santificar la situación humana en
que se vive, sea esta estable o
cambiante según lo que el
dinamismo histórico haga posible o
traiga consigo. Sobre este punto, ver
P. RODRIGUEZ, Sobre la espiritualidad



del trabajo , en „ Nuestro Tiempo “, 35
(1971), p. 379.

14 Camino , n. 315.

15 Ibíd., n. 743.

16 Conversaciones , n. 116. Ver
también: Camino , nn. 776 ( 
Consideraciones espirituales , p. 72) y
822 (Consideraciones, n. 88), y 
Amigos de Dios , n. 8: en este último
texto acude a una comparación usual
en sus labios: la de Tartarín de
Tarascón, que soñaba con encontrar
leones en los pasillos de su casa y,
naturalmente, no los hallaba,
quedándose así con las manos vacías.

17 Jn 17,15

18 Camino , n. 939 ( Consideraciones
espirituales , p. 97). „La vocación
cristiana no nos saca de nuestro sitio,
pero exige que abandonemos todo lo
que estorba al querer de Dios“ ( Es
Cristo que pasa , n. 33). „El cristiano



ha de encontrarse siempre dispuesto
a santificar la sociedad desde dentro,
estando plenamente en el mundo,
pero no siendo del mundo, en lo que
tiene -no por característica real, sino
por defecto voluntario, por el
pecado- de negación de Dios, de
oposición a su amable Voluntad
salvífica“ ( Es Cristo que pasa , n.
125).

19 Camino , n. 155; ver Es Cristo que
pasa , n. 58.

20 Camino , n. 420 ( Consideraciones
espirituales , p. 43).

21 Ibid. n. 432 ( Consideraciones
espirituales , p. 45).

22 Ibid., n. 783 ( Consideraciones
espirituales , p. 73).

23 Ibíd., n. 784 ( Consideraciones
espirituales , p. 74),



24 Ibid., n. 280 ( Consideraciones
espirituales , p. 44).

25 Ibíd., n. 291.

26 Ibid., n. 427 ( Consideraciones
espirituales , p. 44).

27. Carta 24-III-1930, n. 10. La Santa
Sede, en uno de los decretos de
aprobación otorgados al Opus Dei,
Decreto Primum inter , del 16-
VI-1950, se hizo eco de esas
afirmaciones dejando constancia de
que sus miembros „ejercen, con el
mayor empeño, todas las profesiones
civiles honradas; y, por profanas que
sean, procuran siempre santificarlas
mediante una pureza de intención
constantemente renovada, con el
afán de crecer en vida interior, con
una abnegación continua y alegre,
con el sacrificio de un trabajo duro y
tenaz que debe ser perfecto en todas
sus dimensiones“ („Omnes civiles
honestas professiones maxima
sollertia exercent: et quamivis



profanae sint, socii, saepius renovata
intentione, fervido interioris vitae
cultu, continua atque hilari sui
abnegatione, paenitentia duri
tenacisque laboris qui sub omni
respectu perfectus evadat, eas
sanctificare iugiter satagunt“).

28 19-III-1954, n. 32; la cita latina es
de San León Magno, Sermon de
Nativitatis Christi , 21, 3 (PL 54, 192).

29 Es Cristo que pasa , n. 134; Ver
tambén Amigos de Dios , nn. 2-3.

30 Carta 24-III-1930, n. 19.

31 Camino , n. 282 (Consideraciones
espiritidales, p. 31 )

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/


opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-
y-llamada-a-la-santidad/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/

	SER DEL MUNDO Y LLAMADA A LA SANTIDAD

