opusdei.org

SER DEL MUNDO Y
LLAMADA ALA
SANTIDAD

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

28/11/2011

Pero dejemos ya los prolegémenos y
abordemos la exposicion del espiritu
del Opus Dei, de acuerdo con la
metodologia genética recién



indicada. Preguntémonos, pues:
¢como se inicia la predicacion del
Fundador de la Obra?, ¢a quiénes se
dirige? Ya lo hemos dicho: a
cristianos corrientes ocupados en las
tareas normales de los hombres, en
el trabajo profesional, en los afanes
sociales o universitarios, en las
incidencias de la vida de familia... El
ser del mundo no es -recordémoslo
de nuevo- un objetivo, una finalidad,
sino un presupuesto. No hay en la
espiritualidad del Opus Dei nada que
hable de alejamiento del mundo, de
separacion del mundo: es una
espiritualidad que mira
derechamente al cristiano que vive
en las estructuras temporales, cuya
ocupacion es el trabajo profesional,
cuya existencia transcurre en el
marco normal del vivir del comun de
los hombres; una espiritualidad que
mira a ese cristiano precisamente
para hacerle descubrir el sentido
divino de la realidad que le circunda
y en la que esta inmerso. A eso aspiro



siempre, en efecto, la accion
sacerdotal del Beato Josemaria: a
provocar en sus oyentes,
precisamente mientras se
encontraban insertos en las mas
diversas tareas y ocupaciones
seculares, la conciencia de lo que
implica ser cristiano, la conciencia de
que Dios llama, de que Dios espera
una respuesta, y una respuesta que,
en su caso, habia de ser dada a través
de esas realidades que integraban, y
debian continuar integrando, su vida

,LO que a ti te maravilla a mi me
parece razonable. -;Que te ha ido a
buscar Dios en el ejercicio de tu
profesion? -Asi busco a los primeros:
a Pedro, a Andrés, a Juany a
Santiago, junto a las redes; a Mateo,
sentado en el banco de los
recaudadores... Y, jasombrate!, a
Pablo, en su afan de acabar con la
semilla de los cristianos®, se afirma
en Camino (3).Y ahite haido a
buscar, podriamos afadir



completando ese punto de Camino
con otros textos del Beato Josemaria,
para darte a conocer el verdadero
valor de ese mundo en el que vivias.
Desde los inicios de su apostolado, el
Fundador de la Obra proclamo, en
efecto, que ,todos los caminos de la
tierra pueden ser ocasion de un
encuentro con Cristo“ (4). ,,Con el
comienzo de la Obra en 1928 -podia
comentar, con plena verdad, afios
mas tarde, en una entrevista de
prensa-, mi predicacion ha sido que
la santidad no es cosa para
privilegiados, sino que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las
profesiones, todas las tareas
honestas“ (5).

Al hablar de vocacion, de llamada, de
ese momento en el que el hombre
reconoce el querer de Dios para con
él, el Beato Josemaria, sin desconocer
las caracteristicas de invitacion e
impulso que tal realidad supone, ha



subrayado especialmente lo que
implica de luminosidad de luz.
Probablemente, entre otras cosas,
porque desde una perspectiva
secular, ese rasgo es determinante:
vocacion, en este caso, no es llamada
a dejar el lugar en que se estd, sino
invitacién a vivir de forma nueva la
existencia, que ya se posee, y ello
como consecuencia de una luz que
permite advertir en esa existencia
dimensiones divinas que antes
permanecian ocultas (6). La
vocacion, afirma en una de sus
Cartas , ,es una vision nueva de la
vida. Es como si se encendiera una
luz dentro de nosotros“ (7). ,La
vocacion -reitera en una homilia-
enciende una luz que nos hace
reconocer el sentido de nuestra
existencia. Es convencerse, con el
resplandor de la fe, del porqué de
nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendra, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no



sospechabamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su
verdadero sitio: entendemos a donde
quiere conducirnos el Sefior, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confia. Dios nos
saca de las tinieblas de nuestra
ignorancia, de nuestro caminar
incierto entre las incidencias de la
historia, y nos llama con voz fuerte,
como un dia lo hizo con Pedro y con
Andrés: Venite post me, et faciam vos
fieri piscatores hominum (Mt 4,19),
seguidme y yo os haré pescadores de
hombres, cualquiera que sea el
puesto que en el mundo

ocupemos“ (8).

Esa luz divina trae consigo, si es
acogida por el corazén humano, un
fuerte cambio interior: una
conversion de la mente y de la
voluntad centrandolas en Dios. Pero,
en el laico, en el seglar, en el
cristiano corriente, todo eso tiene
lugar alla donde esa persona estaba,



sin abandonar la propia profesion u
oficio, sin separarse del propio vivir
ordinario, antes, al contrario,
sintiéndose mads radicalmente ligado
a él como consecuencia de las
riquezas nuevas que la luz
vocacional ha revelado.

Toda una amplia gama de textos del
Fundador del Opus Dei glosa esa
realidad. Varios se remontan a los
afos iniciales de su predicacion,
cuando debia corregir la tendencia,
dominante en diversos ambientes, a
identificar vocacion con vocacion
religiosa y, por tanto, con invitacion a
apartarse del mundo. Asi ocurre, por
ejemplo, en todos aquellos textos en
los que, haciéndose eco de unas
palabras paulinas que cada uno,
hermanos, permanezca ante Dios en
el estado en que fue llamado“ (9)-,
previene contra lo que llama ,la
locura de salirse de su sitio“. ,,No
sacamos a nadie de su sitio -
afirmaba, por ejemplo, en una de sus



Instrucciones ( 10)-. Cada uno de
vosotros continua en el lugar y en la
posicion social que en el mundo le
corresponde. Y, desde alli, sin la
locura de cambiar de ambiente, ja
cuantos daréis luz y energial.... sin
perder vuestra energia y vuestra luz:
por la fe y por la gracia de Jesucristo,
in qua stamus et gloriamur in spe
gloriae filiorum Dei , en la que nos
sentimos firmes esperando la gloria
de los hijos de Dios (Rm 5,2)“ (11). Y
en una de las Cartas : ,Sin sacar a
nadie de su sitio, hemos venido a
dignificar todas las ocupaciones
humanas“ (12). De ahi que en Camino
aflada: ,,Alégrate, si ves que otros
trabajan en buenos apostolados. -Y
pide, para ellos, gracia de Dios
abundante y correspondencia a esa
gracia. Después, tu, a tu camino:
persuadete de que no tienes

otro“ (13).

En esa linea se sitian también
aquellos textos en los que, frente a



novelerias ilusorias e irreales, invita
a centrarse en la vida corriente.
,2Misionero. -Suefias con ser
misionero. Tienes vibraciones a lo
Xavier: y quieres conquistar para
Cristo un imperio. -¢El Japon, China,
la India, Rusia.... los pueblos frios del
norte de Europa, o América, o Africa,
0 Australia? -Fomenta esos incendios
en tu corazon, esas hambres de
almas. Pero no me olvides que eres
mas misionero ,,obedeciendo®. Lejos
geograficamente de esos campos de
apostolado, trabajas ,aqui“y ,alli“:
éno sientes -jcomo Xavier!- el brazo
cansado después de administrar a
tantos el bautismo?“ (14); ,Me hablas
de morir ,heroicamente“. -;No crees
que es mas ,heroico“ morir
inadvertido en una buena cama,
como un burgués... pero de mal de
Amor?“ (15).

En ocasiones, esa llamada a lo real, a
lo concreto, a 1o que libera de
ensuenos vanos e ilusorios, se



expresa mediante una expresion
castiza, fruto de un juego de palabras
no exento de ironia: ,, mistica
ojalatera “, mistica del ojala, del
posponer esfuerzos haciendo
depender toda decision y todo
empefio de un eventual futuro por
cuyo advenimiento no se lucha, ya
que, en el fondo del alma, se piensa
que nunca tendra lugar. ,,Dejaos -
exclamaba en una homilia-, pues, de
suenos, de falsos idealismos, de
fantasias, de eso que suelo llamar
mistica ojalatera -jojald me hubiera
casado, ojala no tuviera esta
profesion, ojala tuviera mas salud,
ojala fuera joven, ojala fuera
viejol...-, y ateneos, en cambio,
sobriamente, a la realidad mas
material e inmediata, que es donde
estd el Sefior: ,mirad mis manosy
mis pies®, dijo Jesus resucitado: ,,soy
yo mismo. Palpadme y ved que un
espiritu no tiene carne y huesos,
como veis que yo tengo“ (Lc

24,39)“ (16).



La expresion ,mistica ojalatera“
tiene, en verdad, doble filo: de una
parte, denuncia escapismos y
evasiones que llevan a eludir los
auténticos requerimientos de la
vocacion cristiana; de otra, afirma
que esa vocacion cristiana puede
vivirse en medio del mundo y, en
consecuencia, compromete.
Recuperamos asi el hilo del discurso,
dando un paso mas que subraya el
alcance de las palabras del Fundador
del Opus Dei. Si su predicacion
presupone el ser en el mundo y del
mundo de aquellos a quienes se
dirige, lo hace para dibujar con
plenitud, ante cada uno de ellos, el
panorama de las promesas y
exigencias propias del mensaje
evangélico. Los cristianos corrientes,
viviendo en el mundo, siendo del
mundo, amando al mundo, han de
saberse a la vez elegidos por Dios,
llamados a formar parte de la familia
de los santos, sacados no del mundo,
pero si del pecado, segun las palabras



de Cristo en su oracion sacerdotal:
,No pido que los saques del mundo,
sino que los libres del mal“ (17).

»,Sed hombres y mujeres del mundo,
pero no seais hombres o mujeres
mundanos®, afirmaba el Beato
Josemaria con frase que sintetiza lo
que aspiramos a decir (18). De hecho,
en su predicacion oral y escrita se
reflejan, y con enorme fuerza, todas
y cada una de las perspectivas y
exigencias caracteristicas del ideal
que proclama el Evangelio: la vida
sacramental como fuente de la
existencia cristiana; la confianza en
la omnipotencia de la gracia que
sana la debilidad de la criatura; la
llamada a la humildad; la conciencia
de la centralidad de la Cruz; la
invitacion a una entrega sin
condiciones -“Jesus no se satisface
‘compartiendo’: 1o quiere todo“ (19)-;
la importancia de la oracion
entendida como didlogo intimo y
constante con Dios, etc., etc.



Y, dando a todo lo anterior su sentido
ultimo, la afirmacién de la absoluta
perfeccion divina, bien supremo ante
lo que todo resulta pequefio y al que
debe tender por entero el corazon:
»iQué poco es una vida para
ofrecerla a Dios!...“(20). ,Considera lo
mas hermoso y grande de la tierra ....
lo que place al entendimiento y a las
otras potencias .... y 1o que es recreo
de la carne y de los sentidos... Y el
mundo, y los otros mundos, que
brillan en la noche: el Universo
entero. -Y eso, junto con todas las
locuras del corazon satisfechas....
nada vale, es nada y menos que
nada, al lado de jeste Dios mio! -
ituyo!-, tesoro infinito, margarita
preciosisima, humillado, hecho
esclavo, anonadado con forma de
siervo en el portal donde quiso
nacer, en el taller de José, en la
Pasion y en la muerte ignominiosa...
y en la locura de Amor de la Sagrada
Eucaristia“ (21).



Dios es, y el Beato Josemaria no dejo
nunca de recordarlo, el fin ultimo del
ser humano -el tinico, si tomamos la
palabra fin en su sentido mas
profundo-, al que deben dirigirse y
encaminarse todas las acciones. ,,Si la
vida no tuviera por fin dar gloria a
Dios, seria despreciable, mas aun:
aborrecible®, leemos en Camino ( 22).
Y en la misma obra, a continuacion:
,Da ‘toda’ la gloria a Dios, Exprime’
con tu voluntad, ayudado por la
gracia, cada una de tus acciones,
para que en ellas no quede nada que
huela a humana soberbia, a
complacencia de tu ‘yo’“ (23). O
también, con palabras que nos sitian
en los antipodas de todo naturalismo,
,»31 pierdes el sentido sobrenatural de
tu vida, tu caridad sera filantropia; tu
pureza, decencia, tu mortificacion,
simpleza; tu disciplina, latigo, y todas
tus obras, estériles“ (24).

En plena coherencia con ese amplio y
vibrante panorama sobrenatural, la



predicacion del Fundador del Opus
Dei se corona con la afirmacion de
que todo cristiano, y por tanto
también el seglar, el laico, ha de
aspirar no a una santidad limitada,
adaptada a su situacion, sino, al
contrario, a una santidad plena,
excelsa, heroica: , Tienes obligacion
de santificarte. -Tu también. -;Quién
piensa que esta es labor exclusiva de
sacerdotes y religiosos? A todos, sin
excepcion, dijo el Sefior: Sed
perfectos, como mi Padre Celestial es
perfecto“, (25). Todo cristiano,
también el que trabaja en las
ocupaciones seculares, el que vive en
lo que se ha dado en denominar
mundo de lo profano, debe sentirse
urgido por Dios, llamado a la
plenitud de la caridad, hasta
exclamar, en la intimidad de su
oracion: ,,Sefior: que tenga pesoy
medida en todo... menos en el
Amor*“ (26).



Todo ello, reiterémoslo, siendo y
sabiéndose plenamente del mundo,
sin apartarse de las tareas terrenas,
antes al contrario dandose
plenamente a ellas. Ser del mundo y
ser cristiano, ser del mundo y estar
llamado a la plena intimidad con
Dios, no son realidades antitéticas,
sino susceptibles de fundirse en
unidad. Los miembros del Opus Dei,
podia asi afirmar su Fundador, estan
llamados a vivir ,Jla vida corriente, la
misma vida que sus comparfieros de
ambiente y de profesion. Pero en el
trabajo ordinario hemos de
manifestar siempre la caridad
ordenada, el deseo y la realidad de
hacer perfecta por amor nuestra
tarea; la convivencia con todos, para
llevarlos opportune et importune (2
Tm 4,2), con la ayuda del Sefior y con
garbo humano, a la vida cristiana, y
aun a la perfeccidn cristiana en el
mundo; el desprendimiento de las
cosas de la tierra, la pobreza
personal amada y vivida. Hemos de



tener presente la importancia
santificante y santificadora del
trabajo y sentir la necesidad de
comprender a todos para servir a
todos, sabiéndonos hijos del Padre
Nuestro que estd en los cielos, y
uniendo -de un modo que acaba por
ser connatural- la vida contemplativa
con la activa: porque asi lo exige el
espiritu de la Obra y asi lo facilita la
gracia de Dios a quienes
generosamente le sirven en esta
divina llamada“ (27).

En suma, el miembro del Opus Deli,
cristiano corriente entre cristianos
corrientes, no esta llamado a una
santidad mediocre, empobrecida -
valga la frase, verdadero monstruo
teoldgico, para expresar de manera
grafica lo que venimos diciendo-,
sino -como todo cristiano- a la unica
santidad existente: la que deriva de
la identificacion con Cristo.
Proclamarlo, testificarlo con las
obras, es precisamente la razon de



ser del Opus Dei. ,,Queremos -decia el
Beato Josemaria en una de sus Cartas
- la santidad, la perfeccion cristiana
que esta al alcance de todos: somos
gente del mundo, gente de la calle,
cristianos corrientes, que ya es
suficiente titulo: agnosce, o
christiane, dignitatem tuam ; conoce,
oh cristiano, tu dignidad“ (28). ,,No
hay -afirmaba en otro momento, en
una homilia- cristianos de segunda
categoria, obligados a poner en
practica solo una version rebajada
del Evangelio: todos hemos recibido
el mismo Bautismo vy, si bien existe
una amplia diversidad de carismasy
de situaciones humanas, uno mismo
es el Espiritu que distribuye los
dones divinos, una misma la fe, una
misma la esperanza, una misma la
caridad (Cfr. 1 Co 12,4-6,y

13,1-13)“ (29).

Textos ambos que son el eco de otro
especialmente expresivo: ,,No es
nunca la santidad cosa mediocre, y



no nos ha llamado el Sefior para
hacer mas facil, menos heroico, el
caminar hacia El. Nos ha llamado
para que recordemos a todos, que en
cualquier estado y condicion, en
medio de los afanes nobles de la
tierra, pueden ser santos: que la
santidad es cosa asequible. Y a la vez,
para que proclamemos que la meta
es bien alta: ,,sed perfectos, como
vuestro Padre celestial es

perfecto“ (Mt 5,48)“ (30). Asequible,
pues, pero exigente y, por tanto,
enaltecedora. Porque, como formula
la paradoja que se lee en Camino, ,es
mas asequible ser santo que sabio,
pero es mas facil ser sabio que
santo“ (31)

Notas
3 Camino , n. 799.
4 Carta 24-111-1930, n. 2.

5 Conversaciones , n. 26



6 Sobre este tema puede verse lo que
hemos escrito en la voz Vocacion en
la Gran Enciclopedia Rialp, t. 23, pp.
658-662 (recogido después en J. L.
ILLANES, Mundo y santidad , Madrid
1984, pp. 97-120), asi como F.
OCARIZ, Vocacién a la santidad en
Cristo y en la Iglesia , en F. OCARIZ,
Naturaleza, gracia y gloria ,
Pamplona 2000, pp. 224-239, v, del
mismo autor, La vocacion al Opus Dei
como vocacion en la Iglesia , en R
RODRIGUEZ, F. OCARIZ y J. L.
ILLANES, El Opus Dei en la Iglesia .
Introduccion eclesioldgica a la vida y
apostolado del Opus Dei, Madrid
1993, pp. 135-198

7 Carta 9-1-1932, n. 9.

8 Es Cristo que pasa , n. 45; ver
también nn. 1y 31-33. 9 1 Co 7,24.

10 Instruccion 1-1V-1934, n. 23.



11 Ver también Camino, nn. 832y
837 ( Consideraciones espirituales ,
pp.- 78y 79).

12 Carta 31-V-1954, n. 18.

13 Camino , n. 965. Aunque sea obvio,
tal vez no resulte inutil sefialar que
sea el texto paulino, sean los del
Beato Josemaria, han de ser leidos en
clave teoldgica. En otras palabras,
cuando se habla de no salir de su
sitio, de permanecer en la vocacion
en la que Dios llamg, no se hace con
la intencion de excluir los cambios
que son producto del desarrollo
profesional, social, etcétera, sino con
la de afirmar que la vocacion
cristiana no implica, de por si,
cambio alguno, ya que invita a
santificar la situaciéon humana en
que se vive, sea esta estable o
cambiante segun lo que el
dinamismo historico haga posible o
traiga consigo. Sobre este punto, ver
P. RODRIGUEZ, Sobre la espiritualidad



del trabajo , en ,, Nuestro Tiempo “, 35
(1971), p. 379.

14 Camino , n. 315.
15 Ibid., n. 743.

16 Conversaciones , n. 116. Ver
también: Camino , nn. 776 (
Consideraciones espirituales , p. 72) y
822 (Consideraciones, n. 88),y
Amigos de Dios , n. 8: en este ultimo
texto acude a una comparacion usual
en sus labios: la de Tartarin de
Tarascon, que sofiaba con encontrar
leones en los pasillos de su casa y,
naturalmente, no los hallaba,
quedandose asi con las manos vacias.

17 /n 17,15

18 Camino , n. 939 ( Consideraciones
espirituales , p. 97). ,La vocacion
cristiana no nos saca de nuestro sitio,
pero exige que abandonemos todo lo
que estorba al querer de Dios“ ( Es
Cristo que pasa , n. 33). ,,El cristiano



ha de encontrarse siempre dispuesto
a santificar la sociedad desde dentro,
estando plenamente en el mundo,
pero no siendo del mundo, en lo que
tiene -no por caracteristica real, sino
por defecto voluntario, por el
pecado- de negacion de Dios, de
oposicion a su amable Voluntad
salvifica“ ( Es Cristo que pasa , n.
125).

19 Camino , n. 155; ver Es Cristo que
pasa, n. 58.

20 Camino , n. 420 ( Consideraciones
espirituales , p. 43).

21 Ibid. n. 432 ( Consideraciones
espirituales , p. 45).

22 Ibid., n. 783 ( Consideraciones
espirituales , p. 73).

23 Ibid., n. 784 ( Consideraciones
espirituales , p. 74),



24 Ibid., n. 280 ( Consideraciones
espirituales , p. 44).

25 Ibid., n. 291.

26 Ibid., n. 427 ( Consideraciones
espirituales , p. 44).

27. Carta 24-111-1930, n. 10. La Santa
Sede, en uno de los decretos de
aprobacion otorgados al Opus Dei,
Decreto Primum inter , del 16-
VI-1950, se hizo eco de esas
afirmaciones dejando constancia de
que sus miembros ,ejercen, con el
mayor emperno, todas las profesiones
civiles honradas; y, por profanas que
sean, procuran siempre santificarlas
mediante una pureza de intencion
constantemente renovada, con el
afan de crecer en vida interior, con
una abnegacion continua y alegre,
con el sacrificio de un trabajo duro y
tenaz que debe ser perfecto en todas
sus dimensiones“ (,Omnes civiles
honestas professiones maxima
sollertia exercent: et quamivis



profanae sint, socii, saepius renovata
intentione, fervido interioris vitae
cultu, continua atque hilari sui
abnegatione, paenitentia duri
tenacisque laboris qui sub omni
respectu perfectus evadat, eas
sanctificare iugiter satagunt®).

28 19-111-1954, n. 32; la cita latina es
de San Leon Magno, Sermon de
Nativitatis Christi, 21, 3 (PL 54, 192).

29 Es Cristo que pasa , n. 134; Ver
tambén Amigos de Dios , nn. 2-3.

30 Carta 24-111-1930, n. 19.

31 Camino, n. 282 (Consideraciones
espiritidales, p. 31)

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/

opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-
y-llamada-a-la-santidad/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/ser-del-mundo-y-llamada-a-la-santidad/

	SER DEL MUNDO Y LLAMADA A LA SANTIDAD

