
opusdei.org

SENTIDO DE LA
FILIACIÓN DIVINA
EN LA VIDA DIARIA

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

08/12/2011

„Es preciso convencerse de que Dios
está junto a nosotros de continuo. -
Vivimos como si el Señor estuviera
allá lejos, donde brillan las estrellas,



y no consideramos que también está
siempre a nuestro lado. Y está como
un Padre amoroso -a cada uno de
nosotros nos quiere más que todas
las madres del mundo pueden
querer a sus hijos-, ayudándonos,
inspirándonos, bendiciendo... y
perdonando (...). Preciso es que nos
empapemos, que nos saturemos de
que Padre y muy Padre nuestro es el
Señor que está junto a nosotros y en
los cielos“ (119). Este punto de 
Consideraciones espirituales y de 
Camino prolonga las consideraciones
anteriores al par que nos sitúa ante
una realidad a la que es
imprescindible hacer referencia si se
aspira a comprender el talante
espiritual del cristiano tal y como lo
vivió y predicó el Fundador del Opus
Dei. En ese punto, en efecto, aparece
formulado con toda claridad, lo que
podemos calificar de „nervio
central“ (120), de piedra angular, de
auténtica chiave di volta sobre la que
reposa toda la espiritualidad del



Opus Dei: el sentido de la filiación
divina.

En la Instrucción de 19 de marzo de
1934, el Beato Josemaría afirmaba:
„Formamos parte (del Opus Dei) por
elección divina - ego elegi vos (Jn
16,16)- con el fin de que seamos en el
mundo imitadores de Jesucristo
Señor Nuestro, sicut filii carissimi ,
como hijos queridísimos (Ef
6,1)“ (121). Y años después, en una de
sus Cartas : „El fundamento de su
vida espiritual (la de los fieles del
Opus Dei) es el sentido de su filiación
divina: Dios es mi Padre, y es el Autor
de todo bien y es toda la
Bondad“ (122). „El Dios de nuestra fe
-comenta en una homilía
pronunciada en una festividad del
Jueves Santo- no es un ser lejano, que
contempla indiferente la suerte de
los hombres: sus afanes, sus luchas,
sus angustias. Es un Padre que ama a
sus hijos hasta el extremo de enviar
al Verbo, Segunda Persona de la



Trinidad Santísima, para que,
encarnándose, muera por nosotros y
nos redima. El mismo Padre amoroso
que ahora nos atrae suavemente
hacia Él, mediante la acción del
Espíritu Santo que habita en nuestros
corazones“ (123). „El Creador -añade-
se ha desbordado en cariño por sus
criaturas“, de modo que la historia
entera está regida por una „corriente
trinitaria de amor por los
hombres“ (124).

El sentido de la filiación divina, la
honda penetración en lo que la fe nos
dice acerca del amor paternal de
Dios hacia los hombres tiene, en la
oración y en la enseñanza del
Fundador del Opus Dei, muchas
consecuencias: la filiación divina da
un tono íntimo, filial, confiado, a la
oración (125); crea en el alma una
actitud alegre, optimista, audaz,
capaz de enfrentarse con empresas y
tareas sin dejarse amilanar ante
eventuales sinsabores y dificultades,



ni aherrojar por afanes y
preocupaciones (126); fundamenta la
fraternidad y el espíritu de servicio
(127)... Y provoca -punto que interesa
ahora subrayar- ese reconocimiento
del valor cristiano del mundo que,
como veíamos, permite amarlo y
recorrerlo con la alegría y la
naturalidad de quien se sabe en casa
propia: „La filiación divina es una
verdad gozosa, un misterio
consolador. La filiación divina llena
toda nuestra vida espiritual (...). Más
aún: precisamente porque somos
hijos de Dios, esa realidad nos lleva
también a contemplar con amor y
con admiración todas las cosas que
han salido de las manos de Dios
Padre Creador. Y de este modo somos
contemplativos en medio del mundo,
amando al mundo“ (128).

Cuando el cristiano habla de filiación
divina presupone una realidad de
orden ontológico: el hecho
fundamental de que Dios, amando a



los hombres, los eleva hacia Él hasta
hacerlos, por la gracia, partícipes,
consortes de la naturaleza divina,
según la densa expresión de la
segunda carta de San Pedro (129). El
Beato Josemaría recoge esa realidad
profunda, situándola en un contexto
de oración. De ahí que, de ordinario,
habla no solo de filiación divina, sino
de „sentido de la filiación divina“. Y
por „sentido“ entiende una
conciencia viva y profunda de la
cercanía de Aquel que sabemos que
nos ama (130). O también -y quizá
mejor- esa capacidad para advertir
como instintivamente la presencia de
la persona amada y reaccionar de
acuerdo con cuanto le agrada, que
brota en el alma cuando el corazón
está connaturalizado con esa
persona, hecho una sola cosa con
ella.

En otras palabras, la filiación divina,
en la predicación del Fundador del
Opus Dei, es considerada como una



realidad de la que el hombre debe
tomar conciencia cada vez más clara
y neta, hasta que acabe „por
informar la existencia entera“, por
estar „presente en todos los
pensamientos, en todos los deseos, en
todos los afectos“ (131). Es entonces,
en efecto, y solo entonces, cuando
produce todos sus frutos espirituales
(132). Sentido de la filiación divina y
vida contemplativa forman así, en
cierto modo, una sola cosa, de modo
que -y este modo de expresar tal vez
sea el más exacto- el sentido de la
filiación divina da su matiz definitivo
y último a la vida contemplativa, ya
que, si esta -la vida contemplativa-
implica vivir en presencia de Dios, el
sentido de la filiación divina lleva a
recordar que ese Dios presente en el
mundo y en nuestro propio corazón
nos ama con corazón de padre y
quiere que se le trate como tal (133).

Quien nos haya seguido hasta este
punto habrá advertido que aquí



confluyen varias de las líneas de
pensamiento que hemos esbozado en
páginas anteriores, ya que el Beato
Josemaría, al hablar de filiación
divina, no hace sino invitar a
procurar que la luz de la fe penetre
hasta lo más hondo de la realidad, de
toda la realidad, también de la vida
ordinaria, también del trabajo,
también del existir normal en medio
del mundo. „Todos los hombres -
escribe- son hijos de Dios. Pero un
hijo puede reaccionar, frente a su
padre, de muchas maneras. Hay que
esforzarse por ser hijos que procuran
darse cuenta de que el Señor, al
querernos como hijos, ha hecho que
vivamos en su casa, en medio de este
mundo, que seamos de su familia,
que lo suyo sea nuestro y lo nuestro
suyo“ (134). „Cuando la fe flojea, el
hombre tiende a figurarse a Dios
como si estuviera lejano, sin que
apenas se preocupe de sus hijos.
Piensa en la religión como en algo
yuxtapuesto, para cuando no queda



otro remedio; espera, no se explica
con qué fundamento,
manifestaciones aparatosas, sucesos
insólitos. Cuando la fe vibra en el
alma, se descubre, en cambio, que los
pasos del cristiano no se separan de
la misma vida humana corriente y
habitual. Y que esta santidad grande,
que Dios nos reclama, se encierra
aquí y ahora, en las cosas pequeñas
de cada jornada“ (135).

Para quien vive de fe, las cosas que le
rodean, los sucesos que acaecen a su
alrededor no son acontecimientos sin
sentido, mostrencos, opacos, velos
que impiden mirar más allá, sino, al
contrario, llamadas, invitaciones de
Dios, porque -como leemos en una de
sus Cartas - „el Señor nos está
hablando constantemente en mil
pequeños detalles de cada día“ (136),
ya que -como añade en una homilía-
„hay un algo santo, divino, escondido
en las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros



descubrir“ (137). „Asentado en tu
alma en gracia, el Espíritu Santo -
Dios contigo- va dando tono
sobrenatural a todos tus
pensamientos, deseos y obras“ (138)
y así „aunque vivimos en el mundo y
participamos de todos los afanes y
trabajos de la sociedad, nuestra
vocación es necesariamente
contemplativa : estamos en continua,
sencilla y filial unión con Dios,
nuestro Padre“ (139).

La vida contemplativa, la conciencia
de la paternidad de Dios amplían el
horizonte del existir y crean en el
alma la conciencia de que la vida y la
historia están dotadas de un sentido
en el que cabe confiar, lanzándose
audaz y esforzadamente en el
cumplimiento de los designios
divinos. „Ser pequeño: las grandes
audacias son siempre de los niños. -
¿Quién pide... la luna? -¿Quién no
repara en peligros para conseguir su
deseo? ‘Poned’ en un niño ‘así’,



mucha gracia de Dios, el deseo de
hacer su Voluntad (de Dios), mucho
amor a Jesús , toda la ciencia
humana que su capacidad le permita
adquirir... y tendréis retratado el
carácter de los apóstoles de ahora, tal
como indudablemente Dios los
quiere“ (140).

Esa confianza, esa audacia, nacida de
la conciencia de la cercanía paternal
de Dios de que nos habla el punto de 
Camino recién citado constituirá, en
ocasiones, cuando así lo requieran o
aconsejen las circunstancias, impulso
para acciones grandiosas, singulares,
extraordinarias, incluso
excepcionales (141). Pero no se limita
ahí su efectividad. Más aún, si
alguien llegara solo hasta ese punto,
no habría captado todavía algunas de
las implicaciones capitales de la fe
cristiana, ya que esa fe invita a ver,
buscar y encontrar a Dios también en
la vida de cada día: en las
incidencias, incluso menudas, del



trabajo profesional, en la
convivencia sencilla y natural con la
familia, los colegas y los amigos; en
suma, en las pequeñas cosas de la
vida corriente.

Conviene leer todo el capítulo que 
Camino dedica a este tema -“cosas
pequeñas“- para percibir la
extraordinaria importancia que el
Fundador del Opus Dei les atribuye
como elemento clave de la actitud
espiritual del cristiano y
específicamente de la espiritualidad
secular (142). Son, en efecto, sendero
ofrecido al cristiano para llegar a
Dios: „Has errado el camino si
desprecias las cosas pequeñas“,
„¿Quieres de verdad ser santo? -
Cumple el pequeño deber de cada
momento: haz lo que debes y está en
lo que haces“, afirma en Camino (
143). „Alguno -comentaba en una 
Carta - puede tal vez imaginar que en
la vida ordinaria hay poco que
ofrecer a Dios: pequeñeces, naderías.



Un niño pequeño, queriendo agradar
a su padre, le ofrece lo que tiene: un
soldadito de plomo descabezado, un
carrete sin hilo, unas piedrecitas, dos
botones: todo lo que tiene de valor en
sus bolsillos, sus tesoros . Y el padre
no considera la puerilidad del regalo.
Lo agradece y estrecha al hijo contra
su corazón, con inmensa ternura.
Obremos así con Dios, que esas
niñerías -esas pequeñeces- se hacen 
cosas grandes , porque es grande el
amor: eso es lo nuestro, hacer
heroicos por Amor los pequeños
detalles de cada día, de cada
instante“ (144).

Si analizamos los textos en los que el
Fundador de la Obra emplea la
expresión „cosas pequeñas“
advertiremos que, a veces, lo hace
para poner de manifiesto que el
cristiano corriente está llamado a
santificarse en la vida ordinaria o
para combatir la tendencia a
evadirse de la realidad refugiándose



en ensueños ilusorios, es decir, para
expresar ideas que ya hemos
encontrado, formuladas en otros
términos, en apartados anteriores.
Pero percibirá también que, en otras
ocasiones, el sentido de la expresión,
presuponiendo ese trasfondo, es
distinto: con ella, en esos momentos,
se aspira a recordar que al amor
incesante de Dios hacia nosotros,
debemos corresponder con un amor
también incesante que no se
conforme con manifestarse de tanto
en tanto, en momentos especiales,
sino que aspire a informar todos los
momentos del día.

La doctrina del Beato Josemaría
Escrivá sobre las cosas pequeñas
connota, en efecto, ante todo, una fe
viva que lleva a descubrir a Dios en
todas las personas y en todos los
sucesos. Pero también, y sobre la
base de lo anterior, una caridad, un
amor, igualmente vivo, que aspire a
impregnar todas y cada una de las



acciones, aun las más pequeñas, aun
las más menudas, aun aquellas que
vistas con ojos humanos podrían
parecer insignificantes y hasta
despreciables, pero que,
contempladas con los ojos de la fe, se
revelan, al igual que todas las demás,
llenas de sentido, susceptibles de
encarnar el amor de Dios. „Hacedlo
todo por Amor. -Así no hay cosas
pequeñas: todo es grande“ (145).

La vida, toda vida, cualquier vida, se
presenta, en consecuencia, como
itinerario a través del cual el ideal
cristiano puede y debe alcanzar su
máxima expansión. Quien, siendo
fiel a la gracia, procure vivir con esa
actitud de espíritu, llegará a
pregustar de algún modo la realidad
que anunció el Apóstol, es decir, que
Dios comienza a ser todo en todas las
cosas (146). Desde esta perspectiva,
trascendiendo distinciones más o
menos válidas a otros niveles, se
hace patente que todas las



actividades humanas, excepto
aquellas marcadas por el pecado, son
valiosas, más aun, importantes,
decisivas, cruciales, en cuanto lugar
de encuentro con Dios y momento
para manifestar el amor en la
entrega a Él y en el servicio a los
hombres. „Es hora de que los
cristianos digamos muy alto -
afirmaba el Fundador del Opus Dei
en una homilía en la festividad de
San José- que el trabajo es un don de
Dios, y que no tiene ningún sentido
dividir a los hombres en diversas
categorías según los tipos de trabajo,
considerando unas tareas más nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creación“ (147).

„Cristo -proclamaba en otra
meditación, esta vez en la fiesta de la
Asunción de la Virgen- quiere
encarnarse en nuestro quehacer,
animar desde dentro hasta las



acciones más humildes“, y, como
saliendo al paso de una objeción
inexpresada, añadía enseguida: „Este
pensamiento es una realidad
sobrenatural, neta, inequívoca; no es
una consideracion para consuelo,
que conforte a los que no lograremos
inscribir nuestros nombres en el
libro de oro de la historia. A Cristo le
interesa ese trabajo que debemos
realizar -una y mil veces- en la
oficina, en la fábrica, en el taller, en
la escuela, en el campo, en el
ejercicio de la profesión manual o
intelectual“ (148). Porque la historia
que con nuestras vidas se construye
no es solo la historia de los pueblos,
de las civilizaciones y de las culturas,
sino también, y más profundamente,
la historia de la salvacion, una
historia cuyo desenlace no es
meramente intraterreno, puesto que,
más allá de todo el acontecer
temporal, está llamada a desembocar
en la plenitud del Reino de los cielos.



Resulta claro, por lo demás, que
hablar de sentido de filiación divina
y de valor de las cosas pequeñas es
ciertamente hablar de alegría, de
confianza, de serenidad y paz
interiores, pero, a la vez, de
exigencia y de entrega. El panorama
ante el que se encuentra situado el
cristiano, también el cristiano
corriente, llamado a santificarse en
medio del mundo y en las actividades
seculares, no es un panorama hecho
de superficialidad y de facilonería,
sino de compromiso y de hondura. El
Fundador del Opus Dei, al referirse a
las cosas pequeñas, pide una actitud
de espíritu no de mediocridad, sino
de plenitud; no de dejadez, sino de
vitalidad, ya que „la perseverancia
en las cosas pequeñas, por Amor, es
heroísmo“ (149). Un amor que llegue
a los detalles, a todos los detalles,
solo puede ser vivido, en efecto,
mediante una decisión
constantemente renovada, mediante
un deseo que se actualiza en cada



instante. „En la vida interior -
pregunta Camino -, ¿has considerado
despacio la hermosura de ‘servir’ con
voluntariedad actual?“ (150). Porque,
como recuerda en otro momento,
„Jesús no se satisface ‘compartiendo’:
lo quiere todo“ (151).

Estas consideraciones nos remiten,
de nuevo, al amor, ya que solo el
amor puede fomentar y sostener una
actitud de atención y de entrega
vivida hasta los más pequeños
detalles. De ahí que en uno de los
puntos de Camino exclame: „Jesús,
que sea yo el último en todo... y el
primero en el Amor“ (152). Y que el
libro concluya, precisamente, con las
siguientes palabras: „¿Que cuál es el
secreto de la perseverancia? El
Amor. -Enamórate, y no Le
dejarás“ (153). Fe viva, voluntariedad
actual, amor son los pilares de la
actitud interior que permite al
cristiano, también al que vive en
medio del mundo, encontrar a Dios



en esos sucesos y deberes diarios que
entretejen su vida y su trabajo y
dotar así a lo ordinario de valor
pleno, más aún, divino y, en
consecuencia, infinito (154).

Notas

119 Camino , n. 267 ( Consideraciones
espirituales , pp. 28-29).

120 A. DEL PORTILLO, prólogo a Es
Cristo que pasa (puede consultarse
sea en ese volumen de homilías, sea
en A. DEL PORTILLO, Una vida para
Dios: reflexiones en torno a la figura
de Josemaría Escrivá de Balaguer ,
Madrid 1992, donde la expresión
mencionada se encuentra en p. 114).

121 Instrucción 19-III-1934, n. 1.

122 Carta 19-III-1954, n. 19; una
declaración análoga en Estatutos , n.
80, & 1.

123 Es Cristo que pasa , n. 84.



124 Ibíd., nn. 84 y 85.

125 „Qué buena cosa es ser niño! -
Cuando un hombre solicita un favor,
es menester que a la solicitud
acompañe la hoja de sus méritos.
Cuando el que pide es un chiquitín -
como los niños no tienen méritos-,
basta con que diga: soy hijo de
Fulano. ¡Ah, Señor! -díselo ¡con toda
tu alma!- Yo soy... ¡hijo de Dios!“ ( 
Camino , n. 892; Consideraciones
espirituales , p. 90). „Somos hijos de
Dios, y podemos entretenernos
confiadamente con Él, como un hijo
charla con su padre“ ( Amigos de
Dios , n. 145). „¿Cómo se explica esa
oración confiada, ese saber que no
pereceremos en la batalla? Es un
convencimiento que arranca de una
realidad que nunca me cansaré de
admirar: nuestra filiación divina“ ( 
Es Cristo que pasa , n. 64).

126. „Si viviéramos más confiados en
la Providencia divina, seguros -¡con



fe recia!- de esta protección diaria
que nunca nos falta, cuántas
preocupaciones o inquietudes nos
ahorraríamos (...). Querría, en
confidencia de amigo, de sacerdote,
de padre, traeros a la memoria en
cada circunstancia que nosotros, por
la misericordia de Dios, somos hijos
de ese Padre Nuestro, todopoderoso,
que está en los cielos y a la vez en la
intimidad del corazón“ ( Amigos de
Dios , n. 116). „El Espíritu Santo, con
el don de piedad, nos ayuda a
considerarnos con certeza hijos de
Dios. Y los hijos de Dios, ¿por qué
vamos a estar tristes? La tristeza es
la escoria del egoísmo; si queremos
vivir para el Señor, no nos faltará la
alegría“ ( Amigos de Dios , n, 92).
„¿Hay mayor alegría que la del que,
sabiéndose pobre y débil, se sabe
también hijo de Dios? (...). Que estén
tristes los que se empenan en no
reconocerse hijos de Dios, vengo
repitiendo desde siempre“ ( Amigos
de Dios , n. 108). „Padre -me decía



aquel muchachote (¿qué habrá sido
de él?), buen estudiante de la
Central-, pensaba en lo que usted me
dijo... ¡que soy hijo de Dios!, y me
sorprendí por la calle, „engallado“ el
cuerpo y soberbio por dentro... ¡hijo
de Dios! Le aconsejé, con segura
conciencia, fomentar la ‘soberbia’“ ( 
Camino , n. 274).

127 „No hay mas que una raza en la
tierra: la raza de los hijos de Dios.
Todos hemos de hablar la misma
lengua, la que nos enseña nuestro
Padre que está en los cielos: la lengua
del diálogo de Jesús con su Padre, la
lengua que se habla con el corazón y
con la cabeza, la que empleáis ahora
vosotros en vuestra oración. La
lengua de las almas contemplativas,
la de los hombres que son
espirituales, porque se han dado
cuenta de su filiación divina. Una
lengua que se manifiesta en mil
mociones de la voluntad, en luces
claras del entendimiento, en afectos



del corazón, en decisiones de vida
recta, de bien, de contento, de paz“ ( 
Es Cristo que pasa , n. 13). Ver
también Es Cristo que pasa , n. 106, y 
Amigos de Dios , n. 233).

128 Es Cristo que pasa , n. 65.

129 2 P 1,4.

130 Cfr. P. RODRÍGUEZ, Vocación,
trabajo, contemplación , cit., pp.
157-159.

131 Amigos de Dios , n. 146; en ese
mismo sentido, J. ECHEVARRIA, 
Itinerarios de vida cristiana , cit., pp.
14-21.

132 No es nuestra intención, en este
ensayo, exponer todas las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá en torno a la vida de oración,
sino solo tocar aquellos puntos que
nos permiten comprender el alcance
de sus afirmaciones sobre la
santificación del trabajo y en el



trabajo. De todas formas, tal vez no
esté de más insistir, completando
cosas ya dichas, que ese sentido
hondo, cálido, familiar podríamos
decir, de la filiación divina es
predicado y presentado por el
Fundador del Opus Dei como fruto y
meta de una vida de oración muy
centrada en el trato con Cristo, Dios y
Hombre, y, más concretamente, en la
consideración de su humanidad,
captada a través de la contemplación
de toda una vida terrena, no solo en
los momentos cumbres -Muerte y
Resurrección-, sino también en las
situaciones ordinarias y comunes de
su existencia sencilla en Nazaret,
signo privilegiado del acercamiento
de Dios a nuestro vivir ordinario. Por
eso ocupó un lugar importantísimo
en su vida interior el trato con María
y José, que tan cerca estuvieron de
Jesús y que pueden, por tanto,
conducir hacia El, contribuir a
sentirle cercano y a descubrir en su
humanidad la divinidad, yendo así



desde la „trinidad de la tierra“ (José,
María, Jesús) hasta la „Trinidad del
cielo“. Uno de los testimonios más
vivos de ese estilo de oración lo
constituye una de las obras más
antiguas del Fundador del Opus Dei: 
Santo Rosario , cuya primera edición
data de 1934. Remitamos también a
la ya citada homilía „ Hacia la
santidad “, en Amigos de Dios , nn.
294-316. Sobre el tránsito de la
„trinidad de la tierra“ a la „Trinidad
del cielo“, puede encontrarse un
breve comentario en A. ARANDA, La
Trinidad y la vida espiritual , en Gran
Enciclopedia Rialp , t. 22, Madrid
1975, pp. 784-786.

133 Para una ulterior consideración
de esta temática, ver F. OCÁRIZ, La
filiación divina, realidad central en la
vida y en la ensenanza de Mons.
Escrivá de Balaguer , en Naturaleza,
gracia y gloria , cit., pp. 175-221, y J.
BURGGRAF, El sentido de la filiación



divina , en AA.VV., Santidad y mundo ,
cit., pp. 109-127.

134 Es Cristo que pasa , n. 64.

135 Amigos de Dios , n. 312.

136 Carta 24-III-1930, n. 13.

137 Conversaciones , n. 114.

138 Camino , n. 273.

139 Carta 2-X-1958, n. 4.

140 Camino , n. 857 ( Consideraciones
espirituales , p. 82).

141 Sobre la virtud de la
magnanimidad, íntimamente
relacionada con esta cuestión, ver 
Amigos de Dios , nn. 80 y 106.

142 Camino , nn. 813-830 (en parte,
en Consideraciones espirituales , pp.
44 y 88-89). Ver también 
Conversaciones , n. 116; Es Cristo que



pasa , nn. 44, 77,148; Amigos de Dios ,
nn. 7-8, 41, 62, 221.

143 Camino , nn. 8 16 y 8 15; en el
mismo sentido Estatutos , n. 92.

144 Carta 24-III-1930, n. 19. Cuanto
venimos diciendo se relaciona, como
se advierte fácilmente por los textos
citados, con otro aspecto importante
de la doctrina espiritual del Beato
Josemaría: su enseñanza sobre la
vida de infancia, punto en el que
recoge tradiciones espirituales que le
preceden, pero reviviéndolas y
dándoles una interpretación propia.
Remitamos al respecto a los dos
capítulos que Camino (nn. 852 a 901)
y, antes, Consideraciones espirituales
(pp. 81 a 93) dedican a la infancia
espiritual y a la vida de infancia;
exposiciones amplias de esa actitud
de espíritu se encuentran también en
Es Cristo que pasa , nn. 64-66, y 
Amigos de Dios , n. 142-148.



145 Camino , n. 813 ( Consideraciones
espirituales , p. 44); ver también 
Camino , nn. 418 y 429 ( 
Consideraciones espirítuales , pp. 43 y
44).

146 Cfr. 1 Co 1-5, 28.

147 Es Cristo que pasa , n. 47.

148 Ibíd., n. 174; ver también 
Conversaciones , n. 18. A las
declaraciones en este sentido en
homilías y en entrevistas de prensa,
pueden añadirse muchas otras
hechas con ocasión de las visitas que
el Fundador del Opus Dei recibió en
Roma o de los viajes que realizó a
diversos países de Europa y América,
ya que esos encuentros le pusieron
en contacto con personas de las
profesiones y oficios más variados,
dándole oportunidad de manifestar
la profunda valoración que todos
ellos le merecían. Entre otros
muchos ejemplos, citemos dos
tomados de un mismo viaje: el que



realizó, en 1964, a la Universidad de
Navarra. „Tenéis que estar -dijo en
un encuentro con un grupo de
mujeres encargadas de la limpieza de
los edificios universitarios-
orgullosas de vuestro trabajo: no
sabría deciros qué es más importante
en la Universidad, si vuestra labor o
la de la Junta de Gobierno“. Y en otro
momento, recibiendo a un grupo de
mineros que habían acudido a
Pamplona para saludarle: „Todos los
trabajos son iguales ante el Señor; no
hay oficios de más o menos
categoría: la categoría depende del
amor de Dios que ponen quienes los
realizan. Decidles -de mi parte- a
vuestros compañeros que, cuando
están trabajando en las entrañas de
la tierra, no están allá abajo, están
muy altos, porque el trabajo los
dignifica y los acerca a Dios“. De esa
estancia en Pamplona, y de las
reuniones que allí tuvo, se hicieron
eco, con noticias y reportajes,
diversos diarios y revistas de la



época, en algunos de los cuales -por
ejemplo , la revista madrileña „ Telva
“ del 15-XII-1964- se reprodujeron las
frases recién citadas; una amplia
selección de esas noticias y
reportajes fue recogida en el libro 
Asamblea general de la Asociación de
Amigos de la Universidad de
Navarra , Pamplona 1964. Sobre esta
implicación del ideal cristiano, nos
permitimos remitir a nuestro ensayo 
Ante, Dios y en el mundo. Apuntes
para una teología del trabajo , cit., pp.
206-210.

149 Camino , n. 813 ( Consideraciones
espírituales , p. 44).

150 Camino , n. 293.

151 Ibíd., n. 155; ver también n. 145.

152 Ibíd., n. 430 ( Consideraciones
espirituales , p. 45).

153 Camino , n. 999.



154 Aunque, como hemos advertido
en el prólogo, no ha sido nuestra
intención al preparar una nueva
edición de este libro, proceder a una
reelaboración que tuviera en cuenta,
en la medida en que ello es posible,
los diversos desarrollos científicos y
especulativos posteriores, no nos
resistimos, al llegar a este punto, a
dejar constancia de nuestra
divergencia de parecer con Charles
Taylor cuando, en su ensayo sobre
las fuentes (o raíces) del yo
contemporaneo, considera que la
valoración de la vida ordinaria es
fruto de un distanciamiento, e
incluso de un abandono, del ideal
clásico de la heroicidad de vida ( 
Fuentes del yo. La construcción de la
identidad moderna , Madrid 1996,
toda la tercera parte, pp. 227 ss.). Sin
entrar a discutir si ello es o no cierto
en referencia a las fuentes históricas
que tiene presentes de forma
inmediata -los predicadores
puritanos de la Nueva Inglaterra



norteamericana-, no lo es en modo
alguno ni respecto de la tradición
cristiana en su conjunto ni del Beato
Josemaría Escrivá, del que ahora nos
ocupamos, que dedicó su vida, de
forma consciente, a poner de
manifiesto que la prosa de la vida
ordinaria puede, vivida con actitud
de amor, transformarse en poesía,
más aún, en endecasílabos, es decir,
en ese verso al que la poética clásica
presentó como verso heroico. „Al
reanudar tu tarea ordinaria, se te
escapó como un grito de protesta:
¡siempre la misma cosa! y yo te dije: -
sí, siempre la misma cosa. Pero esa
tarea vulgar -igual que la que
realizan tus compañeros de oficio- ha
de ser para ti una continua oración,
con las mismas palabras entrañables,
pero cada día con música distinta. Es
misión muy nuestra transformar la
prosa de esta vida en endecasílabos,
en poesía heroica“ ( Surco , n. 500);
ver también Es Cristo que pasa , n.
50, y Conversaciones , n. 116.



Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-
filiacion-divina-en-la-vida-diaria/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/
https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/
https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/

	SENTIDO DE LA FILIACIÓN DIVINA EN LA VIDA DIARIA

