opusdei.org

SENTIDO DE LA
FILTACION DIVINA
EN LA VIDA DIARIA

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

08/12/2011

»ES preciso convencerse de que Dios
esta junto a nosotros de continuo. -
Vivimos como si el Sefior estuviera
alla lejos, donde brillan las estrellas,



y no consideramos que también esta
siempre a nuestro lado. Y estd como
un Padre amoroso -a cada uno de
nosotros nos quiere mas que todas
las madres del mundo pueden
querer a sus hijos-, ayudandonos,
inspirdndonos, bendiciendo... y
perdonando (...). Preciso es que nos
empapemos, que nos saturemos de
que Padre y muy Padre nuestro es el
Sefior que esta junto a nosotros y en
los cielos“ (119). Este punto de
Consideraciones espirituales y de
Camino prolonga las consideraciones
anteriores al par que nos situa ante
una realidad a la que es
imprescindible hacer referencia si se
aspira a comprender el talante
espiritual del cristiano tal y como lo
vivio y predico el Fundador del Opus
Dei. En ese punto, en efecto, aparece
formulado con toda claridad, lo que
podemos calificar de ,nervio
central“ (120), de piedra angular, de
auténtica chiave di volta sobre la que
reposa toda la espiritualidad del



Opus Dei: el sentido de la filiacion
divina.

En la Instruccion de 19 de marzo de
1934, el Beato Josemaria afirmaba:
,<Formamos parte (del Opus Dei) por
eleccion divina - ego elegi vos (Jn
16,16)- con el fin de que seamos en el
mundo imitadores de Jesucristo
Sefior Nuestro, sicut filii carissimi ,
como hijos queridisimos (Ef

6,1)“ (121). Y afios después, en una de
sus Cartas : ,,El fundamento de su
vida espiritual (1a de los fieles del
Opus Dei) es el sentido de su filiacion
divina: Dios es mi Padre, y es el Autor
de todo bien y es toda la

Bondad* (122). ,El Dios de nuestra fe
-comenta en una homilia
pronunciada en una festividad del
Jueves Santo- no es un ser lejano, que
contempla indiferente la suerte de
los hombres: sus afanes, sus luchas,
sus angustias. Es un Padre que ama a
sus hijos hasta el extremo de enviar
al Verbo, Segunda Persona de la



Trinidad Santisima, para que,
encarnandose, muera por nosotros y
nos redima. El mismo Padre amoroso
que ahora nos atrae suavemente
hacia El, mediante la accién del
Espiritu Santo que habita en nuestros
corazones“ (123). ,,El Creador -afiade-
se ha desbordado en carifio por sus
criaturas®, de modo que la historia
entera esta regida por una ,corriente
trinitaria de amor por los

hombres“ (124).

El sentido de la filiacién divina, la
honda penetracion en lo que la fe nos
dice acerca del amor paternal de
Dios hacia los hombres tiene, en la
oracion y en la ensefianza del
Fundador del Opus Dei, muchas
consecuencias: la filiacion divina da
un tono intimo, filial, confiado, a la
oracion (125); crea en el alma una
actitud alegre, optimista, audaz,
capaz de enfrentarse con empresas y
tareas sin dejarse amilanar ante
eventuales sinsabores y dificultades,



ni aherrojar por afanes 'y
preocupaciones (126); fundamenta la
fraternidad y el espiritu de servicio
(127)... Y provoca -punto que interesa
ahora subrayar- ese reconocimiento
del valor cristiano del mundo que,
como veiamos, permite amarlo y
recorrerlo con la alegria y la
naturalidad de quien se sabe en casa
propia: ,La filiacion divina es una
verdad gozosa, un misterio
consolador. La filiacion divina llena
toda nuestra vida espiritual (...). Mas
aun: precisamente porque somos
hijos de Dios, esa realidad nos lleva
también a contemplar con amor y
con admiracidn todas las cosas que
han salido de las manos de Dios
Padre Creador. Y de este modo somos
contemplativos en medio del mundo,
amando al mundo“ (128).

Cuando el cristiano habla de filiacion
divina presupone una realidad de
orden ontoldgico: el hecho
fundamental de que Dios, amando a



los hombres, los eleva hacia Fl hasta
hacerlos, por la gracia, participes,
consortes de la naturaleza divina,
segun la densa expresion de la
segunda carta de San Pedro (129). El
Beato Josemaria recoge esa realidad
profunda, situdndola en un contexto
de oracion. De ahi que, de ordinario,
habla no solo de filiacion divina, sino
de ,sentido de la filiacién divina“. Y
por ,sentido“ entiende una
conciencia viva y profunda de la
cercania de Aquel que sabemos que
nos ama (130). O también -y quiza
mejor- esa capacidad para advertir
como instintivamente la presencia de
la persona amada y reaccionar de
acuerdo con cuanto le agrada, que
brota en el alma cuando el corazon
esta connaturalizado con esa
persona, hecho una sola cosa con
ella.

En otras palabras, la filiacion divina,
en la predicacion del Fundador del
Opus Dej, es considerada como una



realidad de la que el hombre debe
tomar conciencia cada vez mas clara
y neta, hasta que acabe ,por
informar la existencia entera“, por
estar ,presente en todos los
pensamientos, en todos los deseos, en
todos los afectos® (131). Es entonces,
en efecto, y solo entonces, cuando
produce todos sus frutos espirituales
(132). Sentido de la filiacion divina y
vida contemplativa forman asi, en
cierto modo, una sola cosa, de modo
que -y este modo de expresar tal vez
sea el mas exacto- el sentido de la
filiacion divina da su matiz definitivo
y ultimo a la vida contemplativa, ya
que, si esta -la vida contemplativa-
implica vivir en presencia de Dios, el
sentido de la filiacién divina lleva a
recordar que ese Dios presente en el
mundo y en nuestro propio corazon
nos ama con corazon de padre y
quiere que se le trate como tal (133).

Quien nos haya seguido hasta este
punto habra advertido que aqui



confluyen varias de las lineas de
pensamiento que hemos esbozado en
paginas anteriores, ya que el Beato
Josemaria, al hablar de filiacion
divina, no hace sino invitar a
procurar que la luz de la fe penetre
hasta lo mas hondo de la realidad, de
toda la realidad, también de la vida
ordinaria, también del trabajo,
también del existir normal en medio
del mundo. ,, Todos los hombres -
escribe- son hijos de Dios. Pero un
hijo puede reaccionar, frente a su
padre, de muchas maneras. Hay que
esforzarse por ser hijos que procuran
darse cuenta de que el Sefior, al
querernos como hijos, ha hecho que
vivamos en su casa, en medio de este
mundo, que seamos de su familia,
que lo suyo sea nuestro y lo nuestro
suyo“ (134). ,Cuando la fe flojea, el
hombre tiende a figurarse a Dios
como si estuviera lejano, sin que
apenas se preocupe de sus hijos.
Piensa en la religion como en algo
yuxtapuesto, para cuando no queda



otro remedio; espera, no se explica
con qué fundamento,
manifestaciones aparatosas, sucesos
insolitos. Cuando la fe vibra en el
alma, se descubre, en cambio, que los
pasos del cristiano no se separan de
la misma vida humana corriente y
habitual. Y que esta santidad grande,
que Dios nos reclama, se encierra
aquiy ahora, en las cosas pequefias
de cada jornada“ (135).

Para quien vive de fe, las cosas que le
rodean, los sucesos que acaecen a su
alrededor no son acontecimientos sin
sentido, mostrencos, opacos, velos
que impiden mirar mas alla, sino, al
contrario, llamadas, invitaciones de
Dios, porque -como leemos en una de
sus Cartas - ,el Sefior nos esta
hablando constantemente en mil
pequenios detalles de cada dia“ (136),
ya que -como afiade en una homilia-
»hay un algo santo, divino, escondido
en las situaciones mas comunes, que
toca a cada uno de vosotros



descubrir“ (137). ,,Asentado en tu
alma en gracia, el Espiritu Santo -
Dios contigo- va dando tono
sobrenatural a todos tus
pensamientos, deseos y obras“ (138)
y asi ,aunque vivimos en el mundo y
participamos de todos los afanes y
trabajos de la sociedad, nuestra
vocacion es necesariamente
contemplativa : estamos en continua,
sencilla y filial union con Dios,
nuestro Padre“ (139).

La vida contemplativa, la conciencia
de la paternidad de Dios amplian el
horizonte del existir y crean en el
alma la conciencia de que la vida y la
historia estan dotadas de un sentido
en el que cabe confiar, lanzandose
audaz y esforzadamente en el
cumplimiento de los designios
divinos. ,Ser pequefio: las grandes
audacias son siempre de los nifios. -
¢Quién pide... la luna? -¢Quién no
repara en peligros para conseguir su
deseo? ‘Poned’ en un nifo ‘ast’,



mucha gracia de Dios, el deseo de
hacer su Voluntad (de Dios), mucho
amor a Jesus, toda la ciencia
humana que su capacidad le permita
adquirir... y tendréis retratado el
caracter de los apostoles de ahora, tal
como indudablemente Dios los
quiere® (140).

Esa confianza, esa audacia, nacida de
la conciencia de la cercania paternal
de Dios de que nos habla el punto de
Camino recién citado constituira, en
ocasiones, cuando asi lo requieran o
aconsejen las circunstancias, impulso
para acciones grandiosas, singulares,
extraordinarias, incluso
excepcionales (141). Pero no se limita
ahi su efectividad. Mas aun, si
alguien llegara solo hasta ese punto,
no habria captado todavia algunas de
las implicaciones capitales de la fe
cristiana, ya que esa fe invita a ver,
buscar y encontrar a Dios también en
la vida de cada dia: en las
incidencias, incluso menudas, del



trabajo profesional, en la
convivencia sencilla y natural con la
familia, los colegas y los amigos; en
suma, en las pequeifias cosas de la
vida corriente.

Conviene leer todo el capitulo que
Camino dedica a este tema -“cosas
pequeiias“- para percibir la
extraordinaria importancia que el
Fundador del Opus Dei les atribuye
como elemento clave de la actitud
espiritual del cristiano y
especificamente de la espiritualidad
secular (142). Son, en efecto, sendero
ofrecido al cristiano para llegar a
Dios: ,Has errado el camino si
desprecias las cosas pequerias“,
»iQuieres de verdad ser santo? -
Cumple el pequeiio deber de cada
momento: haz lo que debes y esta en
lo que haces®, afirma en Camino (
143). ,,Alguno -comentaba en una
Carta - puede tal vez imaginar que en
la vida ordinaria hay poco que
ofrecer a Dios: pequefieces, naderias.



Un nifio pequerio, queriendo agradar
a su padre, le ofrece lo que tiene: un
soldadito de plomo descabezado, un
carrete sin hilo, unas piedrecitas, dos
botones: todo lo que tiene de valor en
sus bolsillos, sus tesoros . Y el padre
no considera la puerilidad del regalo.
Lo agradece y estrecha al hijo contra
su corazon, con inmensa ternura.
Obremos asi con Dios, que esas
nifierias -esas pequeiieces- se hacen
cosas grandes , porque es grande el
amor: eso es lo nuestro, hacer
heroicos por Amor los pequerios
detalles de cada dia, de cada
instante“ (144).

Si analizamos los textos en los que el
Fundador de la Obra emplea la
expresion ,,cosas pequenas“
advertiremos que, a veces, lo hace
para poner de manifiesto que el
cristiano corriente esta llamado a
santificarse en la vida ordinaria o
para combatir la tendencia a
evadirse de la realidad refugiandose



en ensuefios ilusorios, es decir, para
expresar ideas que ya hemos
encontrado, formuladas en otros
términos, en apartados anteriores.
Pero percibira también que, en otras
ocasiones, el sentido de la expresion,
presuponiendo ese trasfondo, es
distinto: con ella, en esos momentos,
se aspira a recordar que al amor
incesante de Dios hacia nosotros,
debemos corresponder con un amor
también incesante que no se
conforme con manifestarse de tanto
en tanto, en momentos especiales,
sino que aspire a informar todos los
momentos del dia.

La doctrina del Beato Josemaria
Escriva sobre las cosas pequefias
connota, en efecto, ante todo, una fe
viva que lleva a descubrir a Dios en
todas las personas y en todos los
sucesos. Pero también, y sobre la
base de lo anterior, una caridad, un
amor, igualmente vivo, que aspire a
impregnar todas y cada una de las



acciones, aun las mas pequeiias, aun
las mas menudas, aun aquellas que
vistas con o0jos humanos podrian
parecer insignificantes y hasta
despreciables, pero que,
contempladas con los ojos de la fe, se
revelan, al igual que todas las demas,
llenas de sentido, susceptibles de
encarnar el amor de Dios. ,Hacedlo
todo por Amor. -Asi no hay cosas
pequenas: todo es grande“ (145).

La vida, toda vida, cualquier vida, se
presenta, en consecuencia, como
itinerario a traveés del cual el ideal
cristiano puede y debe alcanzar su
maxima expansion. Quien, siendo
fiel a la gracia, procure vivir con esa
actitud de espiritu, llegara a
pregustar de algun modo la realidad
que anuncio el Apdstol, es decir, que
Dios comienza a ser todo en todas las
cosas (146). Desde esta perspectiva,
trascendiendo distinciones mas o
menos validas a otros niveles, se
hace patente que todas las



actividades humanas, excepto
aquellas marcadas por el pecado, son
valiosas, mas aun, importantes,
decisivas, cruciales, en cuanto lugar
de encuentro con Dios y momento
para manifestar el amor en la
entrega a Fl y en el servicio a los
hombres. ,Es hora de que los
cristianos digamos muy alto -
afirmaba el Fundador del Opus Dei
en una homilia en la festividad de
San José- que el trabajo es un don de
Dios, y que no tiene ningun sentido
dividir a los hombres en diversas
categorias segun los tipos de trabajo,
considerando unas tareas mas nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creacion“ (147).

,Cristo -proclamaba en otra
meditacion, esta vez en la fiesta de la
Asuncion de la Virgen- quiere
encarnarse en nuestro quehacer,
animar desde dentro hasta las



acciones mas humildes®, y, como
saliendo al paso de una objecion
inexpresada, afiadia enseguida: , Este
pensamiento es una realidad
sobrenatural, neta, inequivoca; no es
una consideracion para consuelo,
que conforte a los que no lograremos
inscribir nuestros nombres en el
libro de oro de la historia. A Cristo le
interesa ese trabajo que debemos
realizar -una y mil veces- en la
oficina, en la fabrica, en el taller, en
la escuela, en el campo, en el
ejercicio de la profesion manual o
intelectual“ (148). Porque la historia
que con nuestras vidas se construye
no es solo la historia de los pueblos,
de las civilizaciones y de las culturas,
sino también, y mas profundamente,
la historia de la salvacion, una
historia cuyo desenlace no es
meramente intraterreno, puesto que,
mas alla de todo el acontecer
temporal, esta llamada a desembocar
en la plenitud del Reino de los cielos.



Resulta claro, por lo demas, que
hablar de sentido de filiaciéon divina
y de valor de las cosas pequerias es
ciertamente hablar de alegria, de
confianza, de serenidad y paz
interiores, pero, a la vez, de
exigencia y de entrega. El panorama
ante el que se encuentra situado el
cristiano, también el cristiano
corriente, llamado a santificarse en
medio del mundo y en las actividades
seculares, no es un panorama hecho
de superficialidad y de faciloneria,
sino de compromiso y de hondura. El
Fundador del Opus Deli, al referirse a
las cosas pequeiias, pide una actitud
de espiritu no de mediocridad, sino
de plenitud; no de dejadez, sino de
vitalidad, ya que ,la perseverancia
en las cosas pequefias, por Amor, es
heroismo“ (149). Un amor que llegue
a los detalles, a todos los detalles,
solo puede ser vivido, en efecto,
mediante una decision
constantemente renovada, mediante
un deseo que se actualiza en cada



instante. ,,En la vida interior -
pregunta Camino -, ¢has considerado
despacio la hermosura de ‘servir’ con
voluntariedad actual?“ (150). Porque,
como recuerda en otro momento,
»,Jesus no se satisface ‘compartiendo’:
lo quiere todo“ (151).

Estas consideraciones nos remiten,
de nuevo, al amor, ya que solo el
amor puede fomentar y sostener una
actitud de atencion y de entrega
vivida hasta los mas pequerios
detalles. De ahi que en uno de los
puntos de Camino exclame: ,Jesus,
que sea yo el ultimo en todo... y el
primero en el Amor® (152). Y que el
libro concluya, precisamente, con las
siguientes palabras: ,,;Que cual es el
secreto de la perseverancia? El
Amor. -Enamorate, y no Le

dejaras“ (153). Fe viva, voluntariedad
actual, amor son los pilares de la
actitud interior que permite al
cristiano, también al que vive en
medio del mundo, encontrar a Dios



en esos sucesos y deberes diarios que
entretejen su vida y su trabajo y
dotar asi a lo ordinario de valor
pleno, mas aun, divino y, en
consecuencia, infinito (154).

Notas

119 Camino, n. 267 ( Consideraciones
espirituales , pp. 28-29).

120 A. DEL PORTILLO, prologo a Es
Cristo que pasa (puede consultarse
sea en ese volumen de homilias, sea
en A. DEL PORTILLO, Una vida para
Dios: reflexiones en torno a la figura
de Josemaria Escrivad de Balaguer ,
Madrid 1992, donde la expresion
mencionada se encuentra en p. 114).

121 Instruccion 19-111-1934, n. 1.

122 Carta 19-111-1954, n. 19; una
declaracion andloga en Estatutos, n.
80, & 1.

123 Es Cristo que pasa , n. 84.



124 Ibid., nn. 84 y 85.

125 ,,Qué buena cosa es ser nifio! -
Cuando un hombre solicita un favor,
es menester que a la solicitud
acompaiie la hoja de sus méritos.
Cuando el que pide es un chiquitin -
como los nifios no tienen méritos-,
basta con que diga: soy hijo de
Fulano. jAh, Sefior! -diselo jcon toda
tu alma!- Yo soy... jhijo de Dios!* (
Camino , n. 892; Consideraciones
espirituales , p. 90). ,Somos hijos de
Dios, y podemos entretenernos
confiadamente con El, como un hijo
charla con su padre® ( Amigos de
Dios , n. 145). ,,;Como se explica esa
oracion confiada, ese saber que no
pereceremos en la batalla? Es un
convencimiento que arranca de una
realidad que nunca me cansaré de
admirar: nuestra filiacion divina“ (
Es Cristo que pasa , n. 64).

126. ,,Si viviéramos mas confiados en
la Providencia divina, seguros -jcon



fe recia!- de esta proteccion diaria
que nunca nos falta, cuantas
preocupaciones o inquietudes nos
ahorrariamos (...). Querria, en
confidencia de amigo, de sacerdote,
de padre, traeros a la memoria en
cada circunstancia que nosotros, por
la misericordia de Dios, somos hijos
de ese Padre Nuestro, todopoderoso,
que esta en los cielos y a la vez en la
intimidad del corazon“ ( Amigos de
Dios, n. 116). ,,El Espiritu Santo, con
el don de piedad, nos ayuda a
considerarnos con certeza hijos de
Dios. Y los hijos de Dios, ¢por qué
vamos a estar tristes? La tristeza es
la escoria del egoismo; si queremos
vivir para el Sefior, no nos faltara la
alegria®“ ( Amigos de Dios , n, 92).
»~.Hay mayor alegria que la del que,
sabiéndose pobre y débil, se sabe
también hijo de Dios? (...). Que estén
tristes los que se empenan en no
reconocerse hijos de Dios, vengo
repitiendo desde siempre*“ ( Amigos
de Dios , n. 108). ,,Padre -me decia



aquel muchachote (¢qué habra sido
de é1?), buen estudiante de la
Central-, pensaba en lo que usted me
dijo... jque soy hijo de Dios!, y me
sorprendi por la calle, ,engallado“ el
cuerpo y soberbio por dentro... jhijo
de Dios! Le aconsejé, con segura
conciencia, fomentar la ‘soberbia’ (
Camino , n. 274).

127 ,No hay mas que una raza en la
tierra: la raza de los hijos de Dios.
Todos hemos de hablar la misma
lengua, la que nos ensefia nuestro
Padre que esta en los cielos: la lengua
del didlogo de Jesus con su Padre, la
lengua que se habla con el corazony
con la cabeza, la que empleais ahora
vosotros en vuestra oracion. La
lengua de las almas contemplativas,
la de los hombres que son
espirituales, porque se han dado
cuenta de su filiacion divina. Una
lengua que se manifiesta en mil
mociones de la voluntad, en luces
claras del entendimiento, en afectos



del corazon, en decisiones de vida
recta, de bien, de contento, de paz“ (
Es Cristo que pasa , n. 13). Ver
también Es Cristo que pasa, n. 106,y
Amigos de Dios , n. 233).

128 Es Cristo que pasa , n. 65.
1292 P1,4.

130 Cfr. P. RODRIGUEZ, Vocacidn,
trabajo, contemplacion , cit., pp.
157-159.

131 Amigos de Dios , n. 146; en ese
mismo sentido, ]. ECHEVARRIA,
Itinerarios de vida cristiana , cit., pp.
14-21.

132 No es nuestra intencion, en este
ensayo, exponer todas las
ensefianzas del Beato Josemaria
Escriva en torno a la vida de oracion,
sino solo tocar aquellos puntos que
nos permiten comprender el alcance
de sus afirmaciones sobre la
santificacion del trabajo y en el



trabajo. De todas formas, tal vez no
esté de mas insistir, completando
cosas ya dichas, que ese sentido
hondo, calido, familiar podriamos
decir, de la filiacion divina es
predicado y presentado por el
Fundador del Opus Dei como frutoy
meta de una vida de oracion muy
centrada en el trato con Cristo, Dios y
Hombre, y, mas concretamente, en la
consideracion de su humanidad,
captada a través de la contemplacion
de toda una vida terrena, no solo en
los momentos cumbres -Muerte y
Resurreccion-, sino también en las
situaciones ordinarias y comunes de
su existencia sencilla en Nazaret,
signo privilegiado del acercamiento
de Dios a nuestro vivir ordinario. Por
eso ocupo un lugar importantisimo
en su vida interior el trato con Maria
y José, que tan cerca estuvieron de
Jesus y que pueden, por tanto,
conducir hacia El, contribuir a
sentirle cercano y a descubrir en su
humanidad la divinidad, yendo asi



desde la ,trinidad de la tierra“ (José,
Maria, Jesus) hasta la ,,Trinidad del
cielo“. Uno de los testimonios mas
vivos de ese estilo de oracion lo
constituye una de las obras mas
antiguas del Fundador del Opus Dei:
Santo Rosario , cuya primera edicion
data de 1934. Remitamos también a
la ya citada homilia ,, Hacia la
santidad “, en Amigos de Dios , nn.
294-316. Sobre el transito de la
ytrinidad de la tierra“ a la ,, Trinidad
del cielo“, puede encontrarse un
breve comentario en A. ARANDA, La
Trinidad y la vida espiritual , en Gran
Enciclopedia Rialp , t. 22, Madrid
1975, pp. 784-786.

133 Para una ulterior consideracion
de esta temaética, ver F. OCARIZ, La
filiacion divina, realidad central en la
vida y en la ensenanza de Mons.
Escriva de Balaguer , en Naturaleza,
graciay gloria, cit., pp. 175-221,yJ.
BURGGRAF, El sentido de la filiacion



divina , en AA.VV,, Santidad y mundo ,
cit., pp. 109-127.

134 Es Cristo que pasa , n. 64.
135 Amigos de Dios , n. 312.
136 Carta 24-111-1930, n. 13.
137 Conversaciones , n. 114.
138 Camino , n. 273.

139 Carta 2-X-1958, n. 4.

140 Camino , n. 857 ( Consideraciones
espirituales , p. 82).

141 Sobre la virtud de la
magnanimidad, intimamente
relacionada con esta cuestion, ver
Amigos de Dios , nn. 80 y 106.

142 Camino , nn. 813-830 (en parte,
en Consideraciones espirituales , pp.
44 y 88-89). Ver también
Conversaciones , n. 116; Es Cristo que



pasa ,nn. 44, 77,148; Amigos de Dios ,
nn. 7-8, 41, 62, 221.

143 Camino,nn. 8 16 y 8 15; en el
mismo sentido Estatutos , n. 92.

144 Carta 24-111-1930, n. 19. Cuanto
venimos diciendo se relaciona, como
se advierte facilmente por los textos
citados, con otro aspecto importante
de la doctrina espiritual del Beato
Josemaria: su ensefianza sobre la
vida de infancia, punto en el que
recoge tradiciones espirituales que le
preceden, pero reviviéndolas y
dandoles una interpretacion propia.
Remitamos al respecto a los dos
capitulos que Camino (nn. 852 a 901)
y, antes, Consideraciones espirituales
(pp- 81 a 93) dedican a la infancia
espiritual y a la vida de infancia;
exposiciones amplias de esa actitud
de espiritu se encuentran también en
Es Cristo que pasa , nn. 64-66, y
Amigos de Dios , n. 142-148.



145 Camino , n. 813 ( Consideraciones
espirituales , p. 44); ver también
Camino , nn. 418 y 429 (
Consideraciones espirituales , pp. 43y
44).

146 Cfr. 1 Co 1-5, 28.
147 Es Cristo que pasa , n. 47.

148 Ibid., n. 174; ver también
Conversaciones , n. 18. A las
declaraciones en este sentido en
homilias y en entrevistas de prensa,
pueden afiadirse muchas otras
hechas con ocasion de las visitas que
el Fundador del Opus Dei recibio en
Roma o de los viajes que realizo a
diversos paises de Europa y América,
ya que esos encuentros le pusieron
en contacto con personas de las
profesiones y oficios mas variados,
dandole oportunidad de manifestar
la profunda valoracion que todos
ellos le merecian. Entre otros
muchos ejemplos, citemos dos
tomados de un mismo viaje: el que



realizo, en 1964, a la Universidad de
Navarra. , Tenéis que estar -dijo en
un encuentro con un grupo de
mujeres encargadas de la limpieza de
los edificios universitarios-
orgullosas de vuestro trabajo: no
sabria deciros qué es mas importante
en la Universidad, si vuestra labor o
la de la Junta de Gobierno“. Y en otro
momento, recibiendo a un grupo de
mineros que habian acudido a
Pamplona para saludarle: ,Todos los
trabajos son iguales ante el Sefior; no
hay oficios de mas o menos
categoria: la categoria depende del
amor de Dios que ponen quienes los
realizan. Decidles -de mi parte- a
vuestros compaiieros que, cuando
estdn trabajando en las entrafas de
la tierra, no estan alla abajo, estan
muy altos, porque el trabajo los
dignifica y los acerca a Dios“. De esa
estancia en Pamplona, y de las
reuniones que alli tuvo, se hicieron
eco, con noticias y reportajes,
diversos diarios y revistas de la



época, en algunos de los cuales -por
ejemplo, la revista madrilefia ,, Telva
“ del 15-XII-1964- se reprodujeron las
frases recién citadas; una amplia
seleccion de esas noticias y
reportajes fue recogida en el libro
Asamblea general de la Asociacion de
Amigos de la Universidad de

Navarra , Pamplona 1964. Sobre esta
implicacion del ideal cristiano, nos
permitimos remitir a nuestro ensayo
Ante, Dios y en el mundo. Apuntes
para una teologia del trabajo , cit., pp.
206-210.

149 Camino , n. 813 ( Consideraciones
espirituales , p. 44).

150 Camino, n. 293.
151 Ibid., n. 155; ver también n. 145.

152 Ibid., n. 430 ( Consideraciones
espirituales , p. 45).

153 Camino, n. 999.



154 Aunque, como hemos advertido
en el prologo, no ha sido nuestra
intencion al preparar una nueva
edicion de este libro, proceder a una
reelaboracion que tuviera en cuenta,
en la medida en que ello es posible,
los diversos desarrollos cientificos y
especulativos posteriores, no nos
resistimos, al llegar a este punto, a
dejar constancia de nuestra
divergencia de parecer con Charles
Taylor cuando, en su ensayo sobre
las fuentes (o raices) del yo
contemporaneo, considera que la
valoracion de la vida ordinaria es
fruto de un distanciamiento, e
incluso de un abandono, del ideal
clasico de la heroicidad de vida (
Fuentes del yo. La construccion de la
identidad moderna , Madrid 1996,
toda la tercera parte, pp. 227 ss.). Sin
entrar a discutir si ello es o no cierto
en referencia a las fuentes historicas
que tiene presentes de forma
inmediata -los predicadores
puritanos de la Nueva Inglaterra



norteamericana-, no lo es en modo
alguno ni respecto de la tradicion
cristiana en su conjunto ni del Beato
Josemaria Escriva, del que ahora nos
ocupamos, que dedico su vida, de
forma consciente, a poner de
manifiesto que la prosa de la vida
ordinaria puede, vivida con actitud
de amor, transformarse en poesia,
mas aun, en endecasilabos, es decir,
en ese verso al que la poética clasica
presento como verso heroico. ,,Al
reanudar tu tarea ordinaria, se te
escapo como un grito de protesta:
isiempre la misma cosa! y yo te dije: -
si, siempre la misma cosa. Pero esa
tarea vulgar -igual que la que
realizan tus compafieros de oficio- ha
de ser para ti una continua oracion,
con las mismas palabras entrafiables,
pero cada dia con musica distinta. Es
mision muy nuestra transformar la
prosa de esta vida en endecasilabos,
en poesia heroica“ ( Surco, n. 500);
ver también Es Cristo que pasa , n.
50, y Conversaciones, n. 116.



Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-
filiacion-divina-en-la-vida-diaria/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/
https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/
https://opusdei.org/es-es/article/sentido-de-la-filiacion-divina-en-la-vida-diaria/

	SENTIDO DE LA FILIACIÓN DIVINA EN LA VIDA DIARIA

