opusdei.org

SEMBRADORES DE
PAZ Y DE ALEGRIA

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

08/12/2011

Es apostolado, afirma, en texto ya
citado, el Decreto Apostolicam
actuositatem , todo lo que ,hace
participes a los hombres de la
redencion salvadora, y, a través de
ellos, ordena realmente el mundo



entero hacia Cristo“192. Desde los
textos del Concilio Vaticano II, hasta
la Exhortacion apostdlica Evangelii
nuntiandi de Pablo VI y la Enciclica
Redemptor hominis y la Exhortacion
apostolica Christifideles laici de Juan
Pablo II, por citar solo algunos
documentos especialmente
significativos, tanto la teologia y la
praxis pastoral como el magisterio
eclesiastico han subrayado
reiteradamente sea la trascendencia
de la misidn cristiana, sea su
incidencia en la historia y, en
consecuencia, el lugar que la accion
vivificadora de lo temporal debe
ocupar en el horizonte y en la vida
de todo cristiano y singularmente del
fiel laico, cristiano llamado a
santificarse y a santificar
precisamente en y a través de las
ocupaciones y estructuras
temporales.

Entre los muchos textos que aspiran
a dar una vision sintética, cabe



continuar recordando un pasaje de la
Constitticion Gaudium et spes , que
forma parte precisamente del
capitulo que esa Constitucion destina
a tratar de la actividad humana en el
mundo, es decir, del trabajo, y en el
que las diversas afirmaciones se
articulan, en ocasiones
contraponiéndose, para llegar a una
exposicion a la vez precisa y abierta.
,Cristo, a quien ha sido dado todo
poder en el cielo y en la tierra (Hch
2,36; Mt 28,18), proclamado Sefior
por su resurreccion, actua ya en el
corazon de los hombres mediante la
virtud del Espiritu, no solo
suscitando la esperanza del mundo
futuro, sino, al mismo tiempo,
animando, purificando y
fortaleciendo esas generosas
aspiraciones que animan a la familia
de los hombres y la impulsan a
esforzarse por hacer mas humana la
vida presente y por dominar toda la
tierra con vistas a esa finalidad (...).
Ciertamente se nos ha recordado que



de nada sirve al hombre ganar el
mundo entero, si se pierde a si
mismo (cfr. Lc 9,25), pero la
esperanza de una nueva tierra no
debe atenuar, sino mas bien excitar
el afan por perfeccionar el tiempo
presente, durante el que crece ese
cuerpo de la nueva humanidad que
constituye como una cierta
prefiguracion del mundo nuevo“193.

En diversos escritos del Fundador del
Opus Dei encontramos amplias
descripciones de la historia y del
mundo realizadas desde la
perspectiva de la salvacion y
relacionadas, con frecuencia, con un
texto evangélico que estuvo, desde el
7 de agosto de 1931, hondamente
unido a su oracion: el versiculo et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum del Evangelio de
San Juan, tal y como lo transmite el
texto de la Vulgata. ,,Desde hace
muchisimos afios -declaraba a un
periodista, en 1968-, desde la misma



fecha fundacional del Opus Dei, he
meditado y he hecho meditar unas
palabras de Cristo que nos relata San
Juan: Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12,32).
Cristo, muriendo en la Cruz, atrae a
sila Creacion entera, y, en su
nombre, los cristianos, trabajando en
medio del mundo, han de reconciliar
todas las cosas con Dios, colocando a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas“194. ,,Cristo,
Sefior Nuestro -afirmaba en una
homilia, en la fiesta de Cristo Rey-,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimié al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12,32), si vosotros me colocais en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeiio, omnia traham ad meipsum



todo lo atraeré hacia mi. {Mi reino
entre vosotros sera una
realidad!”195.

Varias de las ensefianzas expuestas
en paginas anteriores giran en torno
a lo afirmado en estos textos.
Recordemos especialmente dos,
intimamente relacionadas entre si:

- En primer lugar, el hondo sentido
de la identificacién del cristiano con
Cristo, o, si preferimos decirlo de otra
forma, la honda conciencia de la
presencia de Cristo en el cristiano
para continuar, a traveés de sus
discipulos, la obra redentora196.

- En segundo lugar, la vision de la
historia de la salvacion como el
efecto del amor paternal de Dios
Padre que hizo el mundo buenoy,
dafiado por el pecado, no lo
abandond, sino que envio a su Hijo
Unigénito y al Espiritu para que
surgiera en la tierra una ,nueva raza
de hijos de Dios“, a los que fuera



dado restablecer la armonia de lo
creadol197.

La llamada divina sitda al hombre
ante un fin que trasciende la historia
y la gracia no producira todos sus
frutos hasta mas alla de la muerte,
pero Dios, aunque sea solo en arrasy
en esperanza, nos ha concedido ya
sus dones, y esa divinizacion de
nuestro ser reverbera sobre la
creacion: el cristiano, alter Christus,
ipse Christus , atrae ya hacia Dios
todas las cosas.

Nada mads ajeno al pensamiento del
Beato Josemaria que los
planteamientos de tipo reduccionista
que, recortando el horizonte propio
del Evangelio, se exponen a
transformarlo, de una forma u otra,
en un mensaje de resonancias
meramente terrenas. Su rica
humanidad, que le hacia sentir unas
ansias de infinito que solo Dios
puede saciar y, sobre todo, su fe



cristiana, su conmocion ante la
grandeza de un Dios que no solo ha
creado a los hombres sino que eleva
a la condicion de hijos suyos, le
hacian reaccionar decididamente
frente a esas actitudes, viéndolas
como lo que son: un ,empequefiecer
la fe“198. La palabra del Evangelio se
dirige al corazon del hombre para
revelarle el amor a la vez concreto e
infinito de Dios, realidad suprema
que trasciende todas las
realizaciones temporales, y es esa
palabra la que el cristiano debe
transmitir. ,,El apostolado cristiano -
afirmo siempre con fuerza- no es un
programa politico, ni una alternativa
cultural: supone la difusion del bien,
el contagio del deseo de amar, una
siembra concreta de paz y de
alegria“199.

El cristiano debe, en suma, situarse
ante la existencia, y situar a los
demas sabiendo que ,la vida en la
tierra, que amamos, no es lo



definitivo; ,,pues no tenemos aqui
ciudad permanente, sino que
andamos en busca de la futura“
ciudad inmutable (Hb 13,14)“200.
Pero -y asilo subraya en la misma
homilia de la que proviene la cita
que precede- la conciencia de estar
en camino no convierte al cristiano
en ,un derrotista de la naturaleza
humana“201. ,,Cuidemos -precisa- de
no interpretar la Palabra de Dios en
los limites de estrechos horizontes. El
Sefior no nos impulsa a ser infelices
mientras caminamos, esperando solo
la consolacion en el mas alla. Dios
nos quiere felices también aqui, pero
anhelando el cumplimiento
definitivo de esa otra felicidad, que
solo El puede colmar enteramente.
En esta tierra, la contemplacion de
las realidades sobrenaturales, la
accion de la gracia en nuestras
almas, el amor al projimo como fruto
sabroso del amor a Dios, suponen ya
un anticipo del Cielo, una incoacion
destinada a crecer dia a dia. No



soportamos los cristianos una doble
vida: mantenemos una unidad de
vida, sencilla y fuerte en la que se
fundan y compenetran todas
nuestras acciones“202.

Surge asi una actitud de espiritu en
la que se entremezclan la vida de
oracion y el aprecio por los dones
divinos recibidos con la valoracion
de las realidades terrenas, las ansias
de eternidad con la amistad y el
amor humanos, el esfuerzo por vivir
en la tierra en didlogo amoroso con
Dios con el trabajo, el sentido del
compafierismo y el deseo de ayudar
a los hombres haciendo amable su
camino de santidad en el mundo203.
Y todo ello estructurado en torno a la
conciencia de la filiacion divina y al
deseo de colocar a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Porque, recalquémoslo, el
si exaltatus fuero a terra, el ,cuando
sea levantado sobre la tierra todo lo
atraeré hacia mi“ del Evangelio de



San Juan, es visto por el Beato
Josemaria Escriva, a la vez, como un
anuncio y como un mandato: como el
anuncio del triunfo de Cristo en la
Cruz y como el mandato que ese
mismo Cristo dirige a los cristianos
para que lo hagan presente en la
entrafia misma del mundo, no ya
mediante meros signos exteriores,
sino, mucho mas radicalmente,
siendo ellos personalmente Cristo:
dejando que el Espiritu Santo
penetre en sus corazones e infunda
en ellos una vida nueva, la vida de
Cristo, que, manifestandose en las
obras, difunda en el mundo los frutos
de la gracia. Se trata, en suma, de
santificar las actividades humanas
no de manera extrinseca o artificial,
sino desde dentro, es decir, siéndolo
personalmente cristianos y dejando
que redunde en las propias acciones
la savia de la que se vive204.

Las perspectivas que estamos
esbozando entroncan con temas



tratados sea al hablar del testimonio
apostolico sea al glosar la expresion
»santificar el trabajo“, ya que la
santificacion del trabajo implica,
como dijimos, el esfuerzo por
realizar de forma humanamente
acabada la propia tarea y, en
consecuencia, el empeiio por
abordar generosa y
responsablemente los problemas
interpersonales y sociales a los que el
trabajo abre. Lo substancial esta,
pues, de algun modo dicho o al
menos apuntado, si bien entre los
apartados a los que acabamos de
aludir y el presente hay claras
diferencias de enfoque: alli,
considerdbamos, ante todo, la actitud
subjetiva que la santificacion del
trabajo implica; aqui, en cambio,
atendemos preferentemente al
resultado o fruto que esas acciones
producen en el contexto social
concreto en el que se situa. Es por
eso conveniente, presuponiendo lo



dicho y remitiendo a ello, decir algo
mas.

A fin de captar con precision la
perspectiva desde la que el Beato
Josemaria Escriva enfoca la
consideracion de los frutos del
reverberar del reino de Cristo en la
realidad histdrico-social, resultara
util referirnos antes a una cuestion
decisiva: su doctrina sobre la libertad
0, por mejor decir, su amor a la
libertad, ya que si la predicacion del
Fundador del Opus Dei estuvo
siempre acompafiada de
participacion personal en lo que
decia, asi ocurriéo muy especialmente
en el tema de la libertad205.

La lectura de los textos en los que el
Fundador del Opus Dei deja
constancia de su amor a la libertad y
en los que glosa las dimensiones de
esa realidad esencial del ser humano
nos permite concluir que esa
afirmacion de la libertad se mueve a



dos niveles, teologico y antropolégico
el primero, eclesiologico y social el
segundo.

a) La libertad es considerada por el
Beato Josemaria, ante todo, como un
componente basico de la historia de
la salvacion. Dios, que quiere a los
hombres no como esclavos sino como
amigos e hijos, no busca respuestas
forzadas sino decisiones libres: , Dios,
al crearnos, ha corrido el riesgo y la
aventura de nuestra libertad. Ha
querido una historia que sea una
historia verdadera, hecha de
auténticas decisiones, y no una
ficcion ni un juego“206. ,Entiendo
muy bien, precisamente por eso,
aquellas palabras del Obispo de
Hipona, que suenan como un
maravilloso canto a la libertad: ‘Dios,
que te creo sin ti, no te salvara sin
ti’“207, afirma en una de sus
meditaciones, para poco después,
tras recordar algunos pasajes del
Evangelio que muestran a Dios que



busca y suscita la libre respuesta
humana, afiadir con frase sintética:
»en todos los misterios de nuestra fe
catolica aletea ese canto a la
libertad“208.

,Cuando Dios Nuestro Sefior concede
a los hombres su gracia -comenta en
otro lugar-, cuando les llama con una
vocacion especifica, es como si les
tendiera una mano, una mano
paterna llena de fortaleza, repleta
sobre todo de amor, porque nos
busca uno a uno, como a hijas e hijos
suyos, y porque conoce nuestra
debilidad. Espera el Sefior que
hagamos el esfuerzo de coger su
mano, esa mano que El nos acerca.
Dios nos pide un esfuerzo, prueba de
nuestra libertad“209. La libertad se
nos aparece asi como propiedad del
ser humano que tiene su fundamento
en Dios, y, en consecuencia, captada
en toda su hondura, y, a la vez,
comprendida como fuerza que no se
cierra sobre si misma, sino que



alcanza su sentido en la entrega, en
el amor. La libertad situa al hombre
ante una disyuntiva radical -amor o
egoismo, plenitud o caida- que dota a
la historia de dramaticidad no
fingida, sino real, y, sobre todo, de
grandeza210.

b) Esa conciencia del valor de la
libertad, que nace de la misma
entrafia del Evangelio, lleva a
advertir -y a amar- su papel no solo
en las relaciones entre la criatura y el
creador, sino también en la relacion
de los hombres entre si. Llegamos asi
al segundo de los niveles a los que
antes nos referiamos, calificindolo
de eclesiologico y social. Por lo que a
la eclesiologia se refiere,
destaquemos su decidida valoracion
de la diversidad de vocaciones,
caminos y tareas, en el contexto de la
unidad de la fe y de la comunion en
la caridad, cuestion de gran
importancia pero que excede el
marco de nuestras reflexiones211. Si



debemos, en cambio, detenernos en
lo referente a la libertad en las
cuestiones temporales, punto en el
que inciden, junto a una decidida
afirmacion de la necesidad de una
adecuada formacion de la
conciencia, otras convicciones,
también fundamentales en el Beato
Josemaria: su convencimiento de que
las ocupaciones temporales han de
ser santificadas desde dentro de ellas
mismas, respetando su naturaleza,
sin instrumentalizaciones ni
manipulaciones; su aguda
percepcion de la trascendencia de la
fe, irreductible a ideologia; su clara
conciencia de los limites de toda
inteligencia humana singular, que
reclama una sana actitud critica ante
los personales pareceres y una
disposicion pronta al dialogo...

»,S1 interesa mi testimonio personal -
exclamaba en una de sus homilias-,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de



pastor de almas como una tarea
encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudandole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitacion alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
caracteristicas de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espiritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podria afiadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminacién de la historia,
abierta a multiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar“212.

La fe ilumina al cristiano sobre el
sentido ultimo de la vida y del
acontecer, asi como sobre la intima
naturaleza de su propio ser, pero no
le otorga el secreto del entramado de
la historia y de cuando en ella
ocurre, cuya elucidacion queda



dejada, como suele decirse, ,,a las
disputas de los hombres“. ,No
olvidemos que Dios -comenta en
escrito ya citado-, que nos da la
seguridad de la fe, no nos ha
revelado el sentido de todos los
acontecimientos humanos. Junto con
las cosas que para el cristiano son
totalmente ciertas y seguras, hay
otras -muchisimas- en las que solo
cabe la opinion: es decir, un cierto
conocimiento de lo que puede ser
verdadero y oportuno, pero que no
se puede afirmar de un modo
incontrovertible. Porque no solo es
posible que yo me equivoque, sino
que -teniendo yo razon- es posible
que la tengan también los demads. Un
objeto que a uno parece concavo,
parecera convexo a los que estén
situados en una perspectiva
distinta“213.

Poco antes, en ese mismo escrito,
habia afirmado: ,No hay dogmas en
las cosas temporales. No va de



acuerdo con la dignidad de los
hombres el intentar fijar unas
verdades absolutas, en cuestiones
donde por fuerza cada uno ha de
contemplar las cosas desde su punto
de vista, segun sus intereses
particulares, sus preferencias
culturales y su propia experiencia
peculiar. Pretender imponer dogmas
en lo temporal conduce,
inevitablemente, a forzar las
conciencias de los demas, a no
respetar al projimo“214. ,No quiero
decir con eso -afladia a continuacion-
que la postura del cristiano, ante los
asuntos temporales, deba ser
indiferente o apatica. En modo
alguno. Pienso, sin embargo, que un
cristiano ha de hacer compatible la
pasion humana por el progreso
civico y social con la conciencia de la
limitacion de las propias opiniones,
respetando, por consiguiente, las
opiniones de los demas y amando el
legitimo pluralismo. Quien no sepa



vivir asi, no ha llegado al fondo del
mensaje cristiano“215.

Cerremos esta digresion sobre la
libertad, algo larga pero necesaria
para enfocar adecuadamente la
cuestion que ahora inmediatamente
nos ocupa: la reverberacion de la fe
sobre la vida social y cultural.
Entrando ya en esa problematica,
sefialemos, en primer lugar, que el
Beato Josemaria no se detuvo nunca
para esbozar un cuadro que aspirara
a ser exhaustivo de los efectos que
esa refraccion de la fe pudiera
producir -huyo siempre del afan de
esquema-, pero en sus escritos, con
una u otra ocasion, hizo mencién de
muchas realidades que puedeny
deben ser considerada como frutos
temporales de un actuar humanoy
cristianamente recto: el progreso
técnico, la mejora social y el
desarrollo cultural, que fluyen del
esfuerzo por trabajar bien, con
competencia profesional; la asuncion



responsable de los propios deberesy
obligaciones, parte substancial de la
valoracion y santificacion de las
tareas profesionales; la sensibilidad
ante el mal y ante la injusticia, que
derivan del precepto cristiano de la
caridad, etc., etc.

No seria, pues, dificil elaborar un
elenco, siempre que, como hemos
advertido, se haga sin pretensiones
de exhaustividad. No parece
necesario216. Si conviene, en
cambio, formular un interrogante:
;debemos contentarnos, en nuestro
analisis, con simples enumeraciones
0 podemos esbozar un cierto orden o
jerarquia? A nuestro juicio cabe
intentar esto ultimo, ya que al
frecuentar los escritos del Beato
Josemaria Escriva se advierte
enseguida un detalle: el acento esta
puesto en la caridad, que lleva a
amar a los demas, y, junto a ella -o,
por mejor decir, dentro de ella-, en
los valores de convivencia.



A primera vista, este hecho puede
llamar la atencién: ;no seria mas
16gico que, considerando al trabajo
como quicio de su espiritualidad, el
acento estuviera colocado en la
eficacia técnica, en el dominioy
aprovechamiento de la naturaleza o
en otras realidades de ese tenor?
Pero la extrafieza desaparece apenas
se consideran las cosas un poco mas
despacio, se recuerda la significacion
que la palabra ,trabajo“ tiene en sus
escritos -no mera ocupacion de las
manos, sino profesion que inserta al
hombre en el vivir comun-; y se
recapacita en la importancia que
atribuye a la libertad y en la
consiguiente vision de la historia
como proceso de plasmacion del
amor al que la libertad se ordena.
Las realizaciones materiales, la
eficacia técnica, no fueron, pues,
nunca olvidadas por el Beato
Josemaria, mas aun, estan
constantemente presupuestas y
afirmadas en sus textos, pero



situadas en el interior de una vision
antropoldgica mas amplia y
comprehensiva.

La sociedad requiere, ciertamente,
bienes economicos, estructuras
organizativas, distribucion de bienes,
pero se constituye, en cuanto vivir
social propiamente dicho, a nivel
especificamente humano, y, por
tanto, como fenémeno de
participacion, de diadlogo, de
cooperacion, de amistad. Y,
precisamente a ese nivel, el espiritu
cristiano trae consigo luces radicales
y definitivas. No se es
auténticamente cristiano sin
reconocerse depositario de una
palabra que ha de ser llevada hasta
los confines de la tierra superando
divisiones y barreras, mdas aun, sin
amar con la misma hondura con que
Cristo ama. La fe cristiana impulsa a
sportarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios“217, a vivir con
»espiritu de caridad, de convivencia,



de comprension“218; a extirpar de la
propia vida ,todo lo que estorba la
Vida de Cristo en nosotros: el apego a
nuestra comodidad, la tentacién del
egoismo, la tendencia al lucimiento
propio“219; a destruir esos idolos
que encierran a los hombres en si
mismos y los separan de los demas v,
en ocasiones, les llevan a intentar
dominarlos y sojuzgarlos: ,el de la
incomprension, el de la injusticia, el
de la ignorancia, el de la pretendida
suficiencia humana que vuelve
arrogante la espalda a Dios“220; a
,mostrar la caridad de Cristo y sus
resultados concretos de amistad, de
comprension, de carifio humano, de
paz“221.

En suma, los cristianos deben ser, en
el mundo, ,sembradores de paz y de
alegria“222. ,A esto hemos sido
llamados los cristianos, esa es
nuestra tarea apostolica y el afan que
nos debe comer el alma: lograr que
sea realidad el reino de Cristo, que



no haya mas odios ni mas
crueldades, que extendamos en la
tierra el balsamo fuerte y pacifico del
amor“223; ,conseguir, con la gracia
de Dios, que los hombres se traten
cristianamente, Ilevando los unos las
cargas de los otros“ (Ga 6,2), viviendo
el mandamiento del Amor, que es
vinculo de la perfeccion y resumen
de la ley (cfr. Col 3,14 y Rm
13,10)“224.

»El espiritu de comprension -nos dice
en un texto amplio que puedé servir
de glosa a los mas breves que
acabamos de reproducir- es muestra
de la caridad cristiana del buen hijo
de Dios: porque el Sefior nos quiere
por todos los caminos rectos de la
tierra, para extender la semilla de la
fraternidad -no de la cizana-, de la
disculpa, del perddn, de la caridad,
de la paz. No os sintdis nunca
enemigos de nadie. El cristiano ha de
mostrarse siempre dispuesto a
convivir con todos, a dar a todos -con



su trato- la posibilidad de acercarse a
Cristo Jesus. Ha de sacrificarse
gustosamente por todos, sin
distinciones, sin dividir las almas en
departamentos estancos, sin ponerles
etiquetas como si fueran mercancias
0 insectos disecados. No puede el
cristiano separarse de los demas,
porque su vida seria miserable y
egoista: ,,debe hacerse todo para
todos, para salvarlos a todos“ (1 Co
9,22)“225.

,»iS1 viviésemos asi -concluye-, si
supiésemos impregnar nuestra
conducta con esta siembra de
generosidad, con este deseo de
convivencia, de paz! De ese modo se
fomentaria la legitima
independencia personal de los
hombres; cada uno asumiria su
responsabilidad, por los quehaceres
que le competen en las labores
temporales. El cristiano sabria
defender antes que nada la libertad
ajena, para poder después defender



la propia. Tendria la caridad de
aceptar a los otros como son -porque
cada uno, sin excepcion, arrastra
miserias y comete errores-,
ayudandoles con la gracia de Dios y
con delicadeza humana a superar el
mal, a arrancar la cizafia, a fin de
que todos podamos mutuamente
sostenernos y elevar con dignidad
nuestra condicion de hombres y de
cristianos“226.

En ese ambiente de comprension, de
convivencia, mas aun, de amistad y
de trato, surgira espontanea, natural,
la conversacion apostolica que
descubre horizontes ultimos y
definitivos, la palabra que, dando a
conocer que ,hemos sido
establecidos en la Tierra para entrar
en comunion con Dios mismo“227,
eleva la mente hacia la plenitud a la
que todo se ordena, de modo que la
paz social y la alegria de la
convivencia se fundamenten en el
sentido de la filiacion divina. De esa



forma una y otra, la paz y la alegria,
podran impregnar la vida entera, la
personal y la social, venciendo
incluso esos comparfieros
inseparables de nuestro caminar
después del pecado -la
incertidumbre, la inseguridad, el
dolor, el sufrimiento, la muerte-, que
pueden amenazar con destruirlas o,
al menos, empariarlas.

»,El optimismo cristiano -leemos en
una de sus homilias- no es un
optimismo dulzon, ni tampoco una
confianza humana en que todo
saldra bien. Es un optimismo que
hunde sus raices en la conciencia de
la libertad y en la fe en la gracia; es
un optimismo que lleva a exigirnos a
nosotros mismos, a esforzarnos por
corresponder a la llamada de
Dios“228. Se trata, dicho con otras
palabras, de un optimismo que sabe
de la hondura del drama de la
historia pero que lo asume y lo vive
en la fe. ,Hemos de luchar sin



desmayo por obrar el bien, pero ,no
se nos oculta que, aunque
consigamos llegar a una razonable
distribucion de los bienes y a una
armoniosa organizacion de la
sociedad, no desaparecera el dolor de
la enfermedad, el de la
incomprension o el de la soledad, el
de la muerte de las personas que
amamos, el de la experiencia de la
propia limitacion“229. Realidades,
todas ellas, ante la que no caben
soluciones faciles, ante las que el
hombre tiembla y en ocasiones se
retrae y acongoja, y ante las que ,el
cristiano solo tiene una respuesta
auténtica, una respuesta que es
definitiva: Cristo en la Cruz, Dios que
sufre y que muere, Dios que nos
entrega su Corazon, que una lanza
abro por amor a todos“230. ,,Jesus en
la Cruz, con el corazon traspasado de
Amor por los hombres -se lee, poco
antes, en esa misma homilia-, es una
respuesta elocuente -sobran las
palabras- a la pregunta por el valor



de las cosas y de las personas. Valen
tanto los hombres, su vida y su
felicidad, que el mismo Hijo de Dios
se entrega para redimirlos, para
limpiarlos, para elevarlos“231.

El cristiano, mirando a la Cruz de
Cristo, sabe reconocer en el dolor ,la
piedra de toque del Amor“232:
ocasion privilegiada para vivir de fe,
para hacer mas acendrada la
esperanza, para purificar la caridad,
mas aun, para, uniéndose a Cristo
mismo, participar de su muerte
redentora y, a través de ella y en ella,
de su resurreccion gloriosa y, en
consecuencia, de esa plenitud del
Espiritu Santo que llena el alma de
una alegria que nada puede quebrar.
Por eso la ,,admision sobrenatural
del dolor supone, al mismo tiempo, la
mayor conquista. Jesus, muriendo en
la Cruz, ha vencido la muerte; Dios
saca, de la muerte, vida. La actitud
de un hijo de Dios no es la de quien
se resigna a su tragica desventura, es



la satisfaccion de quien pregusta ya
la victoria. En nombre de ese amor
victorioso de Cristo, los cristianos
debemos lanzarnos por todos los
caminos de la tierra, para ser
sembradores de paz y de alegria con
nuestra palabra y con nuestras
obras. Hemos de luchar -lucha de
paz- contra el mal, contra la
injusticia, contra el pecado, para
proclamar asi que la actual condicion
humana no es la definitiva; que el
amor de Dios, manifestado en el
Corazon de Cristo, alcanzara el
glorioso triunfo espiritual de los
hombres“233.

Los diversos hilos que configuran el
vivir cristiano se han ido poniendo
de manifiesto a lo largo de las
paginas que preceden, adquiriendo
fisonomia cada vez mas acabaday
entretejiéndose con la existencia
secular. Podemos por eso coronar
nuestra exposicion con unos parrafos
en los que la sustancia teologal del



pensamiento del Beato Josemaria
Escriva, a la que ya hemos aludido
repetidas veces, aflora con toda su
potencia, y en los que el sentido de la
filiacion divina y la invitacion a
santificar el trabajo, a santificarse en
el trabajo y a santificar con el trabajo
reciben una ultima confirmacion:

,En la vida de Cristo, el Calvario
precedio a la Resurreccion y a la
Pentecostés, y ese mismo proceso
debe reproducirse en la vida de cada
cristiano (...). El Espiritu Santo es
fruto de la cruz, de la entrega total a
Dios, de buscar exclusivamente su
gloria y de renunciar por entero a
nosotros mismos. solo cuando el
hombre, siendo fiel a la gracia, se
decide a colocar en el centro de su
alma la Cruz, negandose a si mismo
por amor a Dios, estando realmente
desprendido del egoismo y de toda
falsa seguridad humana, es decir,
cuando vive verdaderamente de fe,
es entonces y solo entonces cuando



recibe con plenitud el gran fuego, la
gran luz, la gran consolacion del
Espiritu Santo. Es entonces también
cuando vienen al alma esa paz y esa
libertad que Cristo nos ha ganado
(...). En medio de las limitaciones
inseparables de nuestra situacion
presente, porque el pecado habita
todavia de algun modo en nosotros,
el cristiano percibe con claridad
nueva toda la riqueza de su filiacién
divina, cuando se reconoce
plenamente libre porque trabaja en
las cosas de su Padre, cuando su
alegria se hace constante porque
nada es capaz de destruir su
esperanza.“

»ES en esa hora, ademas y al mismo
tiempo, cuando es capaz de admirar
todas las bellezas y maravillas de la
tierra, de apreciar toda la riqueza y
toda la bondad, de amar con toda la
entereza y toda la pureza para las
que esta hecho el corazon humano.
Cuando el dolor ante el pecado no



degenera nunca en un gesto amargo,
desesperado o altanero, porque la
compuncion y el conocimiento de la
humana flaqueza le encaminan a
identificarse de nuevo con las ansias
redentoras de Cristo, y a sentir mas
hondamente la solidaridad con todos
los hombres. Cuando, en fin, el
cristiano experimenta en si con
seguridad la fuerza del Espiritu
Santo, de manera que sus propias
caidas no le abaten: porque son una
invitacidn a recomenzar, y a
continuar siendo testigo fiel de Cristo
en todas las encrucijadas de la
tierra“234.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sembradores-
de-paz-y-de-alegria-2-2/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/
https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/
https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/

	SEMBRADORES DE PAZ Y DE ALEGRÍA

