
opusdei.org

SEMBRADORES DE
PAZ Y DE ALEGRÍA

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

08/12/2011

Es apostolado, afirma, en texto ya
citado, el Decreto Apostolicam
actuositatem , todo lo que „hace
partícipes a los hombres de la
redención salvadora, y, a través de
ellos, ordena realmente el mundo



entero hacia Cristo“192. Desde los
textos del Concilio Vaticano II, hasta
la Exhortación apostólica Evangelii
nuntiandi de Pablo VI y la Encíclica 
Redemptor hominis y la Exhortación
apostólica Christifideles laici de Juan
Pablo II, por citar solo algunos
documentos especialmente
significativos, tanto la teología y la
praxis pastoral como el magisterio
eclesiástico han subrayado
reiteradamente sea la trascendencia
de la misión cristiana, sea su
incidencia en la historia y, en
consecuencia, el lugar que la acción
vivificadora de lo temporal debe
ocupar en el horizonte y en la vida
de todo cristiano y singularmente del
fiel laico, cristiano llamado a
santificarse y a santificar
precisamente en y a través de las
ocupaciones y estructuras
temporales.

Entre los muchos textos que aspiran
a dar una visión sintética, cabe



continuar recordando un pasaje de la
Constittición Gaudium et spes , que
forma parte precisamente del
capítulo que esa Constitución destina
a tratar de la actividad humana en el
mundo, es decir, del trabajo, y en el
que las diversas afirmaciones se
articulan, en ocasiones
contraponiéndose, para llegar a una
exposición a la vez precisa y abierta.
„Cristo, a quien ha sido dado todo
poder en el cielo y en la tierra (Hch
2,36; Mt 28,18), proclamado Señor
por su resurrección, actúa ya en el
corazón de los hombres mediante la
virtud del Espíritu, no solo
suscitando la esperanza del mundo
futuro, sino, al mismo tiempo,
animando, purificando y
fortaleciendo esas generosas
aspiraciones que animan a la familia
de los hombres y la impulsan a
esforzarse por hacer más humana la
vida presente y por dominar toda la
tierra con vistas a esa finalidad (...).
Ciertamente se nos ha recordado que



de nada sirve al hombre ganar el
mundo entero, si se pierde a sí
mismo (cfr. Lc 9,25), pero la
esperanza de una nueva tierra no
debe atenuar, sino más bien excitar
el afán por perfeccionar el tiempo
presente, durante el que crece ese
cuerpo de la nueva humanidad que
constituye como una cierta
prefiguración del mundo nuevo“193.

En diversos escritos del Fundador del
Opus Dei encontramos amplias
descripciones de la historia y del
mundo realizadas desde la
perspectiva de la salvación y
relacionadas, con frecuencia, con un
texto evangélico que estuvo, desde el
7 de agosto de 1931, hondamente
unido a su oración: el versículo et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum del Evangelio de
San Juan, tal y como lo transmite el
texto de la Vulgata. „Desde hace
muchísimos años -declaraba a un
periodista, en 1968-, desde la misma



fecha fundacional del Opus Dei, he
meditado y he hecho meditar unas
palabras de Cristo que nos relata San
Juan: Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12,32).
Cristo, muriendo en la Cruz, atrae a
sí la Creación entera, y, en su
nombre, los cristianos, trabajando en
medio del mundo, han de reconciliar
todas las cosas con Dios, colocando a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas“194. „Cristo,
Señor Nuestro -afirmaba en una
homilía, en la fiesta de Cristo Rey-,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimió al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12,32), si vosotros me colocáis en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeño, omnia traham ad meipsum ,



todo lo atraeré hacia mí. ¡Mi reino
entre vosotros será una
realidad!”195.

Varias de las enseñanzas expuestas
en páginas anteriores giran en torno
a lo afirmado en estos textos.
Recordemos especialmente dos,
íntimamente relacionadas entre sí:

- En primer lugar, el hondo sentido
de la identificación del cristiano con
Cristo, o, si preferimos decirlo de otra
forma, la honda conciencia de la
presencia de Cristo en el cristiano
para continuar, a través de sus
discípulos, la obra redentora196.

- En segundo lugar, la visión de la
historia de la salvación como el
efecto del amor paternal de Dios
Padre que hizo el mundo bueno y,
dañado por el pecado, no lo
abandonó, sino que envió a su Hijo
Unigénito y al Espíritu para que
surgiera en la tierra una „nueva raza
de hijos de Dios“, a los que fuera



dado restablecer la armonía de lo
creado197.

La llamada divina sitúa al hombre
ante un fin que trasciende la historia
y la gracia no producirá todos sus
frutos hasta más allá de la muerte,
pero Dios, aunque sea solo en arras y
en esperanza, nos ha concedido ya
sus dones, y esa divinización de
nuestro ser reverbera sobre la
creación: el cristiano, alter Christus,
ipse Christus , atrae ya hacia Dios
todas las cosas.

Nada más ajeno al pensamiento del
Beato Josemaría que los
planteamientos de tipo reduccionista
que, recortando el horizonte propio
del Evangelio, se exponen a
transformarlo, de una forma u otra,
en un mensaje de resonancias
meramente terrenas. Su rica
humanidad, que le hacía sentir unas
ansias de infinito que solo Dios
puede saciar y, sobre todo, su fe



cristiana, su conmoción ante la
grandeza de un Dios que no solo ha
creado a los hombres sino que eleva
a la condición de hijos suyos, le
hacían reaccionar decididamente
frente a esas actitudes, viéndolas
como lo que son: un „empequeñecer
la fe“198. La palabra del Evangelio se
dirige al corazón del hombre para
revelarle el amor a la vez concreto e
infinito de Dios, realidad suprema
que trasciende todas las
realizaciones temporales, y es esa
palabra la que el cristiano debe
transmitir. „El apostolado cristiano -
afirmó siempre con fuerza- no es un
programa político, ni una alternativa
cultural: supone la difusión del bien,
el contagio del deseo de amar, una
siembra concreta de paz y de
alegría“199.

El cristiano debe, en suma, situarse
ante la existencia, y situar a los
demás sabiendo que „la vida en la
tierra, que amamos, no es lo



definitivo; „pues no tenemos aquí
ciudad permanente, sino que
andamos en busca de la futura“
ciudad inmutable (Hb 13,14)“200.
Pero -y así lo subraya en la misma
homilía de la que proviene la cita
que precede- la conciencia de estar
en camino no convierte al cristiano
en „un derrotista de la naturaleza
humana“201. „Cuidemos -precisa- de
no interpretar la Palabra de Dios en
los límites de estrechos horizontes. El
Señor no nos impulsa a ser infelices
mientras caminamos, esperando solo
la consolación en el más allá. Dios
nos quiere felices también aquí, pero
anhelando el cumplimiento
definitivo de esa otra felicidad, que
solo Él puede colmar enteramente.
En esta tierra, la contemplación de
las realidades sobrenaturales, la
acción de la gracia en nuestras
almas, el amor al prójimo como fruto
sabroso del amor a Dios, suponen ya
un anticipo del Cielo, una incoación
destinada a crecer día a día. No



soportamos los cristianos una doble
vida: mantenemos una unidad de
vida, sencilla y fuerte en la que se
fundan y compenetran todas
nuestras acciones“202.

Surge así una actitud de espíritu en
la que se entremezclan la vida de
oración y el aprecio por los dones
divinos recibidos con la valoración
de las realidades terrenas, las ansias
de eternidad con la amistad y el
amor humanos, el esfuerzo por vivir
en la tierra en diálogo amoroso con
Dios con el trabajo, el sentido del
compañerismo y el deseo de ayudar
a los hombres haciendo amable su
camino de santidad en el mundo203.
Y todo ello estructurado en torno a la
conciencia de la filiación divina y al
deseo de colocar a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Porque, recalquémoslo, el 
si exaltatus fuero a terra , el „cuando
sea levantado sobre la tierra todo lo
atraeré hacia mí“ del Evangelio de



San Juan, es visto por el Beato
Josemaría Escrivá, a la vez, como un
anuncio y como un mandato: como el
anuncio del triunfo de Cristo en la
Cruz y como el mandato que ese
mismo Cristo dirige a los cristianos
para que lo hagan presente en la
entraña misma del mundo, no ya
mediante meros signos exteriores,
sino, mucho más radicalmente,
siendo ellos personalmente Cristo:
dejando que el Espíritu Santo
penetre en sus corazones e infunda
en ellos una vida nueva, la vida de
Cristo, que, manifestándose en las
obras, difunda en el mundo los frutos
de la gracia. Se trata, en suma, de
santificar las actividades humanas
no de manera extrínseca o artificial,
sino desde dentro, es decir, siéndolo
personalmente cristianos y dejando
que redunde en las propias acciones
la savia de la que se vive204.

Las perspectivas que estamos
esbozando entroncan con temas



tratados sea al hablar del testimonio
apostólico sea al glosar la expresión
„santificar el trabajo“, ya que la
santificación del trabajo implica,
como dijimos, el esfuerzo por
realizar de forma humanamente
acabada la propia tarea y, en
consecuencia, el empeño por
abordar generosa y
responsablemente los problemas
interpersonales y sociales a los que el
trabajo abre. Lo substancial está,
pues, de algún modo dicho o al
menos apuntado, si bien entre los
apartados a los que acabamos de
aludir y el presente hay claras
diferencias de enfoque: allí,
considerábamos, ante todo, la actitud
subjetiva que la santificación del
trabajo implica; aquí, en cambio,
atendemos preferentemente al
resultado o fruto que esas acciones
producen en el contexto social
concreto en el que se sitúa. Es por
eso conveniente, presuponiendo lo



dicho y remitiendo a ello, decir algo
más.

A fin de captar con precisión la
perspectiva desde la que el Beato
Josemaría Escrivá enfoca la
consideración de los frutos del
reverberar del reino de Cristo en la
realidad histórico-social, resultará
útil referirnos antes a una cuestión
decisiva: su doctrina sobre la libertad
o, por mejor decir, su amor a la
libertad, ya que si la predicación del
Fundador del Opus Dei estuvo
siempre acompañada de
participación personal en lo que
decía, así ocurrió muy especialmente
en el tema de la libertad205.

La lectura de los textos en los que el
Fundador del Opus Dei deja
constancia de su amor a la libertad y
en los que glosa las dimensiones de
esa realidad esencial del ser humano
nos permite concluir que esa
afirmación de la libertad se mueve a



dos niveles, teológico y antropológico
el primero, eclesiologico y social el
segundo.

a) La libertad es considerada por el
Beato Josemaría, ante todo, como un
componente básico de la historia de
la salvación. Dios, que quiere a los
hombres no como esclavos sino como
amigos e hijos, no busca respuestas
forzadas sino decisiones libres: „Dios,
al crearnos, ha corrido el riesgo y la
aventura de nuestra libertad. Ha
querido una historia que sea una
historia verdadera, hecha de
auténticas decisiones, y no una
ficción ni un juego“206. „Entiendo
muy bien, precisamente por eso,
aquellas palabras del Obispo de
Hipona, que suenan como un
maravilloso canto a la libertad: ‘Dios,
que te creó sin ti, no te salvará sin
ti’“207, afirma en una de sus
meditaciones, para poco después,
tras recordar algunos pasajes del
Evangelio que muestran a Dios que



busca y suscita la libre respuesta
humana, añadir con frase sintética:
„en todos los misterios de nuestra fe
católica aletea ese canto a la
libertad“208.

„Cuando Dios Nuestro Señor concede
a los hombres su gracia -comenta en
otro lugar-, cuando les llama con una
vocación específica, es como si les
tendiera una mano, una mano
paterna llena de fortaleza, repleta
sobre todo de amor, porque nos
busca uno a uno, como a hijas e hijos
suyos, y porque conoce nuestra
debilidad. Espera el Señor que
hagamos el esfuerzo de coger su
mano, esa mano que Él nos acerca.
Dios nos pide un esfuerzo, prueba de
nuestra libertad“209. La libertad se
nos aparece asi como propiedad del
ser humano que tiene su fundamento
en Dios, y, en consecuencia, captada
en toda su hondura, y, a la vez,
comprendida como fuerza que no se
cierra sobre sí misma, sino que



alcanza su sentido en la entrega, en
el amor. La libertad sitúa al hombre
ante una disyuntiva radical -amor o
egoísmo, plenitud o caída- que dota a
la historia de dramaticidad no
fingida, sino real, y, sobre todo, de
grandeza210.

b) Esa conciencia del valor de la
libertad, que nace de la misma
entraña del Evangelio, lleva a
advertir -y a amar- su papel no solo
en las relaciones entre la criatura y el
creador, sino también en la relación
de los hombres entre sí. Llegamos así
al segundo de los niveles a los que
antes nos referíamos, calificándolo
de eclesiológico y social. Por lo que a
la eclesiología se refiere,
destaquemos su decidida valoración
de la diversidad de vocaciones,
caminos y tareas, en el contexto de la
unidad de la fe y de la comunión en
la caridad, cuestión de gran
importancia pero que excede el
marco de nuestras reflexiones211. Sí



debemos, en cambio, detenernos en
lo referente a la libertad en las
cuestiones temporales, punto en el
que inciden, junto a una decidida
afirmación de la necesidad de una
adecuada formación de la
conciencia, otras convicciones,
también fundamentales en el Beato
Josemaría: su convencimiento de que
las ocupaciones temporales han de
ser santificadas desde dentro de ellas
mismas, respetando su naturaleza,
sin instrumentalizaciones ni
manipulaciones; su aguda
percepción de la trascendencia de la
fe, irreductible a ideología; su clara
conciencia de los límites de toda
inteligencia humana singular, que
reclama una sana actitud crítica ante
los personales pareceres y una
disposición pronta al diálogo...

„Si interesa mi testimonio personal -
exclamaba en una de sus homilías-,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de



pastor de almas como una tarea
encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudándole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espíritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podría añadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminación de la historia,
abierta a múltiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar“212.

La fe ilumina al cristiano sobre el
sentido último de la vida y del
acontecer, así como sobre la íntima
naturaleza de su propio ser, pero no
le otorga el secreto del entramado de
la historia y de cuando en ella
ocurre, cuya elucidación queda



dejada, como suele decirse, „a las
disputas de los hombres“. „No
olvidemos que Dios -comenta en
escrito ya citado-, que nos da la
seguridad de la fe, no nos ha
revelado el sentido de todos los
acontecimientos humanos. Junto con
las cosas que para el cristiano son
totalmente ciertas y seguras, hay
otras -muchísimas- en las que solo
cabe la opinión: es decir, un cierto
conocimiento de lo que puede ser
verdadero y oportuno, pero que no
se puede afirmar de un modo
incontrovertible. Porque no solo es
posible que yo me equivoque, sino
que -teniendo yo razón- es posible
que la tengan también los demás. Un
objeto que a uno parece cóncavo,
parecerá convexo a los que estén
situados en una perspectiva
distinta“213.

Poco antes, en ese mismo escrito,
había afirmado: „No hay dogmas en
las cosas temporales. No va de



acuerdo con la dignidad de los
hombres el intentar fijar unas
verdades absolutas, en cuestiones
donde por fuerza cada uno ha de
contemplar las cosas desde su punto
de vista, según sus intereses
particulares, sus preferencias
culturales y su propia experiencia
peculiar. Pretender imponer dogmas
en lo temporal conduce,
inevitablemente, a forzar las
conciencias de los demás, a no
respetar al prójimo“214. „No quiero
decir con eso -añadía a continuación-
que la postura del cristiano, ante los
asuntos temporales, deba ser
indiferente o apática. En modo
alguno. Pienso, sin embargo, que un
cristiano ha de hacer compatible la
pasión humana por el progreso
cívico y social con la conciencia de la
limitación de las propias opiniones,
respetando, por consiguiente, las
opiniones de los demás y amando el
legítimo pluralismo. Quien no sepa



vivir así, no ha llegado al fondo del
mensaje cristiano“215.

Cerremos esta digresión sobre la
libertad, algo larga pero necesaria
para enfocar adecuadamente la
cuestión que ahora inmediatamente
nos ocupa: la reverberación de la fe
sobre la vida social y cultural.
Entrando ya en esa problematica,
señalemos, en primer lugar, que el
Beato Josemaría no se detuvo nunca
para esbozar un cuadro que aspirara
a ser exhaustivo de los efectos que
esa refracción de la fe pudiera
producir -huyó siempre del afán de
esquema-, pero en sus escritos, con
una u otra ocasión, hizo mención de
muchas realidades que pueden y
deben ser considerada como frutos
temporales de un actuar humano y
cristianamente recto: el progreso
técnico, la mejora social y el
desarrollo cultural, que fluyen del
esfuerzo por trabajar bien, con
competencia profesional; la asunción



responsable de los propios deberes y
obligaciones, parte substancial de la
valoración y santificación de las
tareas profesionales; la sensibilidad
ante el mal y ante la injusticia, que
derivan del precepto cristiano de la
caridad, etc., etc.

No sería, pues, difícil elaborar un
elenco, siempre que, como hemos
advertido, se haga sin pretensiones
de exhaustividad. No parece
necesario216. Sí conviene, en
cambio, formular un interrogante:
¿debemos contentarnos, en nuestro
análisis, con simples enumeraciones
o podemos esbozar un cierto orden o
jerarquía? A nuestro juicio cabe
intentar esto último, ya que al
frecuentar los escritos del Beato
Josemaría Escrivá se advierte
enseguida un detalle: el acento está
puesto en la caridad, que lleva a
amar a los demás, y, junto a ella -o,
por mejor decir, dentro de ella-, en
los valores de convivencia.



A primera vista, este hecho puede
llamar la atención: ¿no sería más
lógico que, considerando al trabajo
como quicio de su espiritualidad, el
acento estuviera colocado en la
eficacia técnica, en el dominio y
aprovechamiento de la naturaleza o
en otras realidades de ese tenor?
Pero la extrañeza desaparece apenas
se consideran las cosas un poco más
despacio, se recuerda la significación
que la palabra „trabajo“ tiene en sus
escritos -no mera ocupación de las
manos, sino profesión que inserta al
hombre en el vivir común-; y se
recapacita en la importancia que
atribuye a la libertad y en la
consiguiente visión de la historia
como proceso de plasmación del
amor al que la libertad se ordena.
Las realizaciones materiales, la
eficacia técnica, no fueron, pues,
nunca olvidadas por el Beato
Josemaría, más aún, están
constantemente presupuestas y
afirmadas en sus textos, pero



situadas en el interior de una visión
antropológica más amplia y
comprehensiva.

La sociedad requiere, ciertamente,
bienes económicos, estructuras
organizativas, distribución de bienes,
pero se constituye, en cuanto vivir
social propiamente dicho, a nivel
específicamente humano, y, por
tanto, como fenómeno de
participación, de diálogo, de
cooperación, de amistad. Y,
precisamente a ese nivel, el espíritu
cristiano trae consigo luces radícales
y definitivas. No se es
auténticamente cristiano sin
reconocerse depositario de una
palabra que ha de ser llevada hasta
los confines de la tierra superando
divisiones y barreras, más aún, sin
amar con la misma hondura con que
Cristo ama. La fe cristiana impulsa a
„portarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios“217, a vivir con
„espíritu de caridad, de convivencia,



de comprension“218; a extirpar de la
propia vida „todo lo que estorba la
Vida de Cristo en nosotros: el apego a
nuestra comodidad, la tentación del
egoísmo, la tendencia al lucimiento
propio“219; a destruir esos ídolos
que encierran a los hombres en sí
mismos y los separan de los demás y,
en ocasiones, les llevan a intentar
dominarlos y sojuzgarlos: „el de la
incomprensión, el de la injusticia, el
de la ignorancia, el de la pretendida
suficiencia humana que vuelve
arrogante la espalda a Dios“220; a
„mostrar la caridad de Cristo y sus
resultados concretos de amistad, de
comprensión, de cariño humano, de
paz“221.

En suma, los cristianos deben ser, en
el mundo, „sembradores de paz y de
alegría“222. „A esto hemos sido
llamados los cristianos, esa es
nuestra tarea apostólica y el afán que
nos debe comer el alma: lograr que
sea realidad el reino de Cristo, que



no haya más odios ni más
crueldades, que extendamos en la
tierra el bálsamo fuerte y pacífico del
amor“223; „conseguir, con la gracia
de Dios, que los hombres se traten
cristianamente, Ilevando los unos las
cargas de los otros“ (Ga 6,2), viviendo
el mandamiento del Amor, que es
vínculo de la perfección y resumen
de la ley (cfr. Col 3,14 y Rm
13,10)“224.

„El espíritu de comprensión -nos dice
en un texto amplio que puedé servir
de glosa a los más breves que
acabamos de reproducir- es muestra
de la caridad cristiana del buen hijo
de Dios: porque el Señor nos quiere
por todos los caminos rectos de la
tierra, para extender la semilla de la
fraternidad -no de la cizaña-, de la
disculpa, del perdón, de la caridad,
de la paz. No os sintáis nunca
enemigos de nadie. El cristiano ha de
mostrarse siempre dispuesto a
convivir con todos, a dar a todos -con



su trato- la posibilidad de acercarse a
Cristo Jesús. Ha de sacrificarse
gustosamente por todos, sin
distinciones, sin dividir las almas en
departamentos estancos, sin ponerles
etiquetas como si fueran mercancías
o insectos disecados. No puede el
cristiano separarse de los demás,
porque su vida seria miserable y
egoísta: „debe hacerse todo para
todos, para salvarlos a todos“ (1 Co
9,22)“225.

„¡Si viviésemos así -concluye-, si
supiésemos impregnar nuestra
conducta con esta siembra de
generosidad, con este deseo de
convivencia, de paz! De ese modo se
fomentaría la legítima
independencia personal de los
hombres; cada uno asumiría su
responsabilidad, por los quehaceres
que le competen en las labores
temporales. El cristiano sabría
defender antes que nada la libertad
ajena, para poder después defender



la propia. Tendría la caridad de
aceptar a los otros como son -porque
cada uno, sin excepción, arrastra
miserias y comete errores-,
ayudándoles con la gracia de Dios y
con delicadeza humana a superar el
mal, a arrancar la cizaña, a fin de
que todos podamos mutuamente
sostenernos y elevar con dignidad
nuestra condición de hombres y de
cristianos“226.

En ese ambiente de comprensión, de
convivencia, más aún, de amistad y
de trato, surgirá espontánea, natural,
la conversacion apostólica que
descubre horizontes últimos y
definitivos, la palabra que, dando a
conocer que „hemos sido
establecidos en la Tierra para entrar
en comunión con Dios mismo“227,
eleva la mente hacia la plenitud a la
que todo se ordena, de modo que la
paz social y la alegría de la
convivencia se fundamenten en el
sentido de la filiación divina. De esa



forma una y otra, la paz y la alegría,
podrán impregnar la vida entera, la
personal y la social, venciendo
incluso esos compañeros
inseparables de nuestro caminar
después del pecado -la
incertidumbre, la inseguridad, el
dolor, el sufrimiento, la muerte-, que
pueden amenazar con destruirlas o,
al menos, empañarlas.

„El optimismo cristiano -leemos en
una de sus homilías- no es un
optimismo dulzón, ni tampoco una
confianza humana en que todo
saldrá bien. Es un optimismo que
hunde sus raíces en la conciencia de
la libertad y en la fe en la gracia; es
un optimismo que lleva a exigirnos a
nosotros mismos, a esforzarnos por
corresponder a la llamada de
Dios“228. Se trata, dicho con otras
palabras, de un optimismo que sabe
de la hondura del drama de la
historia pero que lo asume y lo vive
en la fe. „Hemos de luchar sin



desmayo por obrar el bien“, pero „no
se nos oculta que, aunque
consigamos llegar a una razonable
distribución de los bienes y a una
armoniosa organización de la
sociedad, no desaparecerá el dolor de
la enfermedad, el de la
incomprensión o el de la soledad, el
de la muerte de las personas que
amamos, el de la experiencia de la
propia limitación“229. Realidades,
todas ellas, ante la que no caben
soluciones fáciles, ante las que el
hombre tiembla y en ocasiones se
retrae y acongoja, y ante las que „el
cristiano solo tiene una respuesta
auténtica, una respuesta que es
definitiva: Cristo en la Cruz, Dios que
sufre y que muere, Dios que nos
entrega su Corazón, que una lanza
abro por amor a todos“230. „Jesús en
la Cruz, con el corazón traspasado de
Amor por los hombres -se lee, poco
antes, en esa misma homilía-, es una
respuesta elocuente -sobran las
palabras- a la pregunta por el valor



de las cosas y de las personas. Valen
tanto los hombres, su vida y su
felicidad, que el mismo Hijo de Dios
se entrega para redimirlos, para
limpiarlos, para elevarlos“231.

El cristiano, mirando a la Cruz de
Cristo, sabe reconocer en el dolor „la
piedra de toque del Amor“232:
ocasión privilegiada para vivir de fe,
para hacer más acendrada la
esperanza, para purificar la caridad,
más aún, para, uniéndose a Cristo
mismo, participar de su muerte
redentora y, a través de ella y en ella,
de su resurrección gloriosa y, en
consecuencia, de esa plenitud del
Espíritu Santo que llena el alma de
una alegría que nada puede quebrar.
Por eso la „admisión sobrenatural
del dolor supone, al mismo tiempo, la
mayor conquista. Jesús, muriendo en
la Cruz, ha vencido la muerte; Dios
saca, de la muerte, vida. La actitud
de un hijo de Dios no es la de quien
se resigna a su trágica desventura, es



la satisfacción de quien pregusta ya
la victoria. En nombre de ese amor
victorioso de Cristo, los cristianos
debemos lanzarnos por todos los
caminos de la tierra, para ser
sembradores de paz y de alegría con
nuestra palabra y con nuestras
obras. Hemos de luchar -lucha de
paz- contra el mal, contra la
injusticia, contra el pecado, para
proclamar así que la actual condición
humana no es la definitiva; que el
amor de Dios, manifestado en el
Corazón de Cristo, alcanzará el
glorioso triunfo espiritual de los
hombres“233.

Los diversos hilos que configuran el
vivir cristiano se han ido poniendo
de manifiesto a lo largo de las
páginas que preceden, adquiriendo
fisonomía cada vez más acabada y
entretejiéndose con la existencia
secular. Podemos por eso coronar
nuestra exposición con unos párrafos
en los que la sustancia teologal del



pensamiento del Beato Josemaría
Escrivá, a la que ya hemos aludido
repetidas veces, aflora con toda su
potencia, y en los que el sentido de la
filiación divina y la invitación a
santificar el trabajo, a santificarse en
el trabajo y a santificar con el trabajo
reciben una última confirmación:

„En la vida de Cristo, el Calvario
precedió a la Resurrección y a la
Pentecostés, y ese mismo proceso
debe reproducirse en la vida de cada
cristiano (...). El Espíritu Santo es
fruto de la cruz, de la entrega total a
Dios, de buscar exclusivamente su
gloria y de renunciar por entero a
nosotros mismos. solo cuando el
hombre, siendo fiel a la gracia, se
decide a colocar en el centro de su
alma la Cruz, negándose a sí mismo
por amor a Dios, estando realmente
desprendido del egoísmo y de toda
falsa seguridad humana, es decir,
cuando vive verdaderamente de fe,
es entonces y solo entonces cuando



recibe con plenitud el gran fuego, la
gran luz, la gran consolación del
Espíritu Santo. Es entonces también
cuando vienen al alma esa paz y esa
libertad que Cristo nos ha ganado
(...). En medio de las limitaciones
inseparables de nuestra situación
presente, porque el pecado habita
todavía de algún modo en nosotros,
el cristiano percibe con claridad
nueva toda la riqueza de su filiación
divina, cuando se reconoce
plenamente libre porque trabaja en
las cosas de su Padre, cuando su
alegría se hace constante porque
nada es capaz de destruir su
esperanza.“

„Es en esa hora, además y al mismo
tiempo, cuando es capaz de admirar
todas las bellezas y maravillas de la
tierra, de apreciar toda la riqueza y
toda la bondad, de amar con toda la
entereza y toda la pureza para las
que está hecho el corazón humano.
Cuando el dolor ante el pecado no



degenera nunca en un gesto amargo,
desesperado o altanero, porque la
compunción y el conocimiento de la
humana flaqueza le encaminan a
identificarse de nuevo con las ansias
redentoras de Cristo, y a sentir más
hondamente la solidaridad con todos
los hombres. Cuando, en fin, el
cristiano experimenta en sí con
seguridad la fuerza del Espíritu
Santo, de manera que sus propias
caídas no le abaten: porque son una
invitación a recomenzar, y a
continuar siendo testigo fiel de Cristo
en todas las encrucijadas de la
tierra“234.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sembradores-
de-paz-y-de-alegria-2-2/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/
https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/
https://opusdei.org/es-es/article/sembradores-de-paz-y-de-alegria-2-2/

	SEMBRADORES DE PAZ Y DE ALEGRÍA

