
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá, lector de la
Sagrada Escritura

Estudio publicado en "Romana",
nº 40 (enero-junio 2005)

25/05/2015

La Sagrada Escritura es palabra de
Dios siempre actual. Por eso, los
estudios bíblicos no pueden limitarse
a investigar cuestiones de la historia
pasada sino que están llamados
también a buscar las huellas de ese
diálogo de Dios que sale al encuentro
de los hombres y les habla



nota('40','8.0','1','1') 1 . Y es innegable
que esa conversación se realiza
máximamente en la vida de los
santos –en su sentido bíblico, es
decir, no sólo los que han sido
oficialmente canonizados por la
Iglesia, sino todos aquellos que por la
gracia están en el ámbito de Dios,
sostenidos por la fe y la caridad–, ya
que ellos se encuentran en las
condiciones de escuchar y responder
más adecuadas para el
establecimiento de esa sintonía vital
y afectiva con Dios, que permite
encontrar la Palabra de Dios en las
palabras escritas que configuran el
texto de la Biblia nota('40','8.0','1','2') 
2 . Por eso, un estudio teológico de la
Sagrada Escritura requiere prestar
atención a los modos en que la
lectura de la Sagrada Biblia ha
fecundado la vida de los santos.

En la biografía de San Josemaría
Escrivá, desde los inicios de su
actividad sacerdotal, y aún desde



antes, hay testimonios de una lectura
de la Escritura que vivifica su alma y
que hace viva en sus obras la palabra
de Dios nota('40','8.0','1','3') 3 .

Una investigación exhaustiva acerca
de la riqueza de contenido que sale a
la luz cuando San Josemaría lee e
invita a leer el Evangelio o cualquier
pasaje bíblico es una tarea ingente,
ya que los textos y frases de la
Sagrada Escritura constituyen de
ordinario la falsilla de su
predicación, de su catequesis, e
incluso con gran frecuencia de su
conversación ordinaria, en la que
con gracia humana y sobrenatural
repartía con generosidad el tesoro de
la Palabra de Dios.

El presente estudio se limita, pues, a
una primera aproximación teológica
a su actividad como lector de la
Sagrada Escritura, desde tres
perspectivas complementarias. La
primera, de carácter biográfico, se



refiere a momentos puntuales de su
vida en los que, de un modo u otro,
«oye» la voz de Dios con palabras de
la Escritura. La segunda indaga los
pasajes de la Escritura, meditados
una y otra vez, que han dejado una
huella más profunda en sus escritos.
La tercera se fija su personalísimo
estilo de proponer el Evangelio en la
predicación. En ningún caso se
pretenden agotar los textos
comentados ni los significados que
saca en ellos a la luz. Sólo se trata de
proponer unos ejemplos que puedan
ser significativos.

En diálogo con Dios, a través de la
Sagrada Escritura

Antes de nada, algunas
consideraciones acerca del perfil
de lector de la Biblia que es posible
encontrar en San Josemaría
Escrivá.

De entrada, sus biógrafos han
dejado constancia de que era un



buen lector de la literatura
clásica, española, y espiritual
nota('40','8.0','1','4') 4 . También
leyó y conocía bien los escritos de
los Padres de la Iglesia
nota('40','8.0','1','5') 5 . Pero la
Sagrada Biblia, especialmente los
Evangelios, no fue sólo en sus
manos un buen libro de lectura
donde encontrar abundante
instrucción provechosa, sino un
lugar de encuentro con Cristo.

Había estudiado con hondura en
el Seminario las materias bíblicas,
en las que obtuvo excelentes
calificaciones nota('40','8.0','1','6') 
6 y siempre accede a los libros
sagrados desde su experiencia
vital en la fe de la Iglesia. Sus
comentarios se mueven de
ordinario en el ámbito de la
predicación.

Una característica del perfil de
San Josemaría, con diversas



manifestaciones en su fisonomía
espiritual y su modo de actuar, es
el valor que concede a las cosas
pequeñas como manifestación de
su amor a Dios. Y esto es algo que
se refleja en su actividad como
lector de la Escritura. Situado
ante el texto presta una cuidadosa
atención a cada detalle, a cada
frase, gesto y reacción de los
personajes, a cada palabra...

La Sagrada Escritura, leída,
releída y profundamente
meditada, fue dejando en él un
poso de «textos pequeños», frases
incisivas, con frecuencia muy
breves –en ocasiones, sólo una o
dos palabras– que prolongaban
ese diálogo divino, oración, más
allá del momento mismo de su
lectura, impregnando toda su
actividad cotidiana: las repetía
para sí por la calle o mientras
trabajaba, e iba descubriendo que
esas palabras no le estaban



hablando de un pasado glorioso
pero remoto, sino del presente que
se abría ante sus ojos
nota('40','8.0','1','7') 7 .

Se podría mencionar como
ilustración de lo que acabamos de
decir, el empleo que hace de la
expresión ut videam! , que son
palabras del ciego de Jericó cuando
Jesús le pregunta: «¿Qué quieres que
te haga?», y él responde «Rabboni,
que vea» ( Mc 10,51). San Josemaría
había leído con atención la escena
desde muy joven, y le habían
impresionado el arrojo de Bartimeo
que se desprende hasta del manto
que le proporcionaba abrigo por
acercarse a Jesús y la sencillez con la
que expone lo que necesita, así como
la rápida respuesta del Maestro, que
se conmueve ante tal arranque de
audacia y sencillez, y le concede
inmediatamente la vista (cfr. Mc 10,
46-52). Cuando en su juventud
percibía que el Señor le pedía algo,



que aún no sabía con exactitud lo
que era, a la vez que se ponía por
completo en las manos de Dios,
rezaba con insistencia pidiendo
luces: ut videam! nota('40','8.0','1','8') 
8 Así lo recordaba él mismo años
después, en 1947 nota('40','8.0','1','9') 
9 :

«Yo no puedo dejar de recordar que,
al meditar este pasaje muchos años
atrás, al comprobar que Jesús
esperaba algo de mí –¡algo que yo no
sabía qué era!–, hice mis jaculatorias.
Señor, ¿qué quieres?, ¿qué me pides?
Presentía que me buscaba para algo
nuevo y el Rabboni, ut videam –
Maestro, que vea– me movió a
suplicar a Cristo, en una continua
oración: Señor, que eso que Tú
quieres, se cumpla»

En otras ocasiones, la palabra de Dios
sembrada en su corazón con la
lectura pausada, brotaba espontánea
en el momento oportuno con una



fuerza tal que hace pensar en la
experiencia mística. Un hecho así es
el que está detrás de la anotación que
consignó en sus Apuntes en octubre
de 1931 nota('40','8.0','1','10') 10 :

«Sentí la acción del Señor, que hacía
germinar en mi corazón y en mis
labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocación: Abba! Pater! –son
palabras de Gal 4,6– Estaba yo en la
calle, en un tranvía [...].
Probablemente hice aquella oración
en voz alta.

Y anduve por las calles de Madrid,
quizá una hora, quizá dos, no lo
puedo decir, el tiempo se pasó sin
sentirlo. Me debieron tomar por loco.
Estuve contemplando con luces que
no eran mías esa asombrosa verdad,
que quedó encendida como una
brasa en mi alma para no apagarse
nunca»



Otras experiencias de ese estilo
también le abrieron perspectivas
innovadoras y sorprendentes en
algunos pasajes bíblicos. Así sucede,
por ejemplo, con las palabras de
Jesús en el Evangelio de Juan: «Y yo,
cuando sea levantado de la tierra,
atraeré a todos hacia mí» ( Jn 12, 32),
de las que el evangelista comenta:
«Decía esto señalando de qué muerte
iba a morir» (Jn 12,33). Pues, bien,
unos días antes del texto antes
citado, el 7 de agosto de 1931, había
anotado nota('40','8.0','1','11') 11 :

«Llegó la hora de la Consagración: en
el momento de alzar la Sagrada
Hostia, sin perder el debido
recogimiento, sin distraerme –
acababa de hacer in mente la
ofrenda al amor misericordioso–,
vino a mi pensamiento, con fuerza y
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum ( 
Ioann. 12,32). Ordinariamente, ante



lo sobrenatural, tengo miedo.
Después viene el ne timeas! , soy Yo. Y
comprendí que serán los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas»
nota('40','8.0','1','12') 12

Hay en estas breves pinceladas
biográficas a las que acabamos de
aludir, algún detalle pequeño, que
podría parecer irrelevante –
consecuencia del momento histórico
y de sus costumbres–, pero que es
significativo. Nos referimos al hecho
de que esas palabras que le golpean,
aunque de distinto modo, y repite
una y otra vez – ut videam!; Abba,
Pater!; et si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum ; ne
timeas! – están siempre en latín. La
razón parece clara: él lee la Sagrada
Escritura en la Vulgata latina, como
era habitual en aquellos años. Pero



este detalle aparentemente
anecdótico pone de manifiesto que
«oye» la palabra de Dios en el hoy,
ahora, de cada momento, como la
había leído en un texto que estaba en
latín. Ese impulso vital de la locución
lo mueve el Espíritu Santo con
palabras de la Escritura, que son
expresión de la palabra de Dios. San
Josemaría es lector asiduo y atento
de la palabra de Dios, pero no sólo es
lector, escucha. Y eso le permite oír
la voz de Dios y entender el sentido
que el Señor le comunica con esas
palabras de la Escritura.

Frases breves e incisivas, como las
mencionadas, son frecuentes en su
predicación y en sus escritos
nota('40','8.0','1','13') 13 . Aunque las
palabras de la Escritura son siempre
como el cañamazo que sostiene su
discurso nota('40','8.0','1','14') 14 , en
sus obras no se detiene de ordinario
en cuestiones académicas, como la
presentación general de un pasaje, el



análisis de su estructuración o la
explicitación de sus contenidos. A
veces, cita literalmente algunos
versículos seguidos del texto bíblico,
pero en general, tiende a captar y
exponer en pocos y enérgicos trazos
su contenido fundamental, para
luego subrayar su impacto con
algunos fragmentos mínimos. El
recuerdo de pocas palabras condensa
en sentido metonímico toda una
escena rica en evocaciones. Así
sucede, por ejemplo, en una
consideración recogida en Surco
nota('40','8.0','1','15') 15 :

«¿Quieres vivir la audacia santa,
para conseguir que Dios actúe a
través de ti? –Recurre a María, y Ella
te acompañará por el camino de la
humildad, de modo que, ante los
imposibles para la mente humana,
sepas responder con un “fiat” –
¡hágase!, que una la tierra al Cielo».



En este caso, la sola mención de la
palabra fiat es suficiente para
recordar el versículo completo –«Dijo
entonces María: –He aquí la esclava
del Señor, hágase ( fiat ) en mí según
tu palabra. Y el ángel se retiró de su
presencia» ( Lc 1,38)– que evoca todo
el pasaje de la Anunciación y
condensa en el lector el recuerdo de
la acción divina que llama en la
vocación sobrenatural, de la
aceptación sin condiciones de los
planes de Dios, y de las
consecuencias que se siguieron: la
Encarnación del Hijo de Dios.
Universo de referencias que no se
contempla como una realidad ideal
ni lejana, sino como parte del mundo
al que el lector es invitado a
incorporarse.

Teniendo en cuenta el tipo de
relación con la Biblia que se
desprende de los escritos de San
Josemaría en esta primera
aproximación, parece conveniente



indagar cuáles son esas frases breves
de procedencia bíblica que menciona
con más frecuencia, y buscar en qué
sentidos las utiliza. A esta tarea
dedicaremos el siguiente apartado de
nuestra exposición.

Sólo después será posible una
ulterior reflexión acerca de la actitud
hermenéutica que encierran los
comentarios de San Josemaría,
buscando en sus obras declaraciones
explícitas –aunque habitualmente
dichas de paso, como dejando caer
un comentario al hilo de sus
meditaciones– sobre el modo en que
lee y enseña a leer la Sagrada
Escritura.

Palabras de la Sagrada Escritura
más citadas

Un acercamiento simplemente
numérico al empleo de la Biblia en
los escritos de cualquier autor está
lleno de limitaciones, y por sí solo
puede ser poco significativo. Pero



siempre ofrece unos datos objetivos y
comprobables por cualquiera sobre
los que es posible establecer algunas
conclusiones y comenzar a trabajar.

No se trata aquí de presentar una
mera colección de tablas numéricas
ni un estudio de frecuencias
estadísticas, sino de prestar atención
a las palabras o frases que
reaparecen con más frecuencia, una
y otra vez, en escritos suyos de
diversos géneros y estilos.

Para nuestro recuento de frecuencias
nos hemos limitado a las obras
actualmente publicadas de San
Josemaría. De una parte están los
textos, aunque procedentes de fechas
muy diversas, de Camino , Santo
Rosario , Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer y la colección de
homilías Es Cristo que pasa que
fueron los libros publicados en vida
del autor –además de La abadesa de
las Huelgas , estudio histórico-



jurídico que cae fuera del ámbito de
nuestro estudio–. A éstos se añaden
los de Amigos de Dios , Surco , Forja , 
Amar a la Iglesia y Via Crucis , que
San Josemaría ya había revisado en
orden a su publicación, pero que se
dieron a la imprenta después de su
muerte. No se han tomado en
consideración sus escritos aún no
publicados. Somos, pues, conscientes
de que este trabajo constituye sólo
un primer intento de aproximación
al tema propuesto.

Llegados a este punto, se impone una
breve reflexión metodológica: ¿Tiene
sentido para la cuestión que estamos
estudiando, detenerse en un simple
recuento numérico?

Pienso que sí, ya que para realizar
una descripción empírica –en la
medida en que sea posible– del
encuentro de Dios con los hombres
en la Escritura hay que acudir
también a los planteamientos



humanos y a los datos
experimentales.

La Escritura se predica, se escucha y
se lee. Pero desde una consideración
fenomenológica, el acto primero es la
lectura: lo que no se lee no se puede
proclamar ni escuchar. Un texto que
no se lee es letra muerta
nota('40','8.0','1','16') 16 . Por eso,
preguntarse por los textos de los que
hay constancia de que han sido más
usados en sus obras es interesarse
por aquellos textos leídos y
escuchados que han mostrado una
fuerte vitalidad en la lectura
realizada por San Josemaría.

De hecho, la simple enumeración de
los textos de la Sagrada Escritura
más citados explícitamente
nota('40','8.0','1','17') 17 , resulta de
por sí bastante ilustrativa. Son los
siguientes:

Los dos textos que aparecen en más
ocasiones –catorce cada uno– son el



versículo de Lc 1,38, y dentro de él
especialmente las palabras: «he aquí
la esclava del Señor, hágase en mí
según tu palabra»
nota('40','8.0','1','18') 18 , y la primera
parte del himno cristológico de la
Carta a los Filipenses ( Flp 2,6-8),
sobre todo la expresión: «se humilló
a sí mismo haciéndose obediente
hasta la muerte y muerte de cruz»
nota('40','8.0','1','19') 19 .

El tercer lugar en frecuencia de citas,
doce veces, corresponde a las
palabras de Mt 11,29-30: «Llevad mi
yugo sobre vosotros y aprended de
mí que soy manso y humilde de
corazón, y encontraréis descanso
para vuestras almas: porque mi yugo
es suave y mi carga es ligera»
nota('40','8.0','1','20') 20 . Tanto éste
como los dos anteriores, que
constituyen el trío de textos más
citados, son ejemplos notables de la
dimensión performativa –impulso
que mueve a la acción– de la palabra.



En este caso reclaman una
aceptación rendida de los planes de
Dios y una entrega personal sin
condiciones y sin miedo, siguiendo
los pasos de Jesús.

Le sigue, con diez menciones, la
anotación que hace el Evangelio de
Juan acerca de quiénes estaban
presentes en el Calvario: «Estaban
junto a la cruz de Jesús su madre y la
hermana de su madre, María de
Cleofás, y María Magdalena» ( Jn
19,25) nota('40','8.0','1','21') 21 . Texto
de carácter informativo, pero a la vez
fuertemente expresivo de lo que es la
fidelidad.

Dos textos de procedencias y
contexto muy distintos, pero de
contenido muy similar, son los que
ocupan las siguientes posiciones, con
el mismo número de menciones
explícitas, nueve. El primero procede
de las palabras que el Cuarto
Evangelio pone en boca de Jesús en



la Última Cena: «Yo soy la vid,
vosotros los sarmientos. El que
permanece en mí y yo en él, ése da
mucho fruto, porque sin mí no
podéis hacer nada» ( Jn 15,5)
nota('40','8.0','1','22') 22 . El segundo
es una exclamación de San Pablo:
«Todo lo puedo en Aquel que me
conforta» ( Flp 4,13)
nota('40','8.0','1','23') 23 . En ambos, y
especialmente en el segundo, la
dimensión expresiva tiene un fuerte
componente didáctico al señalar
dónde está el fundamento de la
energía interior que el lector percibe
que necesita para responder a la
llamada que le han dirigido los textos
antes citados.

A continuación, aparece de nuevo la
Escritura en su dimensión apelativa:
«Si alguno quiere venir detrás de mí,
que se niegue a sí mismo, que tome
su cruz y que me siga» ( Mt 16,24),
que es repetida y comentada ocho
veces en las mencionadas obras de



San Josemaría nota('40','8.0','1','24') 
24 .

Entre las palabras recurrentes en su
predicación y en su pluma figura una
fuerte apelación de Jesús: «Un
mandamiento nuevo os doy: que os
améis unos a otros. Como yo os he
amado, amaos también unos a otros.
En esto conocerán todos que sois mis
discípulos, si os tenéis amor unos a
otros» ( Jn 13,34-35)
nota('40','8.0','1','25') 25 , y una
confesión explícita de amor a Jesús
realizada, como respuesta a su
pregunta directa: «¿Me quieres?»,
por parte de San Pedro: «Señor, tú lo
sabes todo. Tú sabes que te quiero» ( 
Jn 21,17) nota('40','8.0','1','26') 26 .
Estos textos son citados en siete
ocasiones.

Por último, tres son los textos
mencionados en seis ocasiones cada
uno. El primero es un grito
fuertemente expresivo: «Fuego he



venido a traer a la tierra, y ¿qué
quiero sino que ya arda?» ( Lc 12,49)
nota('40','8.0','1','27') 27 . El segundo,
una apelación confiada,
inseparablemente unida a una
confesión de las más íntimas
disposiciones: «Padre, si quieres,
aparta de mí este cáliz; pero no se
haga mi voluntad, sino la tuya» ( Lc
22,42) nota('40','8.0','1','28') 28 . Y el
tercero, de carácter informativo,
para explicar que esas disposiciones
no son algo extraordinario, pues
todos los cristianos están llamados a
la santidad: «ya que en él nos eligió
antes de la creación del mundo para
que fuéramos santos y sin mancha
en su presencia, por el amor» ( Ef 1,4)
nota('40','8.0','1','29') 29 .

Estos datos resultan especialmente
reveladores de la actitud y el interés
con que San Josemaría accede a la
meditación de la Biblia si se tiene en
cuenta que en su obra publicada hay
miles de referencias bíblicas, muy



variadas. En ella se exponen todos
los grandes temas de la catequesis y
la espiritualidad cristiana, con un
recurso constante a la Sagrada
Escritura, por lo que la riqueza de
textos bíblicos utilizados y
comentados es inmensa. Sin
embargo, los textos recurrentes que
aparecen una y otra vez no son
muchos. El elenco que se acaba de
presentar reúne todos los textos
citados más de cinco veces, y no
resulta excesivamente extenso. Por
eso, su contenido ofrece bastante
información implícita acerca del
modo en que lee la Escritura.

Se puede observar, en primer lugar,
que no se trata de pasajes enteros.
No hay entre esos textos más
frecuentemente citados ninguna
perícopa completa. A la vez, se
descubre en ellos una alta densidad
de contenido, que incide
especialmente en dos aspectos. El
primero es la presentación de



Jesucristo, tanto en sus hechos como
en sus palabras, como modelo para el
cristiano. El segundo es el impulso a
una respuesta del hombre a Dios y,
en ese ámbito es paradigmática la
figura de María con su sí a los planes
de Dios manifestados en la
anunciación, un sí que permanece
inmutable en su fidelidad al pie de la
Cruz nota('40','8.0','1','30') 30 .

Asomarse a cualquiera de sus
comentarios sobre estos textos ayuda
a percibir el vigor que encierra la
palabra de Dios, que es convocada a
manifestar su eficacia en el hoy y
ahora de cada momento. Prestemos
atención, por ejemplo, a unas
palabras de San Josemaría
predicando sobre la obediencia
nota('40','8.0','1','31') 31 :

«No nos oculta el Señor que esa
obediencia rendida a la voluntad de
Dios exige renuncia y entrega,
porque el Amor no pide derechos:



quiere servir. Él ha recorrido
primero el camino. Jesús, ¿cómo
obedeciste tú? Usque ad mortem,
mortem autem crucis
nota('40','8.0','1','32') 32 , hasta la
muerte y muerte de la cruz. Hay que
salir de uno mismo, complicarse la
vida , perderla por amor de Dios y de
las almas. He aquí que tú querías
vivir, y no querías que nada te
sucediera; pero Dios quiso otra cosa.
Existen dos voluntades: tu voluntad
debe ser corregida, para identificarse
con la voluntad de Dios; y no la de
Dios torcida, para acomodarse a la
tuya nota('40','8.0','1','33') 33 .

Yo he visto con gozo a muchas almas
que se han jugado la vida –como tú,
Señor, usque ad mortem –, al cumplir
lo que la voluntad de Dios les pedía:
han dedicado sus afanes y su trabajo
profesional al servicio de la Iglesia,
por el bien de todos los hombres.



Aprendamos a obedecer,
aprendamos a servir: no hay mejor
señorío que querer entregarse
voluntariamente a ser útil a los
demás. Cuando sentimos el orgullo
que barbota dentro de nosotros, la
soberbia que nos hace pensar que
somos superhombres, es el momento
de decir que no, de decir que nuestro
único triunfo ha de ser el de la
humildad. Así nos identificaremos
con Cristo en la Cruz, no molestos o
inquietos o con mala gracia, sino
alegres: porque esa alegría, en el
olvido de sí mismo, es la mejor
prueba de amor».

Al evocar el testimonio de Jesús, la
utilización intertextual de la Sagrada
Escritura es vehículo con el que el
autor penetra en el alma del lector y
remueve sus sentimientos con un
estilo cortado y directo
nota('40','8.0','1','34') 34 . Las palabras
de la Escritura ( Flp 2,8-9) aparecen
como respuesta a una pregunta



dirigida a Jesús –«¿cómo obedeciste
tú?»–. Nos encontramos, pues, en una
lectura dentro de un proceso
comunicativo en sentido estricto,
realizado desde la oración. A la vez
que contempla el ejemplo de Jesús,
no se queda en una mera admiración
agradecida por lo que ha hecho, sino
que saca a flote el vigor del texto
para interpelar al oyente en el
momento actual y conducirlo a esa
identificación vital con Cristo. Se
aporta el testimonio personal de que
esa palabra ha sido eficaz –«Yo he
visto con gozo a muchas almas que
se han jugado la vida –como tú,
Señor, usque ad mortem –, al cumplir
lo que la voluntad de Dios les
pedía...»– y se ayuda a concretar una
respuesta de entrega generosa.

El comentario de San Josemaría no
busca directamente ofrecer una
exposición académica ni una
reflexión teológica –sobre la kénosis
de Cristo– ni componer un tratado u



ofrecer los fundamentos bíblicos de
una virtud –la obediencia, en este
caso–. Le interesa, aquí y en la mayor
parte de los casos, la vida del
cristiano actual, el discípulo de Cristo
que ha de imitar al Maestro hasta
identificarse con él y hacerlo
presente en medio del mundo
nota('40','8.0','1','35') 35 .

El texto de Filipenses evoca el
contraste entre Jesucristo y Adán,
que siendo hombre ambicionó ser
como Dios (cfr Gn 3,5), mientras que
Jesucristo, siendo Dios, «se anonadó
a sí mismo» ( Flp 2,7). La obediencia
de Cristo hasta la cruz ( Flp 2,8)
reparó la desobediencia del primer
hombre. San Josemaría lee el texto y,
a la vez que contempla el ejemplo de
Jesucristo, tiene ante sus ojos al
cristiano de nuestro tiempo. Frente a
la tentación de constituirse en
«superhombre», de «ser como Dios»
y desobedecer, le presenta el modo
de ser verdaderamente hombre y



«señor» –a imagen de Dios– que
consiste en imitar a Jesucristo para
descubrir el «señorío de servir».

Otro ejemplo que ilustra la misma
actitud hermenéutica en un contexto
muy distinto. Se trata de una
entrevista nota('40','8.0','1','36') 36 .
Le habían preguntado: ¿Podría
decirnos, para terminar, cómo
considera que se debe promover el
papel de la mujer en la vida de la
Iglesia? Y su larga contestación
termina diciendo
nota('40','8.0','1','37') 37 :

«Cristianizar desde dentro el mundo
entero, mostrando que Jesucristo ha
redimido a toda la humanidad: ésa es
la misión del cristiano. Y la mujer
participará en ella de la manera que
le es propia, tanto en el hogar, como
en las otras ocupaciones que
desarrolle, realizando las peculiares
virtualidades que le corresponden.



Lo principal es, pues, que como Santa
María –mujer, Virgen y Madre– vivan
de cara a Dios, pronunciando ese fiat
mihi secundum verbum tuum ( Luc 1,
38), hágase en mí según tu palabra,
del que depende la fidelidad a la
personal vocación, única e
intransferible en cada caso, que nos
hará ser cooperadores de la obra de
salvación que Dios realiza en
nosotros y en el mundo entero»

Las palabras evangélicas de la
respuesta de Santa María al anuncio
del ángel son presentadas como
dichas al oído de una mujer
contemporánea para que ya sea en el
hogar, ya en cualquier otra
ocupación profesional, exprese su
adhesión incondicional a la llamada
que Dios le dirige allá donde está,
para que desde allí coopere de modo
directo en «la obra de salvación que
Dios realiza en nosotros y en el
mundo entero».



Por encima de lo que sería un
comentario en el sentido obvio del
texto bíblico, lo mismo que sus
palabras con ocasión del texto de
Filipenses antes tratado, también
aquí aflora esa antropología cristiana
del «hombre nuevo» –más
precisamente de la «mujer nueva» en
este caso– llamado a hacer actual el
Evangelio no sólo en la actualidad
ideal del acto de lectura, sino en la
vida real de cada día.

Los ejemplos se podrían multiplicar.
Hemos elegido uno de los
comentarios de San Josemaría a cada
uno de los dos textos bíblicos más
citados en sus obras. Pero estos
pueden bastar para el objetivo que
nos habíamos marcado para esta fase
de nuestro estudio: adentrarnos, a
través de los datos numéricos
fácilmente comprobables por
cualquiera, en lo que esos textos más
repetidamente utilizados reflejan de



modo implícito acerca de su actitud
hermenéutica.

Llega ahora el momento de indagar
en sus escritos en busca de
expresiones que delaten de modo
más explícito ese talante suyo en el
modo de leer la Biblia.

«Como un personaje más»

Leer, como ha subrayado la estética
de la recepción, no consiste en la
mera decodificación lineal de los
signos escritos. En el acto de lectura
se activan unos resortes que
despliegan el potencial del texto. Al
avanzar en la lectura se va
recordando algo leído unas páginas
antes, se van abriendo nuevas
expectativas que aguardan una
respuesta, se van cubriendo por el
lector los huecos del texto, aquellos
aspectos o detalles sobre los que el
texto guarda silencio
nota('40','8.0','1','38') 38 . En
definitiva, a través de los signos se



construye un mundo de referencias,
se configura lo que se ha dado en
denominar el «mundo del texto»
nota('40','8.0','1','39') 39 , aquello de lo
que habla el texto.

Cuando se lee la Sagrada Escritura, el
propio texto bíblico reclama esa
apropiación por parte del lector de la
Palabra de Dios que encierra. Y esa
operación se hace en la Iglesia con la
guía que proporciona no sólo el
texto, sino también el Espíritu Santo,
con los que se configura el «mundo
del texto» del lector cristiano, que
mientras lee tiene presentes el
contenido y la unidad de toda la
Escritura, la Tradición viva de toda la
Iglesia y la analogía de la fe
nota('40','8.0','1','40') 40 .

El texto es un universo de verdades,
que está abierto a las preguntas que
se le hacen. Por ejemplo, el evangelio
de San Marcos no sólo dice lo que el
evangelista quiere transmitir a sus



lectores al redactarlo, sino que dice
mucho más. El evangelista quiere
señalar ciertamente la necesidad de
descubrir quién es Jesucristo, y la de
confesarle, y hacer que el Evangelio
llegue a los confines de la tierra.
Pero, a través del mundo del texto
que construye también es posible
conocer muchas más cosas, como el
modo de actuar de Jesús, de Pedro, y
de otros personajes que aparecen en
él. También informa acerca del valor
que se concedía a las tradiciones de
los antiguos, y muchos otros aspectos
concretos de los usos y costumbres
del momento.

Si el texto es un universo de
verdades abierto a las preguntas que
se le hacen, a nadie escapa que la
profundidad de las respuestas que
ofrezca al lector, depende de la
entidad de la pregunta que el lector
le haga. Por eso, en esta parte de
nuestra exposición vamos a indagar



sobre el modo en que San Josemaría
pregunta al texto.

Un consejo breve e incisivo
contenido en Forja permite atisbar
tras su laconismo a un lector que
accede a la Escritura preguntándose
por lo que Dios le dice en el propio
acto de lectura nota('40','8.0','1','41') 
41 :

«¿Quieres aprender de Cristo y tomar
ejemplo de su vida? –Abre el Santo
Evangelio, y escucha el diálogo de
Dios con los hombres..., contigo»

El Evangelio es un libro que permite
asomarse a unos hechos del pasado
que siguen activos en el presente, y
en los que el lector está llamado a
implicarse, escuchando con atención
las palabras que están allí dirigidas a
él. Ese consejo es la expresión de una
experiencia hermenéutica
largamente vivida, que aflora con
naturalidad en su predicación
nota('40','8.0','1','42') 42 :



«Como de costumbre, abramos el
Nuevo Testamento, en esta ocasión
por el capítulo XI de San Mateo: 
aprended de mí, que soy manso y
humilde de corazón ( Mt XI, 29). ¿Te
fijas? Hemos de aprender de El, de
Jesús, nuestro único modelo. Si
quieres ir adelante previniendo
tropiezos y extravíos, no tienes más
que andar por donde El anduvo,
apoyar tus plantas sobre la impronta
de sus pisadas, adentrarte en su
Corazón humilde y paciente, beber
del manantial de sus mandatos y
afectos; en una palabra, has de
identificarte con Jesucristo, has de
procurar convertirte de verdad en
otro Cristo entre tus hermanos los
hombres».

El autor envuelve al lector en su
acercamiento al texto bíblico.
Muestra su experiencia personal al
lector y le invita a buscar por sí
mismo los modos de aprender de
Cristo. «Se puede ir incluso más lejos:



la intención del Beato Josemaría –
escribía hace años un crítico
literario– es que el receptor tome la
iniciativa y llegue a ser creador,
coautor, autor principal del discurso»
nota('40','8.0','1','43') 43 . Por eso, San
Josemaría invita a leer desde dentro
la Sagrada Escritura
nota('40','8.0','1','44') 44 :

«Para acercarse al Señor a través de
las páginas del Santo Evangelio,
recomiendo siempre que os esforcéis
por meteros de tal modo en la
escena, que participéis como un
personaje más. Así –sé de tantas
almas normales y corrientes que lo
viven–, os ensimismaréis como
María, pendiente de las palabras de
Jesús o, como Marta, os atreveréis a
manifestarle sinceramente vuestras
inquietudes, hasta las más
pequeñas».

Pero, y aquí está la clave para
entender su pensamiento y su modo



de leer la Biblia, no invita al lector a
viajar con la imaginación en el
tiempo para recrear un relato
ambientado en un pasado lejano,
sino a contemplar el mundo actual
que cada uno tiene por delante, y a
acudir al texto sagrado como punto
de referencia para valorar en sus
justas dimensiones sobrenaturales la
propia experiencia
nota('40','8.0','1','45') 45 :

«Mezclaos con frecuencia entre los
personajes del Nuevo Testamento.
Saboread aquellas escenas
conmovedoras en las que el Maestro
actúa con gestos divinos y humanos,
o relata con giros humanos y divinos
la historia sublime del perdón, la de
su Amor ininterrumpido por sus
hijos. Esos trasuntos del Cielo se
renuevan también ahora, en la
perenne actualidad del Evangelio: se
palpa, se nota, cabe afirmar que se
toca con las manos la protección
divina; un amparo que gana en vigor,



cuando vamos adelante a pesar de
los traspiés, cuando comenzamos y
recomenzamos, que esto es la vida
interior, vivida con la esperanza en
Dios».

Ahora bien, ¿no es una farsa, un
mero ejercicio de imaginación,
recrear en el presente unas escenas
del pasado? San Josemaría es bien
consciente de esa posible dificultad, y
su respuesta incide a fondo en la
concepción teológica de lo que es un
cristiano nota('40','8.0','1','46') 46 :

«¡Vive junto a Cristo!: debes ser, en el
Evangelio, un personaje más,
conviviendo con Pedro, con Juan, con
Andrés..., porque Cristo también vive
ahora: “Iesus Christus, heri et hodie,
ipse et in sæcula!” –¡Jesucristo vive!,
hoy como ayer: es el mismo, por los
siglos de los siglos»

La razón es que Jesús no es una
figura admirable que sólo una
imaginación creativa puede



reconstruir entre los restos
arqueológicos de hace más de dos
mil años, sino que Jesucristo
resucitado vive también ahora, y
busca también en nuestro tiempo
discípulos que vivan junto a Él y
trabajen a su lado. Es más, mujeres y
hombres que, identificados con
Cristo, lo hagan presente en el
mundo nota('40','8.0','1','47') 47 .

Se podría decir que, sobre esa base
teológica, es posible encontrar en sus
escritos una guía para leer la Biblia
como Sagrada Escritura, adecuada
para que el lector escuche la Palabra
de Dios que se le dirige
personalmente. En una de sus
homilías recomienda
nota('40','8.0','1','48') 48 :

«Yo te aconsejo que, en tu oración,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje más.
Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servirá para



recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazón enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te está
ocurriendo. Permanece atento,
porque quizá El querrá indicarte
algo: y surgirán esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas
reconvenciones»

Se trata de no quedarse inactivo en la
contemplación de las escenas, sino
de vivirlas personalmente «como un
personaje más» nota('40','8.0','1','49') 
49 . San Josemaría «despliega su
ministerio de la Palabra enseñando a
escuchar la voz de Dios, que llama a
cada uno a santificarse en su propia
situación, en el puesto que la
Providencia le ha asignado»
nota('40','8.0','1','50') 50 . En Forja ha
condensado en pocas palabras la



pauta fundamental para leer y vivir
el Evangelio:

«Al abrir el Santo Evangelio, piensa
que lo que allí se narra –obras y
dichos de Cristo– no sólo has de
saberlo, sino que has de vivirlo.
Todo, cada punto relatado, se ha
recogido, detalle a detalle, para que
lo encarnes en las circunstancias
concretas de tu existencia.

»–El Señor nos ha llamado a los
católicos para que le sigamos de
cerca y, en ese Texto Santo,
encuentras la Vida de Jesús; pero,
además, debes encontrar tu propia
vida.

»Aprenderás a preguntar tú también,
como el Apóstol, lleno de amor:
“Señor, ¿qué quieres que yo haga?...”
–¡La Voluntad de Dios!, oyes en tu
alma de modo terminante.

»Pues, toma el Evangelio a diario, y
léelo y vívelo como norma concreta.



–Así han procedido los santos»
nota('40','8.0','1','51') 51

San Josemaría implica al lector en las
escenas narradas en los Evangelios,
«”entra” y “hace entrar” en el
Evangelio, que adquiere así su
necesaria y convincente dimensión
formativa, al mismo tiempo que
introduce al conocimiento del
misterio de Cristo y a la comunión
con Él» nota('40','8.0','1','52') 52 . Con
singular fuerza lo hace al leer la
Pasión nota('40','8.0','1','53') 53 :

«¿Quieres acompañar de cerca, muy
de cerca, a Jesús?... Abre el Santo
Evangelio y lee la Pasión del Señor.
Pero leer sólo, no: vivir. La diferencia
es grande. Leer es recordar una cosa
que pasó; vivir es hallarse presente
en un acontecimiento que está
sucediendo ahora mismo, ser uno
más en aquellas escenas.

Entonces, deja que tu corazón se
expansione, que se ponga junto al



Señor. Y cuando notes que se escapa
–que eres cobarde, como los otros–,
pide perdón por tus cobardías y las
mías»

El discurso de San Josemaría se
mueve en el ámbito del logos
pragmatikós , de la palabra que actúa
para conducir al lector al encuentro
con Dios. Como se ha hecho notar
con acierto acerca de su obra
literaria, «el autor realiza a través del
discurso diversos actos: el primero
de ellos, contemplar; el último, hacer
que el receptor o lector contemple
(...) La finalidad no es sólo estética.
Hay un deliberado propósito de
conmover al lector y sumirlo en la
contemplación» nota('40','8.0','1','54') 
54 .

De este modo es posible constatar la
perenne actualidad del Evangelio.
«Respetuosa del texto y de su
enseñanza, la exégesis del Fundador
del Opus Dei puede definirse como



“de total implicación”, que deja el
alma saciada» nota('40','8.0','1','55') 
55 .

En diálogo con la Palabra de Dios

Tras el esbozo de acercamiento al
modo de lectura del texto bíblico que
se aprecia en los escritos de San
Josemaría que hemos realizado, llega
el momento de intentar una síntesis.

Señalemos, pues, en primer lugar,
que este amor suyo por las «cosas
pequeñas» antes mencionado es
inseparable de una percepción
extremadamente aguda de los
detalles, máxime cuando se trata de
palabras leídas en el Evangelio. Esos
contenidos han dejado tal poso en él
que cuando escribe no parece que
tenga nada personal que aportar,
sino el argumento que proporcionan
unas palabras o frases de la Escritura
experimentadas en la vida. Los
escritos de San Josemaría reflejan
una idea de la vida cristiana como un



organismo estructurado y vitalizado
por las palabras de la Escritura.

San Josemaría lleva a sus lectores de
lo particular y concreto, a lo general.
Convierte lo que parecía irrelevante
en significativo mediante un estilo
peculiar que pone de realce las
cualidades específicas del texto de la
Sagrada Escritura.

Si se examinan con atención sus
escritos se aprecia con claridad que
hasta la mención del más pequeño
fragmento de texto sagrado
demuestra la atenta lectura realizada
y las huellas que tal lectura le ha
dejado, es decir, la eficacia del texto
leído.

«La Biblia fue siempre para San
Josemaría el lenguaje referencial
primario» nota('40','8.0','1','56') 56 .
Cada una de sus páginas está
impregnada por palabras y
contenidos de la Sagrada Escritura,
que al ser meditados una y otra vez



le habían permitido establecer ese
diálogo con la Palabra de Dios,
imprescindible en el proceso
comunicativo que da cauce vital y
despliega la eficacia del texto bíblico
nota('40','8.0','1','57') 57 . San
Josemaría intercala esos breves
fragmentos o frases de resonancias
bíblicas en el hilo de su narración,
acompañados por comentarios
también breves –a veces sin más
comentario–, dejando que esa cita
condensada active la maquinaria
interior en el acto de lectura.

No es, pues, un teorizador de la
exégesis ni de la hermenéutica, sino
un lector de la Sagrada Escritura en
cuanto tal, y un excelente guía para
una auténtica lectura, aquella que no
se distrae con el ropaje sino que llega
a establecer una comunicación
personal con la Palabra de Dios que
le habla en el texto bíblico. San
Josemaría no desconoce los eruditos
análisis globales del entramado



textual de los pasajes bíblicos, pero
opta por mostrar unos hilos sueltos,
como si el texto bíblico estuviera
reclamando ser liberado de unos
lazos metodológicos que lo
encorsetan y que pueden hacerlo
estéril, al distraer de lo esencial en el
proceso comunicativo la atención del
lector.

San Josemaría no entra en la Biblia
como un investigador en un
anticuario. Su lectura de los textos
nada tiene de reconstrucción
arqueológica de unos momentos
pasados de la historia. Por el
contrario, lee esos textos haciéndolos
vida que se inserta plenamente en el
debate cultural y religioso de cada
momento. Aunque San Josemaría
conoce las grandes corrientes
exegéticas de su tiempo, marcadas
por el uso habitual de la metodología
histórico crítica, estructural,
sociológica e incluso psicoanalítica
en la lectura de los textos bíblicos,



sus comentarios se sitúan a otro
nivel. Y el lector atento de su obra
aprecia de inmediato que su talante
refleja una respuesta válida,
verdaderamente sensible a los
problemas candentes en el mundo en
ese momento. Una respuesta que no
se deja atrapar por las redes de lo
convencional, sino que libera a la
lectura de la Biblia de unas ataduras
que, siendo en parte necesarias,
podrían ahogar su actualidad y
eficacia.

Lo más propio de los escritos
bíblicos, lo que marca la diferencia
esencial con las grandes epopeyas
literarias del mundo antiguo y con
los grandes libros religiosos producto
del ingenio humano en diversos
tiempos y culturas, es que sus textos
no hablan sólo del pasado, ni se
limitan a ofrecer paradigmas
existenciales de las grandes
cuestiones que interesan al ser
humano. Hay algo que transciende al



lector, y de algún modo le desvela su
razón de ser y el sentido de su vida.
Un mensaje que el hombre no ha
imaginado, y que puede ser
fundamento de la vida humana
precisamente porque la precede y la
sostiene, algo que es mucho mayor
que nuestro propio pensamiento. En
ella es posible escuchar la Palabra de
Dios y, mediante una lectura abierta
a dejarse interpelar, entrar en
diálogo con él.

Hemos señalado que el texto es un
universo de verdades abierto a las
preguntas que se le hacen y que, en
consecuencia, la profundidad de las
respuestas depende de la entidad de
la pregunta que el lector le haga.
Pues bien, el lector de la Biblia en la
Iglesia puede encontrar que la
lectura de San Josemaría es
máximamente relevante, porque las
preguntas con las que accede a la
lectura son las máximamente
pertinentes cuando se busca conocer



a Dios y a los designios de su
voluntad, para todo tiempo y lugar, a
través de las palabras de la Escritura.
No se entretiene en mostrar con
detalle tantos aspectos literarios e
históricos que configuran el «mundo
del texto» en la Biblia, y que también
merecen interés, sino que apunta en
directo a lo decisivo, el encuentro
personal con la Palabra de Dios.

Por eso, aporta a la sabiduría de la
Iglesia nuevos caminos para la
puesta en práctica de aquello que
recomienda el Concilio Vaticano II, la
exhortación a que toda la
predicación de la Iglesia se alimente
y rija con la Sagrada Escritura, pues,
en palabras de la Constitución
dogmática Dei Verbum
nota('40','8.0','1','58') 58 :

«En los libros sagrados, el Padre que
está en el cielo, sale amorosamente al
encuentro de sus hijos para
conversar con ellos. Y es tan grande



el poder y la fuerza de la palabra de
Dios, que constituye sustento y vigor
de la Iglesia, firmeza de fe para sus
hijos, alimento del alma, fuente pura
y perenne de vida espiritual».

En ese punto central incide la lectura
que propone y lleva a cabo San
Josemaría. Y, si la teología está
llamada a estudiar la eficacia de la
Sagrada Escritura, la vida de San
Josemaría y las obras surgidas bajo
su impulso, son una muestra más
que elocuente del vigor
transformador de la palabra bíblica
en la historia humana de nuestro
tiempo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-
escriva-lector-de-la-sagrada-escritura/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-lector-de-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-lector-de-la-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-lector-de-la-sagrada-escritura/

	San Josemaría Escrivá, lector de la Sagrada Escritura

