opusdei.org

San Josemaria
Escriva de Balaguer
durante la guerra
civil espafiola

Bajo el titulo "San Josemaria
Escriva de Balaguer durante la
guerra civil espafiola: unas
vivencias sobre la libertad, la
convivencia y el perdon”,
Benito Badrinas pronuncio una
conferencia en la IV Jornada
Caminos de Libertad, celebrada
el pasado dia 13 en la Seu de
Urgell.

05/12/2010



La sociedad que nos rodea parece
una sociedad amante de la paz. Es
posible que las gentes de nuestro
tiempo se hayan cansado de guerras
que promueven unos pocos, quizas
incluso con intereses bastardos.
Guerras que traen muertes y
tremendas destrucciones... y que no
resuelven nada. Cuando terminan,
siguen los mismos odios con los
mismos problemas o peores,

Pero toda ansia o reivindicacién de
paz se queda en simple ruido, si no
lleva unidos los valores verdaderos
de libertad, de convivencia v, si
hiciera falta, de perdon...

La vida de San Josemaria Escriva de
Balaguer, el Fundador del Opus Dei
puede ensefiarnos algo porque tuvo
que sufrir mucho al encontrarse
metido en una sociedad de hombres
que no tenian el minimo respeto a la
libertad de los demas.



Vivio en Espafia hasta 1947. En los
afios treinta, antes de la guerra civil,
estuvo en Madrid desde 1927, en una
sociedad tremendamente violenta,
sin respeto a la persona o
pensamiento del otro. Una sociedad
que desemboco inexorablemente en
una tremenda guerra civil. Aquella
guerra tuvo su fin pero no penséis
que San Josemaria obtuvo entonces
una paz o una convivencia con
respecto a un minimo de libertad.
Basta que recuerde que en Barcelona
tuvo que decir a los que le seguian —
algunos les hacian la vida imposible-
que, cuando se pudiera, habria un
oratorio que tendria como lema
visible las palabras del Evangelio de
San Juan: Veritas liberabit vos (Jn 8,
32), la verdad os hara libres... Y asi se
cumpli6 en el Colegio Mayor
Monterols donde se escribieron en
1949 como un testimonio de la
historia para la historia.



Quizdas somos pocos los que
conocemos que en 1947 estableci6 su
residencia en Roma aunque no era
estrictamente necesario por ser el
Presidente general de una institucion
de caracter pontificio o universal. Es
posible que incluso lo mas
aconsejable era que hubiera seguido
en Espafia unos afios mas. Pero, se
marcho a Roma con cierta
precipitacion y anacronicamente,
porque en este pais no le dejaban
vivir en paz. Yo le he oido decir, sin
eufemismo, y muchas veces, que se
tuvo que “exiliar”. Recuerdo una
pequeria anécdota, entre otras
muchas que se podrian contar.

Seria hacia 1941 que viajo de Madrid
a Barcelona y alguien le aconsejo
que, por prudencia, adquiriese el
pasaje del avion con nombre
cambiado. Al llegar a la ciudad
condal, también prudentemente,
tuvo que utilizar la hospitalidad de
un amigo sacerdote catedratico de la



Universidad para que no pudieran
localizarle. Un tiempo después se
supo que aquellas cautelas eran
necesarias porque cuando le llego la
noticia de su estancia al entonces
Gobernador civil de Barcelona,
comentd: Me alegro que viajase ast
porque Si yo me entero que venia a
Barcelona, le hubiera hecho detener
en el aeropuerto .

De todas maneras tampoco fuera de
Espafia encontro el respeto a la
libertad necesario para tener paz.
Seria en los sesenta del siglo pasado
que le oi decir con cierta decepcion,
al regreso de un largo viaje por
algunas naciones europeas: No he
encontrado la libertad en ningun
lugar .

Un dia le oi decir algo muy
significativo: Me gustaria escribir un
tratado sobre la tirania. Recuerdo
muy bien los trazos con los que
dibujaba la “tirania”, como eran los



gobiernos tiranicos y las
consecuencias que se derivaban de
ellos. El 1o habia experimentado
bien.

Encontrariamos infinidad de textos
que nos dejo escritos en defensa de la
libertad pero hemos de quedarnos
hoy sélo con una muestra. Pertenece
a una homilia pronunciada el afio
1970 en la que dijo: Algunos de los
que me escuchdis me conocéis desde
muchos afios atras. Podéis atestiguar
que llevo toda mi vida predicando la
libertad personal, con personal
responsabilidad. La he buscado y la
busco, por toda la tierra, como
Diogenes buscaba un hombre. Y cada
dia la amo mads, la amo sobre todas
las cosas terrenas: es un tesoro que no
apreciaremos nunca bastante ( Es
Cristo que pasa , n. 184).

Hoy se habla mucho de libertad pero,
si mantenemos la lampara de
Diogenes encendida sera hoy



también dificil encontrar la
verdadera libertad, la auténtica
libertad. Hoy lo que se ha extendido
y se sigue extendiendo
maléficamente es la caricatura de la
libertad que se puede llamar
relativismo: el engafioso y corrosivo
hay que respetarlo todo ... o vale
todo .

Este tipo de aparente liberalismo
radical que lleva al libertinaje, no
respeta ni siquiera la manera de
pensar intima o la conciencia de cada
uno, porque no respeta la verdad.

Hay que recordar que la conciencia
es la norma suprema de conducta y
que siempre debe ser respetada. Al
mismo tiempo, es preciso saber bien
lo que es la conciencia verdadera o
recta. El Cardenal Ratzinger, que
seria afios después el Sumo Pontifice,
reflexiono sobre esta libertad de
pensamiento y descubrio una
contradiccion cuando el juicio de la



conciencia —que hay que seguir, en
eso no hay duda- se considera
infalible.

Si asi fuera, si se considerase
infalible, querria decir que no existe
ninguna verdad. Este relativismo
tendria por tanto un falso concepto
de la conciencia, se tendria solo una
verdad del sujeto, que quedaria
reducida a su sinceridad. En este
caso, lo que cada uno piensa o en lo
que construye su vida, no se
presenta, como la ventana desde la
que el hombre abarca con su vista la
verdad universal (...). Mds bien parece
ser el cascaron de la subjetividad, en
el que el hombre se puede esconder
huyendo de la realidad. En este
sentido, la conciencia no abre las
puertas al camino libertador de la
verdad sino que es la instancia que
nos exime de la verdad. Lo subjetivo
se presenta como lo que debe ser
respetado o es indiscutible. No hace
falta preocuparse por buscar la



verdad, basta con ser libre o sea
tener las propias opiniones o
convicciones muy firmes y adaptarse
o respetar las de los demas.
Entonces, el hombre queda reducido a
sus convicciones superficiales —
concluye diciendo el cardenal
Ratzinger- que, cuando menos
profundas sean, tanto mejor para él.
(J. Ratzinger, Ser cristiano en la era
pagana , p. 30. Madrid, 2006)

El resultado de este relativismo es
una sociedad que deja de importarle
la verdad, y que la sustituye por el
imperio de lo politicamente correcto,
por la comodidad, por el capricho, o
por el orgullo o egoismo.

El Cardenal Ratzinger vio claro el
error de la mal entendida libertad y
sus consecuencias, en una
conversacion entre amigos. Dice:
Alguien objeto a esta tesis que, si esto
tuviera un valor universal, entonces
hasta los miembros de las SS nazis



estarian justificados y tendriamos que
buscarlos en el paraiso.
Efectivamente los nazis estaban
profundamente convencidos de su
causa por mas que sus acciones
fueran objetivamente espantosas.
Por lo tanto a nivel subjetivo se
comportaron moralmente bien desde
el momento en que siguieron el
dictamen de su propia conciencia .
Un evidente disparate. Ese dia,
termina diciendo el entonces
cardenal, llego a la conclusion de que
un concepto de conciencia que llevaba
a conclusiones semejantes, tenia que
ser falso (cfr. Ihid. p. 31).
Efectivamente, la libertad no es algo
indeterminado —un “todo vale”- sino
que esta sometida a la busqueda
sincera de la verdad objetiva.

Todos conocemos al personaje que
tuvo un importante protagonismo en
relacion a Jesucristo: Poncio Pilatos.
A este Pretor, en cuanto oyo que el
Maestro decia que el sentido de su



vida era dar testimonio de la verdad
se le escapo decir cinicamente y sin
ningun intereés por ella: “Y ¢qué es la
verdad?”. Luego, se lavaria las
manos y daria la injusta sentencia
que conocemos.

San Josemaria Escriva entendia muy
bien que la libertad verdadera
comporta buscar la verdad. Por eso,
repitié incansablemente, unas
palabras sencillas, profundas y
magistrales a mi entender: Libertad
de conciencia: jno! —Cudntos males
ha traido a los pueblos y a las
personas este lamentable error, que
permite actuar en contra de los
propios dictados intimos. Libertad “de
las conciencias”, si: que significa el
deber de seguir ese imperativo
interior..., jah, pero después de haber
recibido una seria formacion! (Surco,
389).

No quisiera que, con esta breve
disquisicion perdiéramos de vista el



actuar de San Josemaria que no solo
no tuvo animadversion o rencor
hacia nadie, sino que siempre tuvo
un exquisito respeto hacia las ideas o
conductas de los demas.

Estamos en los afios treinta.
Josemaria Escriva iba a rezar a los
difuntos que tenia en el cementerio
de Madrid y cuenta: Como es
costumbre desde la republica, esa
multitud envenenada por periodicos,
folletos y hojas pornogrdfico-
anticlericales, también me insulto a
gusto en mis idas y venidas al
cementerio. Anotaré un par de casos
curiosos: uno de esos dias, habia junto
a una de las dos fuentes que hay en el
camino que va desde la carretera de
Aragon al Este, un grupo de chiquillos
y mujeres haciendo cola, para llenar
de agua sus cantaros, botijos, latas...
Del grupo de chiquillos salio una voz:
“iun cura! Vamos a apedrearlo”. Con
un movimiento anterior a mi
voluntad, cerré el breviario, que leia, y



me encaré con ellos: “;Sinvergtienzas!
2eso 0s ensefian vuestras madres?”
Aun afiadi otras palabras. Entonces se
excusaron unos con otros. “ha sido
éste..., ha sido éste”. Y una mujerona
del grupo me dijo: “Pero ;usted cree
que éstos hacen caso a sus madres?” -
Estoy seguro de que, si no les hago
frente, aquellos golfos, entre el
regocijo de los adultos, me lapidan
como a San Esteban. He de advertir
que otros dias, al pasar yo al lado de
la cola hidrdfila acostumbraba uno u
otro de ellos o de ellas a cantar, en
alto, aquello de “si los curasy frailes
supieran...”.

Sigue escribiendo: Otro caso: la calle
de Lista, al final. Venia este pobre
cura, cansado, de la novena. Se
destaca un albariil de una obra, que
estan haciendo y dice, insultante: “una
cucaracha jhay que pisarla!” Muchas
veces voy haciendo los oidos sordos al
insulto. Esta vez no pude. “jQué
valiente -le dije-, meterse con un sefior



que pasa a su lado sin ofenderle! ;ésa
es la libertad?” Le hicieron callar los
demadas dandome, sin palabras, la
razon. Unos pasos adelante, otro
albariil quiso de alguna manera
explicarme el porqué de la conducta
de su companiero: “No estd bien, pero,
csabe usted?, es el odio”. Y se quedo
tan tranquilo (Cfr. Apin.210-211 en
A.V.P. cap. 6.3).

Son anotaciones en sus apuntes
intimos y puede subrayarse que no
hay ningun comentario agresivo o de
condena a nadie. Narra lo que
ocurria, lo lamenta... y nada mas.

Vino después la guerra y le fueron
llegando noticias de asesinatos de
amigos o de la destruccion a quema
de las cosas sagradas.... Muchas
veces se le vera llorar de pena. Entre
sus amigos sacerdotes asesinaron a
Lino Vea Munguia, a Josemaria
Vegas, a San Pedro Poveda, y hasta el
primo de su madre, Mariano Albas,



que antes de ordenarse habia sido su
padrino de bautismo... Llord, si, pero
no se le oyé ningun comentario de
odio o de amargura. Si acaso rezaba
y desagraviaba.

Para salvar su vida tuvo que estar
encerrado durante muchos meses en
diferentes refugios: casas
particulares, manicomios o
legaciones diplomaticas. Procuraba
que el tiempo no pasase vanamente y
trataba de aprovecharlo y animaba a
los que estaban con él a no perderlo.
Escribia cartas, leia, estudiaba y, por
supuesto, rezaba. Desde luego el
tiempo no trascurria inutilmente
como se aprecia en un reflejo
biografico que escribié en Camino :
No se veian las plantas cubiertas por
la nieve. —Y comento, gozoso, el
labriego duerio del campo: "ahora
crecen para adentro”. — Pensé en ti:
en tu forzosa inactividad (n. 294).



En septiembre de 1937 se fue
fraguando la idea, después de
diversos intentos fallidos, de que era
posible seguir los pasos por lo que
unos buenos amigos habian salido de
Espafia por los Pirineos. Se pusieron
en marcha en una aventura que les
iba a costar mas de dos meses de
preparacion y luego, seis noches de
caminar durisimo para ir desde
Pallerols hasta Andorra
acompafados de multiples
incertidumbres y se pueden leer los
diarios u otros testimonios y se
comprobara que no hubo
animadversion hacia los que podian
ser los causantes de las dificultades
en que estaban.

Un pequerio detalle significativo es
que durante el mes largo que
pasaron en Barcelona San Josemaria
Visito a un gran amigo que recordaba
de sus afnos de estudios en Zaragoza
y que estaba de Magistrado en la
Audiencia territorial. Era claro que



se trataba de una persona con la que
no compartia muchas ideas. Aquel
dia fue a comer a su casa y su
principal preocupacion fue la de
comprar algun delicado obsequio a
sus hijos. Hablaron de los recuerdos
que les unian y, una vez mas, se
manifesto el respeto que tenia a las
opiniones de cada uno aunque, como
en aquel caso, muchas no las
compartiria. Puede afiadirse que este
hombre tuvo que marcharse de
Espafia al terminar la guerra y fue
detenido por los alemanes en Francia
y, cuando estaba en el tren a toda
marcha, camino de la entrega a las
autoridades franquistas, se tirg a la
via.

San Josemaria siempre afirmo la
libertad en cuestiones politicas en las
que todo es opinable, es la
confrontacion de diferentes puntos
de vista o soluciones para los paises.
En aquellos afios treinta en los que el
desencuentro politico era tan radical,



nunca se manifesto a favor de uno u
otro partido. Lo unico que le
importaba era cumplir la mision
sacerdotal que habia recibido de Dios
afrontando las dificultades que se
pudieran presentar con una
serenidad no incompatible con el
optimismo. Ciertamente
contemplaba los sucesos en el
contexto de una palabra -
clertamente profética- de Jesucristo:
En el mundo tendréis sufrimientos,
pero confiad: yo he vencido al mundo
(Io. 16, 33).

Jordi Piferrer me ha recordado dos
pequefias anécdotas. Una contada
por Juan Jiménez Vargas, uno de los
protagonistas de la andadura por el
camino de la libertad. Acababa de
terminar la carrera de medicinay
habia tratado a San Josemaria
asiduamente desde 1932. Era Juan un
hombre que habia actuado en
politica como tradicionalista y
siempre le sorprendio que San



Josemaria no hablara nunca de
politica en aquellos afios de
confrontacion entre las dos partes de
Espafia, en que la mayoria de gente
pensaba que la solucion la darian los
diferentes partidos politicos.
Sembraba paz y serenidad, y hacia
rezar a la gente para que se acabara
aquella barbarie de la guerra, pero
no atacaba a las personas que
pensaran diferente de él: los
perdonaba si le habian hecho algun
mal y rezaba por ellos.

También me ha recordado Jordi el
enfado de uno de los caminantes —
Pedro Casciaro- cuando tanto por las
autoridades andorranas, como las
francesas fueron calificados como
refugiados politicos ya que ellos no
habian salido de Espafia por razones
politicas sino de supervivencia en
libertad.

Yo recuerdo que al saludar a San
Josemaria un dia que llegabamos a



Roma, alguien aludié
inoportunamente a la actuacion
publica de una persona del Opus Dei
que ostentaba un cargo politico en
Espafia. No puedo dejar de recordar
la rapida e impresionante respuesta.
“Eso no me importa nada... Si me
dices que estad enfermo o que no se
encuentra bien, me preocuparé
enseguida de que reciba los cuidados
que necesite..., pero jno me importan
nada sus actuaciones publicas o
politicas!”

El 19 de abril de 1938, cuando ya
llevaba tres meses viviendo en
Burgos, escribio este suceso: Un
alférez, que ha sufrido
extraordinariamente en su familia y
en su hacienda, por las persecuciones
de los rojos, profetiza sus proximas
venganzas. Le digo que he sufrido
como él, en los mios y en mi hacienda,
pero que deseo que los rojos vivan y se
conviertan. Las palabras cristianas
chocan, en su alma noble, con



aquellos sentimientos de violencia, y
se le ve reaccionar .

Cuando estaba aun fresco el fin de la
guerra con victoria para unosy
derrota para otros, como suele
suceder, pero con pérdida para
todos, algunas irreparables; cuando
el pais seguia silenciosamente
dividido en dos bandos
irreconciliables por rencores
enconados sobre pilas de muertos...,
era insolito que se diera una
anécdota de este tenor: San
Josemaria habia tomado un taxiy
conversaba con el conductor. Sali6 a
colacion la tragedia

pasada. Le decia lo que pensaba: ;No
le parece que ha sido una guerra sin
razon? ;No le parece que Espafia es lo
suficientemente grande para que
convivamos todos... aiin con maneras
diferentes de pensar? Porque Vd. -le
iba diciendo-, puede tener sus ideas
pero podemos hablary pienso que es



posible que yo le convenza y usted
podrda rectificar, o es posible que yo
entienda que tiene usted larazony
entonces yo rectificaré. Y si ninguno
convence al otro, podemos seguir
hablando y conviviendo, ;no le
parece?

San Josemaria se sorprendio con la
agresividad y rencor que corroia el
alma de aquel hombre, al oirle decir:
¢Estaba Vd. en Madrid durante la
guerra? Tras su contestacion
afirmativa aquel hombre dijo con
odio: jQué lastima que no le
matasen! . Llegada a destino y, al
pagar la carrera el sacerdote vacid su
billetero y entregandole todo lo que
llevaba al conductor, le dijo: jPara
que hoy les dé un buen postre a sus
hijos! . No hubo mas, asi se
despidieron.

Puede pensarse que aquella
“propina” del sacerdote al llegar a
destino, fue un gesto insolito



entonces. Pero me permito pensar,
¢No sigue siendo también hoy
igualmente infrecuente? Cuando
nuestros conciudadanos ponen el
énfasis a favor de la paz y en contra
de la guerra publica o privadamente,
¢son verdaderamente auténticos?
Aquel que hoy se manifiesta con
fuerza contra las guerras ¢ha mirado
si acaso su grito no esta saliendo de
un corazon esta lleno de rencores y
odios grandes o pequenos?.

Efectivamente, no se puede convivir
en paz con los que no respetan la
libertad de los otros. Se puede
sefialar aun un nuevo aspecto: es
facil arreglar lo que esta lejano. No
cuesta ningun esfuerzo. Lo dificil es
abrazar al que tenemos cercano pero
que piensa de forma diferente o que
se nos distancia por actitudes que
consideramos inaceptables e incluso
imperdonables.



A un sacerdote le hacen preguntas
sobre su vida y, entre muchas cosas,
recuerda aquel dia en que oy0 a un
grupo de jovenes conversar de los
males que hay en el mundo:
drogodependencias, familias
destruidas, abortos,
discriminaciones... crimenes. Se
sintié empujado a intervenir y les fue
diciendo que en este mundo
podemos tener la sensacion de que
estamos embarcados en una nave
que se hunde porque hace agua por
todas partes y nos damos cuenta de
que solo podemos poner un dedo a la
via de agua. Efectivamente, no
podemos hacer nada -les decia- en
todo lo que pasa en Asia, 0 en el
Medio Oriente, o en Etiopia o en Irak.
Pero si hay una cosa que podemos
hacer: jayudar al vecino, al que esta
cerca!

Recordd entonces que en otra
ocasion estaba también con un grupo
de jovenes a los que les habian



ensefiado a rezar por Somalia. No les
dijo que estuviera mal, pero, les
pregunto, ¢No es posible que alguno
de vosotros haga la vida imposible a
sus padres o no se dé cuenta que en
su casa estan pasando por
dificultades? ;/No os parece que
deberiamos pensar mas y mejor en
como tratamos a los hermanos o a los
compafieros... o a los profesores....?
Es posible que por Somalia podais
hacer poco o nada y esto es muy
facil. Sin embargo, podéis hacer
mucho por vuestros padres o
maestros... Aunque es mas dificil y
exige mas esfuerzo.

Yo recuerdo vivamente la
conversacion de San Josemaria con
un conocido escritor e intelectual de
aquellos afios. Era el octubre de 1960
y yo estuve presente en aquella
media hora que dur¢ la cordial
entrevista. Era una mafana de
domingo de fines de octubre de 1960.
El que iba a ser el interlocutor de San



Josemaria, conocia muy bien la
division que habia entonces entre
dos grupos de profesores
universitarios y me consta, porque
muchas veces lo habiamos
comentado, que lo lamentaba
profundamente. Los dos grupos eran
titulados como los intransigentes y
los comprensivos. A San Josemaria lo
habian situado entre los
intransigentes y a ello se refirio en
aquella conversacion.

Aqui mismo -le decia-, en este mismo
despacho, he recibido a comunistas
sabiendo que eran comunistas, a
falangistas sabiendo eran falangistas,
a masones conociendo su condicion...
y después resulta que ... jyo soy el
intransigente!

Fue asi desgranando sucesos 0
anécdotas de este tenor y me parece
que al final se refiri6 a que, en
Londres, donde habia estado en el
verano, fue invitado a comer a la



casa de la hija de un conocido
escritor espafiol casada con un inglés
y pudo decirle: Cuando vayas a
Madridy veas a tu padre, dile que ély
yo podemos tener ideas diferentesy
pensar distinto pero es necesario que
nos respetemos mutuamente.... Y
volvia a decir con fuerza: Y, después,
resulta que jjyo soy el intransigente!!

Llegd el momento de la despedida y
salimos. Anduvimos un tiempo
callados pero pronto el interlocutor
me dijo: Don Josemaria es un
verdadero aragonés . Asi se referia al
vigor y fuerza de su caracter pero
afadio: Es curioso que un hombre tan
apasionado sea tan justo en el juicio
de las personas... Bueno — matizo-, es
que, por encima de su cardcter estd su
gran corazon”.

Si ojedramos ahora los escritos de
San Josemaria nos encontrariamos
con un sinnumero de pasajes que nos
iluminarian con lo que él



consideraba el “corazon” que debe
guiar la relacion con los demas y que
repitié incansablemente a quien
quisiera oirle. He predicado siempre —
escribe - que nos interesan todas las
almas —de cien, las cien—, sin
discriminaciones de ningun género (
Amigos de Dios , n.9); 0 quizas mas
explicitamente: El gran privilegio del
hombre es poder amar, trascendiendo
ast lo efimero y lo transitorio. Puede
amar a las otras criaturas, decir un tu
y unyo llenos de sentido. Y puede
amar a Dios, que nos abre las puertas
del cielo, que nos constituye miembros
de su familia, que nos autoriza a
hablarle también de tu a Tu, cara a
cara ( Es Cristo que pasa , n. 48).

Llegado a este punto podemos decir
que los hombres nunca podran
convivir si no se aman sinceray
mutuamente. Y aqui es forzoso, y es
de justicia que pasemos la vista por
el primer libro que en la historia nos
ha ilustrado sobre el valor que tiene



el corazon en las relaciones
humanas. Veamos muy someramente
aspectos que eran novedosos cuando
se escribieron y que quizas siguen
siéndolo a pesar que es lo esencial
para construir una humanidad. Al
menos se deberian sentir llamados
los cristianos.

Un dia alguien, buen conocedor de la
Ley antigua, pregunto a Jesucristo,
con intencion de tentarle: Maestro,
ccudl es el principal mandamiento de
la Ley?Y El dijo entonces,
posiblemente con énfasis: Amards al
Sefior tu Dios con todo tu corazony
con toda tu alma y con toda tu mente.
Este es el mayory primer
mandamiento. El segundo es como
éste: amards a tu projimo como a ti
mismo. De estos dos mandamientos
dependen toda la Ley y los Profetas .
(Mat. 22, 37).

En otra ocasion pudo completar esa
idea central cuando otro le manifestd



que no sabia quién era su “projimo”.
Un dia , le explico, un hombre fue
asaltado en un camino y dejado medio
muerto a la vereda. Pronto pasaron
por alli hombres de peso en la
sociedad religiosa de los judios y
vieron al herido pero pasaron de
largo . Sin embargo, paso después un
hombre que no tenia nombrey st
motivos de desprecio en el pueblo, y se
detuvo, curo sus heridas, lo monto en
su cabalgadura y lo llevo a la posada
y sufrago generosamente de su
hospedaje y tratamiento... (cfr. Lc. 10,
30-37).

Pero no estd aun dicho todo. Faltaba
aun lo mas incomprensible para los
judios: Habéis oido que se dijo:
Amards a tu projimo y odiaras a tu
enemigo. Pero yo os digo: amad a
vuestros enemigos y rezad por los que
os persigan (...). Porque si amais a los
que os aman, ;qué recompensa tenéis?
¢No hacen eso también los
publicanos? (Mt. 5, 43)



Dificilmente encontraremos algo tan
concreto y completo. A veces, cuando
se habla de cristianismo se olvida lo
mas importante: amar sin limites,
ver quién es el projimo —aquel que
esta mas cerca y nos necesita-, y no
tener enemigos. No se puede decir
mas.

San Josemaria se hace eco de esta
ensefianza cuando recoge un
pensamiento de San Ledn Magno:
Con el nombre de préjimo , no hemos
de considerar solo a los que se unen a
nosotros con los lazos de la amistad o
del parentesco, sino a todos los
hombres, con los que tenemos una
comun naturaleza... Un solo Creador
nos ha hecho, un solo Creador nos ha
dado el alma. Todos gozamos del
mismo cielo y del mismo aire, de los
mismos dias y de las mismas nochesy,
aunque unos son buenos y otros son
malos, unos justos y otros injustos,
Dios, sin embargo, es generosoy



benigno con todos ( Amigos de Dios ,
n. 230).

Quien asi habla, no nos extrafia que
también rubrique estas palabras: Si
se ha de amar también a los enemigos
—me refiero a los que nos colocan
entre sus enemigos: yo no me siento
enemigo de nadie ni de nada—, habra
que amar con mds razon a los que
solamente estan lejos, a los que nos
caen menos simpdticos, a los que, por
su lengua, por su cultura o por su
educacion, parecen lo opuesto atio a
mi (fbid.).

En fin, Jesucristo, en el momento mas
solemne de su vida, en su despedida,
dicta: Un mandamiento nuevo os doy:
que os améis unos a otros. Como yo o0s
he amado... . Y afiadio: En esto
conocerdn todos que sois mis
discipulos ... (Io. 13, 34).

También a estas palabras pone un
comentario San Josemaria: El
anuncio y el ejemplo del Maestro



resultan claros, precisos. Ha
subrayado con obras su doctrina. Y,
sin embargo, muchas veces he
pensado que, después de veinte siglos,
todavia sigue siendo un mandato
nuevo, porque muy pocos hombres se
han preocupado de practicarlo; el
resto, la mayoria, ha preferido y
prefiere no enterarse. Con un egoismo
exacerbado, concluyen: para qué mas
complicaciones, me bastay me sobra
con lo mio” ( Amigos de Dios , 223).

Estamos ya en el ultimo punto. Por
encima del respeto a la libertad, de la
comprension v, si se quiere del
perdon, no habra nunca una
verdadera y auténtica convivencia
entre los hombres si no se quieren o
no tratan de aprender a quererse.

Benedicto XVI en una Enciclica que
pretende orientar el comportamiento
social de los hombres y naciones de
nuestro tiempo dice, y vale la pena
escucharlo-, que “la novedad



principal ha sido el estallido de la
interdependencia planetaria , ya
comunmente llamada globalizacion
(...). Surgido en los paises
economicamente desarrollados, este
proceso ha implicado por su
naturaleza a todas las economias. Ha
sido el motor principal para que
regiones enteras superaran el
subdesarrollo y es, de por si, una gran
oportunidad (...). Por eso, la caridad y
la verdad nos plantean un
compromiso inédito y creativo,
ciertamente muy vasto y complejo. Se
trata de ensanchar la razon y hacerla
capaz de conocery orientar estas
nuevas e imponentes dinamicas,
animandolas en la perspectiva de esa
«civilizacion del amor», de la cual
Dios ha puesto la semilla en cada
pueblo y en cada cultura” ( Caritas in
veritate , n. 33).

La responsabilidad social, la
interrelacion entre estados, naciones,
etnias o personas no halla la justicia



o el bien comun, sélo con una
referencia a la comprension, al
perdon, al respeto a la libertad o
intimidad de cada uno. Para que la
relacion con los demas sea justa es
preciso que los hombres se quieran:
si no hay amor, no busquemos la
justicia en el mundo porque nunca la
encontraremos: no estara.

La reflexion de Benedicto XVI
transcurre haciendo honor al titulo
de la Carta — Caritas in Veritate o sea
el Amor con la Verdad- y puede
decirse que la explicacion esta en
unas palabras del comienzo : “La
caridad es la via maestra de la
doctrina social de la Iglesia (...) . Ella
da verdadera sustancia a la relacion
personal con Dios y con el projimo; no
es solo el principio de las micro-
relaciones, como en las amistades, la
familia, el pequerio grupo, sino
también de las macro-relaciones,
como las relaciones sociales,
economicas y politicas (...) : todo



proviene de la caridad de Dios, todo
adquiere forma por ella, y a ella
tiende todo. La caridad es el don mads
grande que Dios ha dado a los
hombres, es su promesa y nuestra
esperanza’.

Eso es lo que San Josemaria repitio
con constante martilleo. Leamos: El
amor a las almas, por Dios, nos hace
querer a todos, comprender,
disculpar, perdonar... Debemos tener
un amor que cubra la multitud de las
deficiencias de las miserias humanas.
Debemos tener una caridad
maravillosa, veritatem facientes in
caritate, defendiendo la verdad, sin
herir ( Forja , n. 559).

Un dia pasedbamos dos o tres con
San Josemaria, que hablaba de la
preocupacion de los unos con los
otros en la sociedad. Algo tenia que
ver con la cuestion social y, entre
otros muchos aspectos y anécdotas
vivas nos conto que hacia unos dias



le habian contado que un
determinado Obispo habia publicado
un documento condenando a los
ricos. Fl con rapidez, contesto:
Decidle de mi parte cuando le vedis
que con lo que él desayuna podrian
comer cinco pobres durante una
semana , y ahiadia: jPorque yo sé lo
que desayuna! Y aclaraba que nadie
debia hablar contra nadie: No contra
los ricos, ni contra los pobres...
aunque se ayude a que unosy otros
sean solidarios y se preocupen de los
demadas...

Este era un dia en el que San
Josemaria sufria un trance doloroso
por la muerte de una persona
querida. El era muy sobrenatural...
pero también

muy humano, y nos dijo: Sufro
porque tengo corazon. Vosotros, no
dejéis nunca de tener corazon... Son
unos desgraciados los que no tienen
corazon.



Unas palabras podemos aun recoger
de San Josemaria. No se las oi decir a
él sino a dos personas que
inmediatamente después de su
fallecimiento daban testimonio de su
vida con sus recuerdos. Traté de no
olvidarlas pero a veces tenia dudas
de su exactitud hasta que lei uno de
sus libros postumos y encontré
aquellas palabras en uno de estos
parrafos que tienen sabor
autobiografico: Decia —sin humildad
de garabato— aquel amigo nuestro:
“no he necesitado aprender a
perdonar, porque el Sefior me ha
ensefiado a querer” ( Surco , n. 804).

San Josemaria, sin duda tuvo gran
respeto al pensamiento de todos, no
solia intervenir en temas politicos,
comprendia a todos y, sobre todo
aceptaba a todos, pero en él no era
una tactica de convivencia,
comprension



o0 apertura al didlogo, sino como
consecuencia de una conviccion
interior que vivia y fomentaba. Y
éste es un resumen de su trato con
todos, siempre: Caridad siempre, con
todos... Violencia, nunca. No la
comprendo, no me parece apta ni
para convencer ni para vencer... El
error se combate con la oracion, con
la gracia de Dios, con razonamientos
desapasionados, jestudiando y
haciendo estudiar!, y, repito, con la
caridad. Por eso, cuando alguno
intentara maltratar a los equivocados,
estad seguros de que sentiré el
impulso interior de ponerme junto a
ellos, para seguir por amor de Dios la
suerte que ellos sigan .

Dr. Benito Badrinas La Seu
d’Urgell, 13 de noviembre de 2010




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-
escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-
civil-espanola/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/

	San Josemaría Escrivá de Balaguer durante la guerra civil española

