
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá de Balaguer
durante la guerra
civil española

Bajo el título "San Josemaría
Escrivá de Balaguer durante la
guerra civil española: unas
vivencias sobre la libertad, la
convivencia y el perdón",
Benito Badrinas pronunció una
conferencia en la IV Jornada
Caminos de Libertad, celebrada
el pasado día 13 en la Seu de
Urgell.

05/12/2010



La sociedad que nos rodea parece
una sociedad amante de la paz. Es
posible que las gentes de nuestro
tiempo se hayan cansado de guerras
que promueven unos pocos, quizás
incluso con intereses bastardos.
Guerras que traen muertes y
tremendas destrucciones... y que no
resuelven nada. Cuando terminan,
siguen los mismos odios con los
mismos problemas o peores,

Pero toda ansia o reivindicación de
paz se queda en simple ruido, si no
lleva unidos los valores verdaderos
de libertad, de convivencia y, si
hiciera falta, de perdón...

La vida de San Josemaría Escrivá de
Balaguer, el Fundador del Opus Dei
puede enseñarnos algo porque tuvo
que sufrir mucho al encontrarse
metido en una sociedad de hombres
que no tenían el mínimo respeto a la
libertad de los demás.



Vivió en España hasta 1947. En los
años treinta, antes de la guerra civil,
estuvo en Madrid desde 1927, en una
sociedad tremendamente violenta,
sin respeto a la persona o
pensamiento del otro. Una sociedad
que desembocó inexorablemente en
una tremenda guerra civil. Aquella
guerra tuvo su fin pero no penséis
que San Josemaría obtuvo entonces
una paz o una convivencia con
respecto a un mínimo de libertad.
Basta que recuerde que en Barcelona
tuvo que decir a los que le seguían –
algunos les hacían la vida imposible-
que, cuando se pudiera, habría un
oratorio que tendría como lema
visible las palabras del Evangelio de
San Juan: Veritas liberabit vos (Jn 8,
32), la verdad os hará libres... Y así se
cumplió en el Colegio Mayor
Monterols donde se escribieron en
1949 como un testimonio de la
historia para la historia.



Quizás somos pocos los que
conocemos que en 1947 estableció su
residencia en Roma aunque no era
estrictamente necesario por ser el
Presidente general de una institución
de carácter pontificio o universal. Es
posible que incluso lo más
aconsejable era que hubiera seguido
en España unos años más. Pero, se
marchó a Roma con cierta
precipitación y anacrónicamente,
porque en este país no le dejaban
vivir en paz. Yo le he oído decir, sin
eufemismo, y muchas veces, que se
tuvo que “exiliar”. Recuerdo una
pequeña anécdota, entre otras
muchas que se podrían contar.

Sería hacia 1941 que viajó de Madrid
a Barcelona y alguien le aconsejó
que, por prudencia, adquiriese el
pasaje del avión con nombre
cambiado. Al llegar a la ciudad
condal, también prudentemente,
tuvo que utilizar la hospitalidad de
un amigo sacerdote catedrático de la



Universidad para que no pudieran
localizarle. Un tiempo después se
supo que aquellas cautelas eran
necesarias porque cuando le llegó la
noticia de su estancia al entonces
Gobernador civil de Barcelona,
comentó: Me alegro que viajase así
porque si yo me entero que venía a
Barcelona, le hubiera hecho detener
en el aeropuerto .

De todas maneras tampoco fuera de
España encontró el respeto a la
libertad necesario para tener paz.
Sería en los sesenta del siglo pasado
que le oí decir con cierta decepción,
al regreso de un largo viaje por
algunas naciones europeas: No he
encontrado la libertad en ningún
lugar .

Un día le oí decir algo muy
significativo: Me gustaría escribir un
tratado sobre la tiranía. Recuerdo
muy bien los trazos con los que
dibujaba la “tiranía”, cómo eran los



gobiernos tiránicos y las
consecuencias que se derivaban de
ellos. Él lo había experimentado
bien.

Encontraríamos infinidad de textos
que nos dejó escritos en defensa de la
libertad pero hemos de quedarnos
hoy sólo con una muestra. Pertenece
a una homilía pronunciada el año
1970 en la que dijo: Algunos de los
que me escucháis me conocéis desde
muchos años atrás. Podéis atestiguar
que llevo toda mi vida predicando la
libertad personal, con personal
responsabilidad. La he buscado y la
busco, por toda la tierra, como
Diógenes buscaba un hombre. Y cada
día la amo más, la amo sobre todas
las cosas terrenas: es un tesoro que no
apreciaremos nunca bastante ( Es
Cristo que pasa , n. 184).

Hoy se habla mucho de libertad pero,
si mantenemos la lámpara de
Diógenes encendida será hoy



también difícil encontrar la
verdadera libertad, la auténtica
libertad. Hoy lo que se ha extendido
y se sigue extendiendo
maléficamente es la caricatura de la
libertad que se puede llamar
relativismo: el engañoso y corrosivo 
hay que respetarlo todo ... o vale
todo .

Este tipo de aparente liberalismo
radical que lleva al libertinaje, no
respeta ni siquiera la manera de
pensar íntima o la conciencia de cada
uno, porque no respeta la verdad.

Hay que recordar que la conciencia
es la norma suprema de conducta y
que siempre debe ser respetada. Al
mismo tiempo, es preciso saber bien
lo que es la conciencia verdadera o
recta. El Cardenal Ratzinger, que
sería años después el Sumo Pontífice,
reflexionó sobre esta libertad de
pensamiento y descubrió una
contradicción cuando el juicio de la



conciencia –que hay que seguir, en
eso no hay duda- se considera
infalible.

Si así fuera, si se considerase
infalible, querría decir que no existe
ninguna verdad. Este relativismo
tendría por tanto un falso concepto
de la conciencia, se tendría sólo una
verdad del sujeto, que quedaría
reducida a su sinceridad. En este
caso, lo que cada uno piensa o en lo
que construye su vida, no se
presenta, como la ventana desde la
que el hombre abarca con su vista la
verdad universal (...). Más bien parece
ser el cascarón de la subjetividad, en
el que el hombre se puede esconder
huyendo de la realidad. En este
sentido, la conciencia no abre las
puertas al camino libertador de la
verdad sino que es la instancia que
nos exime de la verdad. Lo subjetivo
se presenta como lo que debe ser
respetado o es indiscutible. No hace
falta preocuparse por buscar la



verdad, basta con ser libre o sea
tener las propias opiniones o
convicciones muy firmes y adaptarse
o respetar las de los demás.
Entonces, el hombre queda reducido a
sus convicciones superficiales –
concluye diciendo el cardenal
Ratzinger- que, cuando menos 
profundas sean, tanto mejor para él.
(J. Ratzinger, Ser cristiano en la era
pagana , p. 30. Madrid, 2006)

El resultado de este relativismo es
una sociedad que deja de importarle
la verdad, y que la sustituye por el
imperio de lo políticamente correcto,
por la comodidad, por el capricho, o
por el orgullo o egoísmo.

El Cardenal Ratzinger vio claro el
error de la mal entendida libertad y
sus consecuencias, en una
conversación entre amigos. Dice: 
Alguien objetó a esta tesis que, si esto
tuviera un valor universal, entonces
hasta los miembros de las SS nazis



estarían justificados y tendríamos que
buscarlos en el paraíso.
Efectivamente los nazis estaban
profundamente convencidos de su
causa por más que sus acciones
fueran objetivamente espantosas.
Por lo tanto a nivel subjetivo se
comportaron moralmente bien desde
el momento en que siguieron el
dictamen de su propia conciencia .
Un evidente disparate. Ese día,
termina diciendo el entonces
cardenal, llegó a la conclusión de que
un concepto de conciencia que llevaba
a conclusiones semejantes, tenía que
ser falso (cfr. Íbid. p. 31).
Efectivamente, la libertad no es algo
indeterminado –un “todo vale”- sino
que está sometida a la búsqueda
sincera de la verdad objetiva.

Todos conocemos al personaje que
tuvo un importante protagonismo en
relación a Jesucristo: Poncio Pilatos.
A este Pretor, en cuanto oyó que el
Maestro decía que el sentido de su



vida era dar testimonio de la verdad
se le escapó decir cínicamente y sin
ningún interés por ella: “Y ¿qué es la
verdad?”. Luego, se lavaría las
manos y daría la injusta sentencia
que conocemos.

San Josemaría Escrivá entendía muy
bien que la libertad verdadera
comporta buscar la verdad. Por eso,
repitió incansablemente, unas
palabras sencillas, profundas y
magistrales a mi entender: Libertad
de conciencia: ¡no! —Cuántos males
ha traído a los pueblos y a las
personas este lamentable error, que
permite actuar en contra de los
propios dictados íntimos. Libertad “de
las conciencias”, sí: que significa el
deber de seguir ese imperativo
interior..., ¡ah, pero después de haber
recibido una seria formación! (Surco,
389).

No quisiera que, con esta breve
disquisición perdiéramos de vista el



actuar de San Josemaría que no sólo
no tuvo animadversión o rencor
hacia nadie, sino que siempre tuvo
un exquisito respeto hacia las ideas o
conductas de los demás.

Estamos en los años treinta.
Josemaría Escrivá iba a rezar a los
difuntos que tenía en el cementerio
de Madrid y cuenta: Como es
costumbre desde la república, esa
multitud envenenada por periódicos,
folletos y hojas pornográfico-
anticlericales, también me insultó a
gusto en mis idas y venidas al
cementerio. Anotaré un par de casos
curiosos: uno de esos días, había junto
a una de las dos fuentes que hay en el
camino que va desde la carretera de
Aragón al Este, un grupo de chiquillos
y mujeres haciendo cola, para llenar
de agua sus cántaros, botijos, latas...
Del grupo de chiquillos salió una voz:
“¡un cura! Vamos a apedrearlo”. Con
un movimiento anterior a mi
voluntad, cerré el breviario, que leía, y



me encaré con ellos: “¡Sinvergüenzas!
¿eso os enseñan vuestras madres?”
Aún añadí otras palabras. Entonces se
excusaron unos con otros. “ha sido
éste..., ha sido éste”. Y una mujerona
del grupo me dijo: “Pero ¿usted cree
que éstos hacen caso a sus madres?” -
Estoy seguro de que, si no les hago
frente, aquellos golfos, entre el
regocijo de los adultos, me lapidan
como a San Esteban. He de advertir
que otros días, al pasar yo al lado de
la cola hidrófila acostumbraba uno u
otro de ellos o de ellas a cantar, en
alto, aquello de “si los curas y frailes
supieran...”.

Sigue escribiendo: Otro caso: la calle
de Lista, al final. Venía este pobre
cura, cansado, de la novena. Se
destaca un albañil de una obra, que
están haciendo y dice, insultante: “una
cucaracha ¡hay que pisarla!” Muchas
veces voy haciendo los oídos sordos al
insulto. Esta vez no pude. “¡Qué
valiente -le dije-, meterse con un señor



que pasa a su lado sin ofenderle! ¿ésa
es la libertad?” Le hicieron callar los
demás dándome, sin palabras, la
razón. Unos pasos adelante, otro
albañil quiso de alguna manera
explicarme el porqué de la conducta
de su compañero: “No está bien, pero,
¿sabe usted?, es el odio”. Y se quedó
tan tranquilo (Cfr. Apin.210-211 en
A.V.P. cap. 6.3).

Son anotaciones en sus apuntes
íntimos y puede subrayarse que no
hay ningún comentario agresivo o de
condena a nadie. Narra lo que
ocurría, lo lamenta... y nada más.

Vino después la guerra y le fueron
llegando noticias de asesinatos de
amigos o de la destrucción a quema
de las cosas sagradas.... Muchas
veces se le verá llorar de pena. Entre
sus amigos sacerdotes asesinaron a
Lino Vea Munguía, a Josemaría
Vegas, a San Pedro Poveda, y hasta el
primo de su madre, Mariano Albás,



que antes de ordenarse había sido su
padrino de bautismo... Lloró, sí, pero
no se le oyó ningún comentario de
odio o de amargura. Si acaso rezaba
y desagraviaba.

Para salvar su vida tuvo que estar
encerrado durante muchos meses en
diferentes refugios: casas
particulares, manicomios o
legaciones diplomáticas. Procuraba
que el tiempo no pasase vanamente y
trataba de aprovecharlo y animaba a
los que estaban con él a no perderlo.
Escribía cartas, leía, estudiaba y, por
supuesto, rezaba. Desde luego el
tiempo no trascurría inútilmente
como se aprecia en un reflejo
biográfico que escribió en Camino : 
No se veían las plantas cubiertas por
la nieve. —Y comentó, gozoso, el
labriego dueño del campo: "ahora
crecen para adentro”. — Pensé en ti:
en tu forzosa inactividad (n. 294).



En septiembre de 1937 se fue
fraguando la idea, después de
diversos intentos fallidos, de que era
posible seguir los pasos por lo que
unos buenos amigos habían salido de
España por los Pirineos. Se pusieron
en marcha en una aventura que les
iba a costar más de dos meses de
preparación y luego, seis noches de
caminar durísimo para ir desde
Pallerols hasta Andorra
acompañados de múltiples
incertidumbres y se pueden leer los
diarios u otros testimonios y se
comprobará que no hubo
animadversión hacia los que podían
ser los causantes de las dificultades
en que estaban.

Un pequeño detalle significativo es
que durante el mes largo que
pasaron en Barcelona San Josemaría
visitó a un gran amigo que recordaba
de sus años de estudios en Zaragoza
y que estaba de Magistrado en la
Audiencia territorial. Era claro que



se trataba de una persona con la que
no compartía muchas ideas. Aquel
día fue a comer a su casa y su
principal preocupación fue la de
comprar algún delicado obsequio a
sus hijos. Hablaron de los recuerdos
que les unían y, una vez más, se
manifestó el respeto que tenía a las
opiniones de cada uno aunque, como
en aquel caso, muchas no las
compartiría. Puede añadirse que este
hombre tuvo que marcharse de
España al terminar la guerra y fue
detenido por los alemanes en Francia
y, cuando estaba en el tren a toda
marcha, camino de la entrega a las
autoridades franquistas, se tiró a la
vía.

San Josemaría siempre afirmó la
libertad en cuestiones políticas en las
que todo es opinable, es la
confrontación de diferentes puntos
de vista o soluciones para los países.
En aquellos años treinta en los que el
desencuentro político era tan radical,



nunca se manifestó a favor de uno u
otro partido. Lo único que le
importaba era cumplir la misión
sacerdotal que había recibido de Dios
afrontando las dificultades que se
pudieran presentar con una
serenidad no incompatible con el
optimismo. Ciertamente
contemplaba los sucesos en el
contexto de una palabra –
ciertamente profética- de Jesucristo: 
En el mundo tendréis sufrimientos,
pero confiad: yo he vencido al mundo
(Io. 16, 33).

Jordi Piferrer me ha recordado dos
pequeñas anécdotas. Una contada
por Juan Jiménez Vargas, uno de los
protagonistas de la andadura por el
camino de la libertad. Acababa de
terminar la carrera de medicina y
había tratado a San Josemaría
asiduamente desde 1932. Era Juan un
hombre que había actuado en
política como tradicionalista y
siempre le sorprendió que San



Josemaría no hablara nunca de
política en aquellos años de
confrontación entre las dos partes de
España, en que la mayoría de gente
pensaba que la solución la darían los
diferentes partidos políticos.
Sembraba paz y serenidad, y hacía
rezar a la gente para que se acabara
aquella barbarie de la guerra, pero
no atacaba a las personas que
pensaran diferente de él: los
perdonaba si le habían hecho algún
mal y rezaba por ellos.

También me ha recordado Jordi el
enfado de uno de los caminantes –
Pedro Casciaro- cuando tanto por las
autoridades andorranas, como las
francesas fueron calificados como 
refugiados políticos ya que ellos no
habían salido de España por razones
políticas sino de supervivencia en
libertad.

Yo recuerdo que al saludar a San
Josemaría un día que llegábamos a



Roma, alguien aludió
inoportunamente a la actuación
pública de una persona del Opus Dei
que ostentaba un cargo político en
España. No puedo dejar de recordar
la rápida e impresionante respuesta. 
“Eso no me importa nada... Si me
dices que está enfermo o que no se
encuentra bien, me preocuparé
enseguida de que reciba los cuidados
que necesite..., pero ¡no me importan
nada sus actuaciones públicas o
políticas!”

El 19 de abril de 1938, cuando ya
llevaba tres meses viviendo en
Burgos, escribió este suceso: Un
alférez, que ha sufrido
extraordinariamente en su familia y
en su hacienda, por las persecuciones
de los rojos, profetiza sus próximas
venganzas. Le digo que he sufrido
como él, en los míos y en mi hacienda,
pero que deseo que los rojos vivan y se
conviertan. Las palabras cristianas
chocan, en su alma noble, con



aquellos sentimientos de violencia, y
se le ve reaccionar .

Cuando estaba aún fresco el fin de la
guerra con victoria para unos y
derrota para otros, como suele
suceder, pero con pérdida para
todos, algunas irreparables; cuando
el país seguía silenciosamente
dividido en dos bandos
irreconciliables por rencores
enconados sobre pilas de muertos...,
era insólito que se diera una
anécdota de este tenor: San
Josemaría había tomado un taxi y
conversaba con el conductor. Salió a
colación la tragedia

pasada. Le decía lo que pensaba: ¿No
le parece que ha sido una guerra sin
razón? ¿No le parece que España es lo
suficientemente grande para que
convivamos todos... aún con maneras
diferentes de pensar? Porque Vd. –le
iba diciendo-, puede tener sus ideas
pero podemos hablar y pienso que es



posible que yo le convenza y usted
podrá rectificar, o es posible que yo
entienda que tiene usted la razón y
entonces yo rectificaré. Y si ninguno
convence al otro, podemos seguir
hablando y conviviendo, ¿no le
parece?

San Josemaría se sorprendió con la
agresividad y rencor que corroía el
alma de aquel hombre, al oírle decir: 
¿Estaba Vd. en Madrid durante la
guerra? Tras su contestación
afirmativa aquel hombre dijo con
odio: ¡Qué lástima que no le
matasen! . Llegada a destino y, al
pagar la carrera el sacerdote vació su
billetero y entregándole todo lo que
llevaba al conductor, le dijo: ¡Para
que hoy les dé un buen postre a sus
hijos! . No hubo más, así se
despidieron.

Puede pensarse que aquella
“propina” del sacerdote al llegar a
destino, fue un gesto insólito



entonces. Pero me permito pensar,
¿No sigue siendo también hoy
igualmente infrecuente? Cuando
nuestros conciudadanos ponen el
énfasis a favor de la paz y en contra
de la guerra pública o privadamente,
¿son verdaderamente auténticos?
Aquel que hoy se manifiesta con
fuerza contra las guerras ¿ha mirado
si acaso su grito no está saliendo de
un corazón está lleno de rencores y
odios grandes o pequeños?.

Efectivamente, no se puede convivir
en paz con los que no respetan la
libertad de los otros. Se puede
señalar aún un nuevo aspecto: es
fácil arreglar lo que está lejano. No
cuesta ningún esfuerzo. Lo difícil es
abrazar al que tenemos cercano pero
que piensa de forma diferente o que
se nos distancia por actitudes que
consideramos inaceptables e incluso
imperdonables.



A un sacerdote le hacen preguntas
sobre su vida y, entre muchas cosas,
recuerda aquel día en que oyó a un
grupo de jóvenes conversar de los
males que hay en el mundo:
drogodependencias, familias
destruidas, abortos,
discriminaciones… crímenes. Se
sintió empujado a intervenir y les fue
diciendo que en este mundo
podemos tener la sensación de que
estamos embarcados en una nave
que se hunde porque hace agua por
todas partes y nos damos cuenta de
que sólo podemos poner un dedo a la
vía de agua. Efectivamente, no
podemos hacer nada –les decía- en
todo lo que pasa en Asia, o en el
Medio Oriente, o en Etiopía o en Irak.
Pero sí hay una cosa que podemos
hacer: ¡ayudar al vecino, al que está
cerca!

Recordó entonces que en otra
ocasión estaba también con un grupo
de jóvenes a los que les habían



enseñado a rezar por Somalia. No les
dijo que estuviera mal, pero, les
preguntó, ¿No es posible que alguno
de vosotros haga la vida imposible a
sus padres o no se dé cuenta que en
su casa están pasando por
dificultades? ¿No os parece que
deberíamos pensar más y mejor en
cómo tratamos a los hermanos o a los
compañeros... o a los profesores....?
Es posible que por Somalia podáis
hacer poco o nada y esto es muy
fácil. Sin embargo, podéis hacer
mucho por vuestros padres o
maestros... Aunque es más difícil y
exige más esfuerzo.

Yo recuerdo vivamente la
conversación de San Josemaría con
un conocido escritor e intelectual de
aquellos años. Era el octubre de 1960
y yo estuve presente en aquella
media hora que duró la cordial
entrevista. Era una mañana de
domingo de fines de octubre de 1960.
El que iba a ser el interlocutor de San



Josemaría, conocía muy bien la
división que había entonces entre
dos grupos de profesores
universitarios y me consta, porque
muchas veces lo habíamos
comentado, que lo lamentaba
profundamente. Los dos grupos eran
titulados como los intransigentes y
los comprensivos. A San Josemaría lo
habían situado entre los
intransigentes y a ello se refirió en
aquella conversación.

Aquí mismo –le decía-, en este mismo
despacho, he recibido a comunistas
sabiendo que eran comunistas, a
falangistas sabiendo eran falangistas,
a masones conociendo su condición...
y después resulta que ... ¡yo soy el
intransigente!

Fue así desgranando sucesos o
anécdotas de este tenor y me parece
que al final se refirió a que, en
Londres, donde había estado en el
verano, fue invitado a comer a la



casa de la hija de un conocido
escritor español casada con un inglés
y pudo decirle: Cuando vayas a
Madrid y veas a tu padre, dile que él y
yo podemos tener ideas diferentes y
pensar distinto pero es necesario que
nos respetemos mutuamente.... Y
volvía a decir con fuerza: Y, después,
resulta que ¡¡yo soy el intransigente!!

Llegó el momento de la despedida y
salimos. Anduvimos un tiempo
callados pero pronto el interlocutor
me dijo: Don Josemaría es un
verdadero aragonés . Así se refería al
vigor y fuerza de su carácter pero
añadió: Es curioso que un hombre tan
apasionado sea tan justo en el juicio
de las personas... Bueno – matizó- , es
que, por encima de su carácter está su
gran corazón ”.

Si ojeáramos ahora los escritos de
San Josemaría nos encontraríamos
con un sinnúmero de pasajes que nos
iluminarían con lo que él



consideraba el “corazón” que debe
guiar la relación con los demás y que
repitió incansablemente a quien
quisiera oírle. He predicado siempre –
escribe - que nos interesan todas las
almas —de cien, las cien—, sin
discriminaciones de ningún género ( 
Amigos de Dios , n.9); o quizás más
explícitamente: El gran privilegio del
hombre es poder amar, trascendiendo
así lo efímero y lo transitorio. Puede
amar a las otras criaturas, decir un tú
y un yo llenos de sentido. Y puede
amar a Dios, que nos abre las puertas
del cielo, que nos constituye miembros
de su familia, que nos autoriza a
hablarle también de tú a Tú, cara a
cara ( Es Cristo que pasa , n. 48).

Llegado a este punto podemos decir
que los hombres nunca podrán
convivir si no se aman sincera y
mutuamente. Y aquí es forzoso, y es
de justicia que pasemos la vista por
el primer libro que en la historia nos
ha ilustrado sobre el valor que tiene



el corazón en las relaciones
humanas. Veamos muy someramente
aspectos que eran novedosos cuando
se escribieron y que quizás siguen
siéndolo a pesar que es lo esencial
para construir una humanidad. Al
menos se deberían sentir llamados
los cristianos.

Un día alguien, buen conocedor de la
Ley antigua, preguntó a Jesucristo,
con intención de tentarle: Maestro,
¿cuál es el principal mandamiento de
la Ley? Y Él dijo entonces,
posiblemente con énfasis: Amarás al
Señor tu Dios con todo tu corazón y
con toda tu alma y con toda tu mente.
Éste es el mayor y primer
mandamiento. El segundo es como
éste: amarás a tu prójimo como a ti
mismo. De estos dos mandamientos
dependen toda la Ley y los Profetas .
(Mat. 22, 37).

En otra ocasión pudo completar esa
idea central cuando otro le manifestó



que no sabía quién era su “prójimo”. 
Un día , le explicó, un hombre fue
asaltado en un camino y dejado medio
muerto a la vereda. Pronto pasaron
por allí hombres de peso en la
sociedad religiosa de los judíos y
vieron al herido pero pasaron de
largo . Sin embargo, pasó después un
hombre que no tenía nombre y sí
motivos de desprecio en el pueblo, y se
detuvo, curó sus heridas, lo montó en
su cabalgadura y lo llevó a la posada
y sufragó generosamente de su
hospedaje y tratamiento... (cfr. Lc. 10,
30-37).

Pero no está aún dicho todo. Faltaba
aún lo más incomprensible para los
judíos: Habéis oído que se dijo:
Amarás a tu prójimo y odiarás a tu
enemigo. Pero yo os digo: amad a
vuestros enemigos y rezad por los que
os persigan (...). Porque si amáis a los
que os aman, ¿qué recompensa tenéis?
¿No hacen eso también los
publicanos? (Mt. 5, 43)



Difícilmente encontraremos algo tan
concreto y completo. A veces, cuando
se habla de cristianismo se olvida lo
más importante: amar sin límites,
ver quién es el prójimo –aquel que
está más cerca y nos necesita-, y no
tener enemigos. No se puede decir
más.

San Josemaría se hace eco de esta
enseñanza cuando recoge un
pensamiento de San León Magno: 
Con el nombre de prójimo , no hemos
de considerar sólo a los que se unen a
nosotros con los lazos de la amistad o
del parentesco, sino a todos los
hombres, con los que tenemos una
común naturaleza... Un solo Creador
nos ha hecho, un solo Creador nos ha
dado el alma. Todos gozamos del
mismo cielo y del mismo aire, de los
mismos días y de las mismas noches y,
aunque unos son buenos y otros son
malos, unos justos y otros injustos,
Dios, sin embargo, es generoso y



benigno con todos ( Amigos de Dios ,
n. 230).

Quien así habla, no nos extraña que
también rubrique estas palabras: Si
se ha de amar también a los enemigos
—me refiero a los que nos colocan
entre sus enemigos: yo no me siento
enemigo de nadie ni de nada—, habrá
que amar con más razón a los que
solamente están lejos, a los que nos
caen menos simpáticos, a los que, por
su lengua, por su cultura o por su
educación, parecen lo opuesto a ti o a
mí (Íbid.).

En fin, Jesucristo, en el momento más
solemne de su vida, en su despedida,
dicta: Un mandamiento nuevo os doy:
que os améis unos a otros. Como yo os
he amado... . Y añadió: En esto
conocerán todos que sois mis
discípulos ... (Io. 13, 34).

También a estas palabras pone un
comentario San Josemaría: El
anuncio y el ejemplo del Maestro



resultan claros, precisos. Ha
subrayado con obras su doctrina. Y,
sin embargo, muchas veces he
pensado que, después de veinte siglos,
todavía sigue siendo un mandato
nuevo, porque muy pocos hombres se
han preocupado de practicarlo; el
resto, la mayoría, ha preferido y
prefiere no enterarse. Con un egoísmo
exacerbado, concluyen: para qué más
complicaciones, me basta y me sobra
con lo mío” ( Amigos de Dios , 223).

Estamos ya en el último punto. Por
encima del respeto a la libertad, de la
comprensión y, si se quiere del
perdón, no habrá nunca una
verdadera y auténtica convivencia
entre los hombres si no se quieren o
no tratan de aprender a quererse.

Benedicto XVI en una Encíclica que
pretende orientar el comportamiento
social de los hombres y naciones de
nuestro tiempo dice, y vale la pena
escucharlo-, que “la novedad



principal ha sido el estallido de la
interdependencia planetaria , ya
comúnmente llamada globalización
(...). Surgido en los países
económicamente desarrollados, este
proceso ha implicado por su
naturaleza a todas las economías. Ha
sido el motor principal para que
regiones enteras superaran el
subdesarrollo y es, de por sí, una gran
oportunidad (...). Por eso, la caridad y
la verdad nos plantean un
compromiso inédito y creativo,
ciertamente muy vasto y complejo. Se
trata de ensanchar la razón y hacerla
capaz de conocer y orientar estas
nuevas e imponentes dinámicas,
animándolas en la perspectiva de esa
«civilización del amor», de la cual
Dios ha puesto la semilla en cada
pueblo y en cada cultura ” ( Caritas in
veritate , n. 33).

La responsabilidad social, la
interrelación entre estados, naciones,
etnias o personas no halla la justicia



o el bien común, sólo con una
referencia a la comprensión, al
perdón, al respeto a la libertad o
intimidad de cada uno. Para que la
relación con los demás sea justa es
preciso que los hombres se quieran:
si no hay amor, no busquemos la
justicia en el mundo porque nunca la
encontraremos: no estará.

La reflexión de Benedicto XVI
transcurre haciendo honor al título
de la Carta – Caritas in Veritate o sea
el Amor con la Verdad- y puede
decirse que la explicación está en
unas palabras del comienzo : “La
caridad es la vía maestra de la
doctrina social de la Iglesia (...) . Ella
da verdadera sustancia a la relación
personal con Dios y con el prójimo; no
es sólo el principio de las micro-
relaciones, como en las amistades, la
familia, el pequeño grupo, sino
también de las macro-relaciones,
como las relaciones sociales,
económicas y políticas (...) : todo



proviene de la caridad de Dios, todo
adquiere forma por ella, y a ella
tiende todo. La caridad es el don más
grande que Dios ha dado a los
hombres, es su promesa y nuestra
esperanza”.

Eso es lo que San Josemaría repitió
con constante martilleo. Leamos: El
amor a las almas, por Dios, nos hace
querer a todos, comprender,
disculpar, perdonar... Debemos tener
un amor que cubra la multitud de las
deficiencias de las miserias humanas.
Debemos tener una caridad
maravillosa, veritatem facientes in
caritate, defendiendo la verdad, sin
herir ( Forja , n. 559).

Un día paseábamos dos o tres con
San Josemaría, que hablaba de la
preocupación de los unos con los
otros en la sociedad. Algo tenía que
ver con la cuestión social y, entre
otros muchos aspectos y anécdotas
vivas nos contó que hacía unos días



le habían contado que un
determinado Obispo había publicado
un documento condenando a los
ricos. Él con rapidez, contestó: 
Decidle de mi parte cuando le veáis
que con lo que él desayuna podrían
comer cinco pobres durante una
semana , y añadía: ¡Porque yo sé lo
que desayuna! Y aclaraba que nadie
debía hablar contra nadie: No contra
los ricos, ni contra los pobres...
aunque se ayude a que unos y otros
sean solidarios y se preocupen de los
demás...

Este era un día en el que San
Josemaría sufría un trance doloroso
por la muerte de una persona
querida. Él era muy sobrenatural...
pero también

muy humano, y nos dijo: Sufro
porque tengo corazón. Vosotros, no
dejéis nunca de tener corazón... Son
unos desgraciados los que no tienen
corazón.



Unas palabras podemos aún recoger
de San Josemaría. No se las oí decir a
él sino a dos personas que
inmediatamente después de su
fallecimiento daban testimonio de su
vida con sus recuerdos. Traté de no
olvidarlas pero a veces tenía dudas
de su exactitud hasta que leí uno de
sus libros póstumos y encontré
aquellas palabras en uno de estos
párrafos que tienen sabor
autobiográfico: Decía —sin humildad
de garabato— aquel amigo nuestro:
“no he necesitado aprender a
perdonar, porque el Señor me ha
enseñado a querer” ( Surco , n. 804).

San Josemaría, sin duda tuvo gran
respeto al pensamiento de todos, no
solía intervenir en temas políticos,
comprendía a todos y, sobre todo
aceptaba a todos, pero en él no era
una táctica de convivencia,
comprensión



o apertura al diálogo, sino como
consecuencia de una convicción
interior que vivía y fomentaba. Y
éste es un resumen de su trato con
todos, siempre: Caridad siempre, con
todos... Violencia, nunca. No la
comprendo, no me parece apta ni
para convencer ni para vencer... El
error se combate con la oración, con
la gracia de Dios, con razonamientos
desapasionados, ¡estudiando y
haciendo estudiar!, y, repito, con la
caridad. Por eso, cuando alguno
intentara maltratar a los equivocados,
estad seguros de que sentiré el
impulso interior de ponerme junto a
ellos, para seguir por amor de Dios la
suerte que ellos sigan .

Dr. Benito Badrinas La Seu
d’Urgell, 13 de noviembre de 2010



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-
escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-

civil-espanola/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-de-balaguer-durante-la-guerra-civil-espanola/

	San Josemaría Escrivá de Balaguer durante la guerra civil española

