
opusdei.org

San José en la vida
cristiana y en las
enseñanzas de san
Josemaría

Estudio publicado en el nº 59 de
Romana, sobre la devoción de
san Josemaría a san José. El
autor es Lucas F. Mateo-Seco.

18/01/2021

La devoción a san José estuvo
hondamente enraizada en el alma de
san Josemaría desde muy joven.
Recordando cómo en 1934 había
encomendado al santo Patriarca las



gestiones para conseguir que se le
concediera el primer sagrario,
comentaba en 1971: En el fondo de
mi alma tenía ya esta devoción a
san José, que os he inculcado[2].
Esta devoción está presente, sólida y
clara, en escritos de 1933 —aunque
san Josemaría la vivía ya desde
tiempo atrás, como se puede ver en 
Santo Rosario, de 1931— y se
mantiene viva y cálida hasta el final
de su vida, experimentando un
crecimiento notable en sus últimos
años[3].

Sumario

1. Introducción

2. Una sólida tradición anterior

3. La figura de san José en las
enseñanzas de san Josemaría



3.1. El amor entre san José y la
Virgen

3.2. La paternidad de José

3.3. San José, maestro de vida
interior en el trabajo

1. Introducción

En los tres puntos que dedica en 
Camino a la devoción a san José,
aparecen ya algunas de las razones
teológicas en que fundamenta esta
devoción. En el número 559, escribe: 
San José, padre de Cristo, es
también tu Padre y tu Señor. —
Acude a él[4]. Es significativa la
fuerza con que llama aquí a san José 
padre de Cristo. Más adelante, en
una homilía del 19-III-1963, dedicada
íntegra a san José[5], explicitará el
sentido en que habla de esta
paternidad siguiendo la conocida



consideración de san Agustín en el 
Sermo 51, 20: El Señor no nació del
germen de José. Sin embargo, a la
piedad y a la caridad de José, le
nació un hijo de la Virgen María,
que era Hijo de Dios[6]. Para san
Josemaría, la paternidad de san José
sobre Jesús no es una paternidad
según la carne, pero es una
paternidad real y única, que brota de
su verdadero matrimonio con santa
María y de su especialísima misión, y
que es la razón de que también la
Iglesia y cada uno de los cristianos le
invoquen como «Padre y Señor».

En esa misma homilía que acabamos
de citar, dice san Josemaría: desde
hace muchos años, me gusta
invocarle con un título
entrañable: nuestro Padre y
Señor[7]. Y explica: San José es
realmente Padre y Señor, que
protege y acompaña en su camino
terreno a quienes le veneran, como
protegió y acompañó a Jesús



mientras crecía y se hacía
hombre[8]. En la edición crítico-
histórica de Camino, anota Pedro
Rodríguez que san Josemaría pudo
tomar la expresión Padre y Señor de
santa Teresa de Jesús, que tanto
influyó en la devoción a san José no
sólo en el Carmelo, sino en toda
Iglesia[9].

En Camino, las consecuencias de esta
«paternidad» se concentran en el
magisterio de san José sobre la «vida
interior». Dice el n. 560: Nuestro
Padre y Señor san José es maestro
de la vida interior. —Ponte bajo su
patrocinio y sentirás la eficacia de
su poder. Y el n. 561: De san José
dice santa Teresa, en el libro de su
vida: "Quien no hallare maestro
que le enseñe oración, tome este
glorioso santo por maestro, y no
errará en el camino". —El consejo
viene de alma experimentada.
Síguelo. La razón que aduce san
Josemaría para apoyar estos dos



consejos es el trato íntimo y
continuado que san José mantuvo
con Jesús y con María a lo largo de
toda su vida.

Los tres números citados de Camino
sitúan el pensamiento de san
Josemaría sobre san José en dos
coordenadas esenciales: la verdad de
su paternidad sobre Jesús y la
influencia del santo Patriarca en la
historia de la salvación. Estos
números testimonian ya desde sus
primeras manifestaciones un
pensamiento josefológico maduro y
una convicción teológica firme. Así
se ve en la sencilla firmeza con que
llama a san José «padre» de Jesús sin
vacilación alguna[10].

2. Una sólida tradición anterior

Con la sobriedad en el decir y con la
precisión de lenguaje que le
caracterizan, san Josemaría se sabe
inserto en una sólida tradición
eclesial de teología y devoción al



santo Patriarca. Su pensamiento
sobre san José es rico, sólido y
constante, y en él afloran, junto con
la iniciativa propia de una delicada
piedad movida por el Espíritu Santo,
una magnífica información de las
cuestiones teológicas concernientes a
san José, y la conciencia de estar
pisando terreno seguro[11].

Como es bien sabido, en 1870, Pío IX
por el decreto Quemadmodum Deus
(8-XII-1870) había declarado a san
José patrono de la Iglesia Universal, y
el 15 de agosto de 1889, León XIII
había publicado su encíclica 
Quamquam pluries dedicada al santo
Patriarca. En esta encíclica, de gran
vigor de pensamiento, se recogen las
líneas fundamentales de la teología
de san José precisamente al aducir
las razones por las que debe ser
considerado patrono de la Iglesia
Universal.



La primera razón que menciona el
Papa es que san José es el esposo de
santa María y, en consecuencia, es 
padre de Jesús, el cual es un bien —
bonum prolis— de este matrimonio.
En el texto del pontífice, la verdad
del matrimonio entre santa María y
san José está fuera de toda duda y
lleva directamente a la verdad de la 
paternidad de san José sobre Jesús.
Ambas realidades —matrimonio y
paternidad— constituyen dos rasgos
esenciales de la vocación divina de
san José: él ha sido llamado para
desempeñar estas dos tareas
queridas en sí mismas por Dios, en
su propio valor. En esta vocación
encuentran su razón de ser las
demás gracias recibidas por san José;
en ella se encuentra, pues, la razón
última de «su dignidad, de su
santidad y de su gloria»[12].

En el planteamiento de León XIII, el
matrimonio de san José con la Virgen
es la razón última de todo lo que



acompaña a la figura de san José,
porque la verdad y perfección de este
matrimonio «exige» la participación
en sus bienes y, en concreto, en el 
bien de la prole, aunque la prole haya
sido engendrada virginalmente. El
Papa llama a este matrimonio
«máximo consorcio y amistad al que
de por sí va unida la comunidad de
bienes», y dice que san José ha sido
entregado a la Virgen no sólo como
«compañero de vida, testigo de la
virginidad y tutor de la honestidad»,
sino también como partícipe de su
«excelsa grandeza». Él es, pues,
«custodio legítimo y natural de la
Sagrada Familia»[13].

León XIII sigue en esto una línea de
pensamiento, expresada ya por san
Ambrosio y san Agustín, que
encuentra una de sus formulaciones
más perfectas en santo Tomás de
Aquino: entre santa María y san José
hubo verdadero y perfecto
matrimonio. Dada la virginidad



perpetua de santa María, algunos
escritores antiguos encontraron
cierta dificultad en considerar esta
unión como un verdadero
matrimonio[14]. Estas vacilaciones se
disiparon a favor de la autenticidad
del matrimonio, entre otras causas,
por la decidida toma de posición de
san Ambrosio[15] y de san Agustín[16].
Esto no impide que autores tan
importantes como san Bernardo
(+1153) se hayan mostrado muy
cautos ante la afirmación del
matrimonio entre san José y santa
María, o no lo hayan valorado como
elemento fundamental en la teología
josefina[17]. La posición de santo
Tomás de Aquino (+1274) no ofrece
lugar a dudas: la unión entre José y
María fue verdadero y perfecto
matrimonio, porque en él tuvo lugar
la unión esponsal entre sus
espíritus[18].

Conviene no olvidar que considerar
la unión entre José y María como



verdadero matrimonio se ajusta al
lenguaje del Nuevo Testamento, que
no vacila en llamar a santa María
«mujer» de José: ni hay
ambigüedades en torno a la
virginidad de santa María incluso en
aquellos lugares en que se le llama
esposa de José (cf., p.ej., Mt 1, 16-25),
ni hay dudas en llamar a José padre
de Jesús, ni en mostrarlo actuando
como tal (cf., p.ej., Lc 2, 21-49).

3. La figura de san José en las
enseñanzas de san Josemaría

Desde los primeros escritos, san
Josemaría describe la figurade san
José como un hombre joven, quizás
un poco mayor que santa María, pero
en la plenitud de la fuerza y de la
vida: El santo Patriarca no era un
viejo, sino un hombre joven,
fuerte, recio, gran amante de la
lealtad, con fortaleza. La Sagrada
Escritura le define con una sola
palabra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José



era un varón justo, un hombre
lleno de todas las virtudes, como
convenía al que había de ser el
protector de Dios en la tierra[19].

En el subsuelo de esta descripción se
encuentra la convicción de que Dios,
al dar la vocación, otorga las gracias
convenientes a quien las recibe y
que, por tanto, adornó a san José con
aquellas dotes de la naturaleza y de
la gracia que le hicieron un digno
esposo de santa María y cabeza de la
Sagrada Familia; está claro también
que, de modo análogo a la Virgen
Santísima, el papel de san José no es
algo accidental, sino parte esencial
del plan divino de la salvación.

En la predicación de san Josemaría,
el subrayado en la juventud de san
José se apoya, además, en tres
razones fundamentales: en el sentido
común a la hora de leer la Sagrada
Escritura (en todo momento se
presentan sus desposorios como



unos desposorios normales, y no
hubiera sido lo más normal el
matrimonio de una joven con un
anciano), en la consideración de la
comunión de espíritus propia del
matrimonio (del amor existente
entre ellos) y, sobre todo, en la
convicción de que la santa pureza no
es cuestión de edad, sino que brota
del amor: No estoy de acuerdo con
la forma clásica de representar a
san José como un hombre anciano,
aunque se haya hecho con la
buena intención de destacar la
perpetua virginidad de María. Yo
me lo imagino joven, fuerte, quizá
con algunos años más que nuestra
Señora, pero en la plenitud de la
edad y de la energía humana.
Para vivir la virtud de la castidad,
no hay que esperar a ser viejo o a
carecer de vigor. La pureza nace
del amor y, para el amor limpio,
no son obstáculos la robustez y la
alegría de la juventud. Joven era el
corazón y el cuerpo de san José



cuando contrajo matrimonio con
María, cuando supo del misterio
de su Maternidad divina, cuando
vivió junto a ella respetando la
integridad que Dios quería legar
al mundo, como una señal más de
su venida entre las criaturas[20].
Para san Josemaría resulta
«inaceptable» presentar a san José
como un hombre anciano con el fin
de hacer callar a los malpensados[21].
Igualmente resultaría inaceptable no
sólo dudar de la verdad de su
matrimonio con santa María, sino
también el no tomar en
consideración el amor existente
entre ellos.

3.1. El amor entre san José y la
Virgen

Mons. Javier Echevarría aporta un
valiosísimo testimonio del modo en
que san Josemaría contemplaba las
relaciones entre María y José, al
recoger sus palabras ante la Virgen



de Guadalupe: Una familia
compuesta por un hombre joven,
recto, trabajador, recio; y una
mujer, casi una niña que, con su
desposorio lleno de un amor
limpio, encuentran en sus vidas el
fruto del amor de Dios a los
hombres. Ella pasa por la
humildad de no decir nada: ¡qué
lección para todos, que estamos
siempre dispuestos a entonar
nuestras hazañas! Él se mueve con
la delicadeza de un hombre recto
—¡el momento sería muy duro
cuando conoció que su mujer,
santa, estaba de buena esperanza!
—, y como no desea manchar la
reputación de aquella criatura se
calla, mientras piensa cómo
arreglar las cosas hasta que llega
la luz de Dios, que indudablemente
pediría desde el primer momento,
y se acomoda sin vacilar a los
planes del Cielo[22].



La autenticidad del matrimonio lleva
consigo la existencia de amor
conyugal, de ilusión de vida en
común, de compromiso, y lo lógico es
pensar que estos rasgos estuvieron
muy presentes en el matrimonio
entre José y María. Dios añadió a ese
amor el fruto de santa María: el Hijo
Eterno hecho hombre, que quiso
nacer en una familia humana.

Como venimos diciendo, san
Josemaría da por supuesto que el
matrimonio entre san José y la
Virgen es verdadero matrimonio.
Parte de aquí como de un dato
seguro, y se adentra por la
consideración del amor existente
entre ambos cónyuges: San José
debía de ser joven cuando se casó
con la Virgen Santísima, una
mujer entonces recién salida de la
adolescencia. Siendo joven, era
puro, limpio, castísimo. Y lo era,
justamente, por el amor. Sólo
llenando de amor el corazón



podemos tener la seguridad de que
no se encabritará ni se desviará,
sino que permanecerá fiel al amor
purísimo de Dios[23].

Para san Josemaría, el amor es la
clave en toda vida humana, y lo es
también en la vida de José: en él está
la razón de su fortaleza, de su
fidelidad, de su castidad. Un poco
más adelante, añade: ¿Os imagináis
a san José, que amaba tanto a la
Santísima Virgen y sabía de su
integridad sin mancha? ¡Cuánto
sufriría viendo que esperaba un
hijo! Sólo la revelación de Dios
nuestro Señor, por medio de un
ángel, le tranquilizó. Había
buscado una solución prudente:
no deshonrarla, marcharse sin
decir nada. Pero ¡qué dolor!,
porque la amaba con toda el alma.
¿Os imagináis su alegría, cuando
supo que el fruto de aquel vientre
era obra del Espíritu Santo?[24].



Aunque no se detiene en el motivo de
la turbación de José, san Josemaría
está insinuando que consiste en el
«no ver», no en el hecho de que
dudase de la virtud de su esposa. No
sabe qué hacer: José era un varón
justo, un hombre lleno de todas las
virtudes, como convenía al que
había de ser el protector de Dios
en la tierra. Al principio se turba,
cuando descubre que su Esposa
Inmaculada se halla encinta.
Advierte el dedo de Dios en
aquellos hechos, pero no sabe
cómo comportarse. Y en su
honradez, para no difamarla,
piensa despedirla en secreto[25].

El dolor de José apunta hacia el
hecho mismo de tener que
abandonar a su esposa. San
Josemaría se atiene sobriamente a
los datos que ofrece el Nuevo
Testamento, leyéndolos con fe y con
sentido común: según los textos, la
turbación de san José es clara; esa



turbación se debe a una ignorancia
que será despejada con el mensaje
del ángel; el amor y el conocimiento
que José tiene de María, le llevan a
pensar que en ese acontecimiento,
que no entiende, está el dedo de Dios.
San Josemaría insinúa aquí lo que
bastantes exégetas han pensado: que
la duda de José versa, no sobre la
honradez de santa María, sino en
cómo debe comportarse pensando en
que hay algo divino por medio[26].

Y siempre el amor por medio, pues
san Josemaría no duda de que había
auténtico amor conyugal entre
ellos[27]. Más aún, la castidad de José
aparece protegida por ese amor, que
se fundamenta en la fe: Su fe se
funde con el Amor: con el amor de
Dios que estaba cumpliendo las
promesas hechas a Abraham, a
Jacob, a Moisés; con el cariño de
esposo hacia María, y con el
cariño de padre hacia Jesús. Fe y
amor en la esperanza de la gran



misión que Dios, sirviéndose
también de él —un carpintero de
Galilea—, estaba iniciando en el
mundo: la redención de los
hombres[28].

Esto significa que, en medio del
claroscuro de la fe, san José alcanza a
intuir también algo de la grandeza de
su misión.

3.2. La paternidad de José

En san Josemaría, no existe
vacilación alguna en cómo expresar
la paternidad de san José. Desde los
primeros escritos hasta el final, le
llama padre de Jesús sin más
matizaciones. Puede decirse que su
pensamiento con respecto a la
teología de san José se inscribe en las
coordenadas de dos Padres: san Juan
Crisóstomo y san Agustín. De san
Juan Crisóstomo cita un texto que
pone en boca de Dios estas palabras:
«No pienses que, por ser la
concepción de Cristo obra del



Espíritu Santo, eres tú ajeno al
servicio de esta divina economía.
Porque, si es cierto que ninguna
parte tienes en la generación y la
Virgen permanece intacta; sin
embargo, todo lo que dice relación
con la paternidad sin atentar a la
dignidad de la virginidad, todo eso te
lo entrego a ti, tal como imponer
nombre al hijo»[29]. De san Agustín,
san Josemaría cita, como se ha visto,
el Sermón 51[30].

El ejercicio de la paternidad sobre
Jesús constituye parte esencial de
una «misión» que llena toda la vida
de José: Tiene una misión divina:
vive con el alma entregada, se
dedica por entero a las cosas de
Jesucristo, santificando la vida
ordinaria[31]. Aquí radica uno de los
principales atractivos que ejerce el
santo Patriarca sobre san Josemaría:
su total entrega a Jesucristo 
santificando la vida ordinaria, es
decir, en el ejercicio de los



quehaceres propios de su oficio y
como un buen padre de una familia
judía de su época.

San Josemaría ofrece en Es Cristo que
pasa una larga descripción de la
relación paterno-filial que tiene
lugar entre san José y nuestro Señor.
Es una página hermosa, sobria y
piadosa, en la que se presta atención
a los detalles: Para san José, la vida
de Jesús fue un continuo
descubrimiento de la propia
vocación. Recordábamos antes
aquellos primeros años llenos de
circunstancias en aparente
contraste: glorificación y huida,
majestuosidad de los Magos y
pobreza del portal, canto de los
ángeles y silencio de los hombres.
Cuando llega el momento de
presentar al Niño en el Templo,
José, que lleva la ofrenda modesta
de un par de tórtolas, ve cómo
Simeón y Ana proclaman que Jesús
es el Mesías. Su padre y su madre



escuchaban con admiración (Lc 2,
33), dice San Lucas. Más tarde,
cuando el Niño se queda en el
Templo sin que María y José lo
sepan, al encontrarlo de nuevo
después de tres días de búsqueda,
el mismo evangelista narra que se
maravillaron (Lc 2, 48). José se
sorprende, José se admira. Dios le
va revelando sus designios y él se
esfuerza por entenderlos (…) San
José, como ningún hombre antes o
después de él, ha aprendido de
Jesús a estar atento para
reconocer las maravillas de Dios,
a tener el alma y el corazón
abiertos[32].

He aquí la vida interior de san José
descrita como una auténtica
peregrinación en la fe, en cierto
sentido, muy parecida a la de santa
María. Ambos, María y José, van
descubriendo la voluntad de Dios
poco a poco, y van haciendo realidad
su primera entrega en una fidelidad



con la que se confortan mutuamente.
Al mismo tiempo, en ejercicio de su
paternidad, José transmite a Jesús su
oficio de artesano, su modo de
trabajar, incluso en tantas cosas su
visión del mundo: Pero si José ha
aprendido de Jesús a vivir de un
modo divino, me atrevería a decir
que, en lo humano, ha enseñado
muchas cosas al Hijo de Dios (…)
José amó a Jesús como un padre
ama a su hijo, le trató dándole
todo lo mejor que tenía. José,
cuidando de aquel Niño, como le
había sido ordenado, hizo de Jesús
un artesano: le transmitió su
oficio. Por eso los vecinos de
Nazaret hablarán de Jesús,
llamándole indistintamente faber
y fabri filius (Mc 6, 3; Mt 13, 55):
artesano e hijo del artesano. Jesús
trabajó en el taller de José y junto
a José. ¿Cómo sería José, cómo
habría obrado en él la gracia,
para ser capaz de llevar a cabo la
tarea de sacar adelante en lo



humano al Hijo de Dios? Porque
Jesús debía parecerse a José: en el
modo de trabajar, en rasgos de su
carácter, en la manera de hablar.
En el realismo de Jesús, en su
espíritu de observación, en su
modo de sentarse a la mesa y de
partir el pan, en su gusto por
exponer la doctrina de una
manera concreta, tomando
ejemplo de las cosas de la vida
ordinaria, se refleja lo que ha sido
la infancia y la juventud de Jesús
y, por tanto, su trato con José[33].

He aquí la paradoja, y san Josemaría
es bien consciente de ella: aquel que
es la Sabiduría «aprende» de un
hombre las cosas más elementales,
como el oficio de carpintero. Se
manifiesta en esta paradoja la
«sublimidad del misterio» de la
Encarnación y la verdad de la
paternidad de José. Con su Madre, el
Señor aprendió a hablar y a andar;
en el hogar regido por san José,



aprendió lecciones de laboriosidad y
de honradez. El mutuo cariño hizo
que José y Jesús se pareciesen en
muchas cosas: No es posible
desconocer la sublimidad del
misterio. Ese Jesús que es hombre,
que habla con el acento de una
región determinada de Israel, que
se parece a un artesano llamado
José, ése es el Hijo de Dios. Y
¿quién puede enseñar algo a Dios?
Pero es realmente hombre, y vive
normalmente: primero como niño,
luego como muchacho, que ayuda
en el taller de José; finalmente
como un hombre maduro, en la
plenitud de su edad. Jesús crecía
en sabiduría, en edad y en gracia
delante de Dios y de los hombres
(Lc 2, 52)[34].

3.3. San José, maestro de vida
interior en el trabajo

San José supo enseñar a Jesús con las
lecciones con que todo buen padre



israelita sabía educar a su hijo:
lecciones de vida limpia y de
sacrificio, de virtudes humanas y de
trabajo ofrecido a Dios y bien
acabado; lecciones de vida sobria,
justa y honesta. San José nos
enseñará también a nosotros que
formamos un mismo Cuerpo con
Cristo. José ha sido, en lo humano,
maestro de Jesús; le ha tratado
diariamente, con cariño delicado,
y ha cuidado de Él con abnegación
alegre. ¿No será ésta una buena
razón para que consideremos a
este varón justo, a este Santo
Patriarca en quien culmina la fe
de la Antigua Alianza, como
maestro de vida interior? La vida
interior no es otra cosa que el
trato asiduo e íntimo con Cristo,
para identificarnos con Él. Y José
sabrá decirnos muchas cosas
sobre Jesús. Por eso, no dejéis
nunca su devoción, ite ad Ioseph,
como ha dicho la tradición
cristiana con una frase tomada



del Antiguo Testamento (Gn 41, 55)
[35].

Dos características de la vida de san
José atraen poderosamente el afecto
de san Josemaría: su vida de
contemplación y su vida de trabajo.
Es lógico, pues ambos rasgos son
esenciales en el espíritu del Opus Dei.
En la fiesta de Epifanía de 1956
decía: Y un último pensamiento
para ese varón justo, nuestro
Padre y Señor san José, que, en la
escena de la Epifanía, ha pasado,
como suele, inadvertido. Yo lo
adivino recogido en
contemplación, protegiendo con
amor al Hijo de Dios que, hecho
hombre, le ha sido confiado a sus
cuidados paternales. Con la
maravillosa delicadeza del que no
vive para sí mismo, el santo
Patriarca se prodiga en un
servicio tan silencioso como
eficaz. Hemos hablado hoy de vida
de oración y de afán apostólico.



¿Qué mejor maestro que san José?
Si queréis un consejo que repito
incansablemente desde hace
muchos años, Ite ad Ioseph (Gn 41,
55), acudid a san José: él os
enseñará caminos concretos y
modos humanos y divinos de
acercarnos a Jesús. Y pronto os
atreveréis, como él hizo, a llevar
en brazos, a besar, a vestir, a
cuidar a este Niño Dios que nos ha
nacido[36].

La cita interna está tomada de la
oración a san José preparatoria a la
santa Misa contenida en el misal
romano[37]. Esta oración pone como
ejemplo la contemplación de san José
en la cercanía de Jesús que, en su
sencillez, es buen exponente de la
inmediatez con que el cristiano ha de
contemplar la vida de Jesús.

Enamora a san Josemaría la vida de
trabajo de José y lo considera
maestro de vida interior en esa vida



de trabajo intenso y humilde porque
nos enseña a conocer a Jesús, a
convivir con Él, a sabernos parte
de la familia de Dios, y nos da esas
lecciones siendo, como fue, un
hombre corriente, un padre de
familia, un trabajador que se
ganaba la vida con el esfuerzo de
sus manos. Y ese hecho tiene
también, para nosotros, un
significado que es motivo de
reflexión y de alegría[38]. La figura
de san José habla también de la
universalidad de la llamada al
apostolado: él supo convertir el
trabajo en ocasión de «dar a conocer
a Jesús».

Gran parte de la homilía En el taller
de José está dedicada a este tema: el
espíritu del Opus Dei se apoya,
como en su quicio, en el trabajo
ordinario, en el trabajo
profesional ejercido en medio del
mundo. La vocación divina nos da
una misión, nos invita a



participar en la tarea única de la
Iglesia, para ser así testimonio de
Cristo ante nuestros iguales los
hombres y llevar todas las cosas
hacia Dios[39]. La figura de san José
se destaca como la de aquel que ha
sabido dar al trabajo su dimensión
propia en la historia de la salvación.

Es aquí, en el ofrecimiento a Dios del
propio trabajo, donde el cristiano
ejercita el sacerdocio que ha recibido
en el bautismo. Comentando la
oración a san José que se acaba de
citar, dice: «Deus qui dedisti nobis
regale sacerdotium… Para todos
los cristianos, el sacerdocio es real
(…): todos tenemos alma
sacerdotal. Praesta, quaesumus
ut, sicut beatus Ioseph unigenitum
Filium tuum, natum ex Maria
Virgine, (...) suis manibus
reverenter tractare meruit et
portare, (…) ita nos facias cum
cordis munditia… Así, así quiere Él
que seamos: limpios de corazón. Et



operis innocentia —la inocencia de
las obras es la rectitud de
intención— tuis sanctis altaribus
deservire. Servirle no sólo en el
altar, sino en el mundo entero, que
es altar para nosotros. Todas las
obras de los hombres se hacen
como en un altar, y cada uno de
vosotros, en esa unión de almas
contemplativas que es vuestra
jornada, dice de algún modo su
misa, que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durará otras veinticuatro horas, y
así hasta el fin de nuestra vida[40].

Es propio del sacerdote santificar. La
santificación del trabajo tiene lugar
como ejercicio del sacerdocio de los
fieles, pues todas sus obras, preces
y proyectos apostólicos, la vida
conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y
del cuerpo, si se realizan en el
Espíritu, incluso las molestias de
la vida si se sufren pacientemente,



se convierten en hostias
espirituales aceptables a Dios por
Jesucristo (1P 2,5), que en la
celebración de la Eucaristía, con
la oblación del cuerpo del Señor,
ofrecen piadosísimamente al
Padre[41].

Entre los gestos de devoción a san
José se destaca uno con el que san
Josemaría se inserta también en una
rica tradición anterior: la
comparación del santo Patriarca con
José, el hijo de Jacob, que prodigó el
pan a los habitantes de Egipto y a los
hijos de Israel. Esta comparación
viene potenciada por un hecho que le
llega profundamente al corazón:
porque «buscar el pan» es
característico del padre de familia —
somos de la familia de san José—, y
porque el pan de que se habla es la
sagrada Eucaristía. Los textos más
vibrantes sobre este tema se
encuentran al evocar los
acontecimientos que rodean la



obtención del permiso para reservar
al Señor en la primera residencia de
estudiantes.

He aquí cómo recuerda este suceso: 
En 1934, si no me equivoco,
comenzamos la primera
residencia de estudiantes (...)
Necesitábamos tener al Señor con
nosotros, en el tabernáculo. Ahora
es fácil, pero, entonces, poner un
sagrario era una empresa muy
difícil (…) Comencé a pedir a san
José que nos concediera el primer
sagrario, y lo mismo hacían los
hijos míos que tenía entonces
alrededor. Mientras
encomendábamos este asunto, yo
trataba de encontrar los objetos
necesarios: ornamentos,
tabernáculo… No teníamos dinero.
Cuando reunía cinco duros, que
entonces era una cantidad
discreta, se gastaban en otra
necesidad más perentoria. Logré
que unas monjitas, a las que



quiero mucho, me dejaran un
sagrario; conseguí los ornamentos
en otro sitio y, por fin, el buen
obispo de Madrid nos concedió la
autorización para tener el
Santísimo Sacramento con
nosotros. Entonces, como señal de
agradecimiento, hice poner una
cadenilla en la llave del sagrario,
con una medallita de san José en
la que, por detrás, está escrito: ite
ad Ioseph! De modo que san José es
verdaderamente nuestro Padre y
Señor, porque nos ha dado el pan
—el pan eucarístico— como un
padre de familia bueno. ¿No he
dicho antes que nosotros
pertenecemos a su familia?»[42].

San José, dador del pan para la
Sagrada Familia, es también dador
del pan para la Iglesia. Desde el cielo,
él sigue ejerciendo su paternidad
sobre quienes forman en Cristo un
mismo Cuerpo Místico. Con el correr
de los años, esta consideración fue



haciéndose cada vez más viva,
enraizándose progresivamente en el
alma de san Josemaría. El Venerable
Siervo de Dios Álvaro del Portillo,
refiere este recuerdo del viaje por
algunos países de América del Sur en
1974: «Durante aquel viaje, nuestro
Fundador empezó a hablar de la
presencia misteriosa —"inefable",
decía— de María y José junto a los
sagrarios de todo el mundo. Lo
argumentaba así: si la Santísima
Virgen no se separó nunca de su Hijo,
es lógico que continúe a su lado
también cuando el Señor decide
quedarse en esta "cárcel de amor"
que es el tabernáculo: para adorarle,
amarle, rezar por nosotros. Y
aplicaba a san José la misma idea:
estuvo siempre junto a Jesús y junto
a su Esposa; tuvo la suerte de morir
acompañado por ellos, ¡qué muerte
tan maravillosa! (…) En definitiva,
nuestro Padre[43] metía a san José en
todo»[44].



En conclusión, la piedad de san
Josemaría hacia san José y su visión
teológica de la figura y de la misión
del santo Patriarca están
fundamentadas en su meditación de
la Sagrada Escritura —en su lectura
cristiana de la Biblia—, en los santos
padres, especialmente san Juan
Crisóstomo y san Agustín, y en lo que
constituyen las líneas de fuerza de la
teología de san José en el magisterio
pontificio anterior, especialmente en
el de León XIII. La teología mariana
se suele vertebrar en torno a la
verdadera maternidad de santa
María (su maternidad sobre Cristo y
sobre todos los hombres); así sucede
de modo análogo con la teología de
san José, tal y como la encontramos
expresada en las enseñanzas de san
Josemaría: toda ella está vertebrada
en torno a tres ejes fundamentales: la
verdad de su matrimonio con santa
María, la verdad de su paternidad
sobre Jesús, su misión de custodio de
la Sagrada Familia primero, y de la



Iglesia después. Dentro de estas
coordenadas, el lector atento
encuentra como un amoroso avance
en el «descubrimiento» de pequeños
detalles, aplicaciones y matices que
duraron hasta el final de su vida,
como se pone de relieve, por
ejemplo, en el testimonio del
Venerable Siervo de Dios Álvaro del
Portillo que se acaba de citar.

Publicado originalmente en Romana
(julio-diciembre 2014)

Notas

[1] Artículo póstumo.

[2]SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, De la
familia de José, notas de la
predicación, 19-III-1971 (AGP,
biblioteca, P09, p. 136).

https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas-/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas-/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas-/
https://es.romana.org/59/estudio/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas-/


[3]Cf. ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid 2003, pp. 728 ss. Sobre la
presencia de San José en la
enseñanza de San Josemaría, cf.,
entre otros, los siguientes trabajos:
L.M. DE LA HERRÁN, La devoción a
San José en la vida y enseñanzas de
Mons. Escrivá de Balaguer, fundador
del Opus Dei (1902-1975), Estudios
josefinos, 34 (1980), pp. 147-189; I.
SOLER, San José en los escritos y en la
vida de San Josemaría. Hacia una
teología de la vida ordinaria, Estudios
josefinos, 59 (2005), pp. 259-284. Cf.
también J.B. FREIRE PÉREZ, Para
amar más a San José, Promesa, San
José de Costa Rica 2007, pp. 55-61; M.
IBARRA BENLLOCH, La capilla de la
Sagrada Familia, Scripta de Maria, II/
4 (2007), pp. 351-364; J. FERRER, San
José nuestro Padre y Señor, Arca de la
Alianza, Madrid 2007.

[4]SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Camino,
n. 559.



[5]SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Cf.
homilía En el taller de José, en Es
Cristo que pasa, nn. 39-56. De ahora
en adelante, En el taller de José.

[6]SAN AGUSTÍN, Sermo 51, 20: PL 38,
351; BAC 95, p. 40. Cf. En el taller de
José, n. 55.

[7]En el taller de José, n. 39.

[8]Ibíd.

[9]He aquí las palabras de Santa
Teresa: «Comienzo en el nombre del
Señor, tomando por ayuda a su
gloriosa Madre, cuyo hábito tengo,
aunque indigna de él, y a mi glorioso
padre y señor San José, en cuya casa
estoy» (SANTA TERESA, Fundaciones,
prólogo, 5; BAC 212, 8ª ed., p. 675). Cf.
Camino. Edición crítico-histórica
preparada por Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid 2002, p. 689, esp. nt.
29.



[10]Sobre los diversos calificativos que
ha recibido la paternidad de san
Joséa lo largo de los siglos —padre
legal, putativo, nutricio, adoptivo etc.
—, cf. B. LLAMERA, Teología de San
José, BAC, Madrid 1953, pp. 73-114.
Llamera ofrece dos conclusiones
muy orientadoras: «Las
denominaciones padre legal,
putativo, nutricio, adoptivo, virginal
y vicario del Padre celestial expresan
sólo aspectos parciales e incompletos
de la paternidad de san José» (p. 94).
Y la siguiente conclusión que explica
por qué todas estas «paternidades» le
parecen incompletas: «La paternidad
de san José es nueva, única y
singular, de orden superior a la
paternidad natural y adoptiva
humanas» (p. 102). Siguiendo a san
Agustín se puede decir que la
paternidad de san José sobre Jesús es
única, singular y de orden superior
como es único, singular y de orden
superior su matrimonio con santa
María.



[11]Además de las numerosas
alusiones a san José que hace san
Josemaría a lo largo de toda su vida,
existen cuatro extensos textos
dedicados a San José con los que es
fácil esbozar una teología del santo
Patriarca casi completa. He aquí los
textos: homilía En el taller de José, 19-
III-1963, en Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1973, nn. 39-56; La escuela de
José, notas de la predicación, 19-
III-1958 (AGP, biblioteca, P18, pp.
79-88); San José, nuestro Padre y
Señor, notas de la predicación, 19-
III-1968 (AGP, biblioteca, P09, pp.
93-103); De la familia de José, notas de
la predicación, 19-III-1971 (AGP,
biblioteca, P09, pp. 133-141). De
ahora en adelante, los tres últimos se
citarán como La escuela de José; San
José, nuestro Padre y Señor; y De la
familia de José, respectivamente.

[12]LEÓN XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n. 3.



[13]«Ya que el matrimonio es el
máximo consorcio y amistad —al que
de por sí va unida la comunión de
bienes— se sigue que, si Dios ha dado
a José como esposo de la Virgen, se lo
ha dado no sólo como compañero de
vida, testigo de la virginidad y tutor
de la honestidad, sino también para
que participase, por medio del pacto
conyugal, en la excelsa grandeza de
ella» (Ibíd.).

[14]Cf. G.M. BERTRAND, Joseph (saint).
II. Patristique et haut moyen âge, 
Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

[15]«Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

[16]San Agustín advierte las
implicaciones de esta situación
providencial en el concepto mismo



de matrimonio al proponerlo como
modelo a los matrimonios
continentes diciendo: «este
matrimonio es tanto más real cuanto
que es más casto» (Sermo 51, 10, 13 y
16: PL 38, 342, 344-346, 348; BAC 95,
39-40). Las expresiones latinas que
utiliza san Agustín en el Sermo 51
son de una gran belleza y claridad:
«Quare pater? Quia tanto firmius
pater, quanto castius pater (…) Non
ergo de semine Joseph Dominus,
quamvis hoc putaretur: et tamen
pietati et charitati Joseph natus est de
Maria virgine filius, idemque Filius
Dei».

[17]Cf. SAN BERNARDO, Homilia Super
missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certa… et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (en Opera, t.
4, éd. J. Leclerq et H. Rochais, Roma
1966, p. 33). Lo que aquí ocupa el
primer plano no es la verdad del



matrimonio, sino el hecho de que san
José ha sido llamado «vir» y «pater»
temporalmente, ad tempus. La
traducción castellana de Díez Ramos
subraya la poca importancia que el
matrimonio de José y María recibe
en esta homilía: «Ni fue, pues, varón
de la madre ni padre del hijo, aunque
(como se ha dicho), por una
necesaria razón de obrar y permisión
en Dios, fue llamado y reputado por
algún tiempo lo uno y lo otro» (BAC
110, 203). La poca importancia dada
por San Bernardo al matrimonio
entre la Virgen y san José no le
impide hacer una cálida descripción
de la santidad de José, p.e., al
compararlo con José, hijo de Jacob:
«Acuérdate al mismo tiempo de
aquel gran patriarca, vendido en otro
tiempo en Egipto, y reconocerás que
éste no sólo tuvo su mismo nombre,
sino su castidad, su inocencia y su
gracia (…) Aquél, guardando lealtad a
su señor, no quiso consentir al mal
intento de su señora (cf. Gn 39, 12);



éste, reconociendo virgen a su
Señora, Madre de su Señor, la guardó
fidelísimamente, conservándose él
mismo en toda castidad» (Ibíd., 16:
BAC 110, 204).

[18] «La forma del matrimonio
consiste en cierta indivisible unión
de las almas por la que cada cónyuge
de modo indivisible se obliga a
guardar fidelidad al otro; el fin del
matrimonio es engendrar y educar la
prole: a lo primero se llega por el
acto conyugal; a lo segundo por las
obras del marido y la esposa con las
que se ayudan para criar a la prole
(…) En cuanto a la primera
perfección, el matrimonio de la
Virgen Madre de Dios y José fue
verdadero matrimonio, porque
ambos consintieron en la unión
conyugal (…) En cuanto a la segunda
perfección, que tiene lugar por el
acto matrimonial, si esto se refiere a
la unión carnal por la que se
engendra la prole, aquel matrimonio



no fue consumado (…) pero aquel
matrimonio tuvo también la segunda
perfección en cuanto se refiere a la
educación de la prole» (Santo Tomás, 
S. Th. III, q. 29, a. 2, in c.).

[19]La escuela de José, p. 80. Y en otro
lugar, dice: «De las narraciones
evangélicas se desprende la gran
personalidad humana de José: en
ningún momento se nos aparece
como un hombre apocado o asustado
ante la vida; al contrario, sabe
enfrentarse con los problemas, salir
adelante en las situaciones difíciles,
asumir con responsabilidad e
iniciativa las tareas que se le
encomiendan» (En el taller de José, n.
40).

[20]En el taller de José, n. 40. El mismo
pensamiento encontramos en De la
familia de José, p. 134, y en San José,
nuestro Padre y Señor, pp. 95-96.

[21]Para «garantizar» mejor la
virginidad de santa María algunos



apócrifos hablaron de un
matrimonio anterior de José y lo
presentaron de edad avanzada. Esta
presentación ha influido
poderosamente en el arte (cf. G.M.
BERTRAND, en Joseph (saint). II.
Patristique et haut moyen âge, 
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1302-1303). Para el «realismo» y la
sencillez de san Josemaría, la
imaginación de esos apócrifos resulta
inaceptable. El planteamiento de san
Josemaría es muy parecido al de san
Jerónimo en el Adv. Helvidium, 19 (PL
23, 203): es necesario atenerse
sobriamente a los datos que ofrece el
Nuevo Testamento.

[22]SAN JOSEMARÍA, Apuntes de su
oración personal ante la Virgen de
Guadalupe, 21-V-1970, citado en J.
ECHEVARRÍA, Carta, 1-XII-1996 (AGP,
biblioteca, P17, vol. 4, pp. 230-231).

[23]De la familia de José, p. 134.

[24]Ibíd., p. 138.



[25]La escuela de José, p. 80.

[26]Tras citar Mt 1, 20, comenta P.
GRELOT: «La invitación a no temer
tiene lugar en un relato de vocación:
José, el justo, recibe de Dios una
llamada a la medida de su justicia
(…) Al tomar consigo a la madre del
niño y convertirse en su esposo, José
se convierte al mismo tiempo en
responsable de la madre y del hijo
ante Dios y ante los hombres; es su
papel especial en el plan de
salvación. Su paternidad real está
señalada por el hecho de que él
pondrá el nombre al niño; esta será
desde entonces "la palabra de
reconocimiento" del padre al hijo» (P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Écriture, 
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

[27]He aquí otra expresión feliz: «(…)
pero José, su esposo, siendo, como
era, justo, y no queriendo
infamarla… No, no podía en



conciencia. Sufre. Sabe que su esposa
es inmaculada, que es un alma sin
mancilla, y no comprende el prodigio
que se ha obrado en ella. Por eso 
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliberó dejarla secretamente.
Tiene una vacilación, no sabe qué
hacer, pero lo resuelve de la manera
más limpia» (San José, nuestro Padre
y Señor, p. 101).

[28]En el taller de José, n. 42.

[29]SAN JUAN CRISÓSTOMO, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. La escuela
de José, pp. 80-81.

[30]Cf. En el taller de José, n. 55.

[31]La escuela de José, p. 81.

[32]En el taller de José, n. 54.

[33]Ibíd., n. 55.

[34]Ibíd.

[35]Ibíd., n. 56.



[36] Homilía En la epifanía del Señor,6-
I-1956, en Es Cristo que pasa, n. 38.

[37]«O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».

[38]SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, En el
taller de José, Es Cristo que pasa, n.
39.

[39]Ibíd., n. 45.

[40]SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Notas
de una meditación, Roma, 19-
III-1968.

[41]CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[42]De la familia de José, p. 137.

[43] Don Álvaro del Portillo se refiere
a san Josemaría como nuestro Padre,



pues el Opus Dei es una familia de
carácter sobrenatural.

[44]ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/san-jose-en-la-
vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/

	San José en la vida cristiana y en las enseñanzas de san Josemaría

