opusdei.org

Sacerdotes, "solo"
sacerdotes

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

El hilo de nuestra argumentacion nos
conduce a los sacerdotes.
Ocupémonos de este clero singular,
al que esta prohibido ser clerical. E1
fundador sefalaba: «Que nuestros
sacerdotes no consientan que sus
hermanos les presten servicios
innecesarios. Cada uno debe guardar
en su corazon los mismos
sentimientos que tuvo Jesus, que
dijo: "el Hijo del hombre no ha
venido a ser servido sino a servir".
Asi debe suceder entre vosotros».



Y afiadia: «Aunque la vocacion es
igual para todos, el sacerdote debe
luchar por ser el servidor de sus
hermanos, sabiendo ser uno mas en
nuestra Casa; porque efectivamente
es como los demas».

Y como cada catolico tiene a sus
espaldas siglos de clericalismo de un
lado, y de alticlericalismo por el otro,
en los que no conviene volver a
tropezar, insiste: «Los sacerdotes no
mangoneen a los laicos, ni estos a los
sacerdotes: que no haya entre
nosotros sacerdotes que invadan el
campo de competencia temporal de
los laicos, ni laicos que se
entrometan en los asuntos
espirituales reservados a los
sacerdotes». Y repetia con
frecuencia: «el sacerdocio, en el Opus
Dei, no es la coronacién de una
carrera, no es un premio para los
mejores: es una llamada a servir a las
almas en un modo al mismo tiempo



igual y distinto al de los demas
miembros».

El «sistema de reclutamiento» del
clero de la Prelatura facilita
considerablemente el cumplimiento
de estas orientaciones. Por su mismo
origen, no es ni puede ser una
especie de «cuerpo extrafio» o de
«casta separada» en una institucion
«laical» como es esta, puesto que
todos sus sacerdotes proceden de las
filas de los numerarios y de los
agregados.

No es infrecuente encontrar en los
periddicos titulares que anuncian la
ordenacion sacerdotal (y no pocas
veces de manos del Papa) de algunas
decenas de personas de todas las
edades, aunque nunca muy jovenes y
a veces ni siquiera jovenes, que
componen un auténtico muestrario
de las profesiones mas variadas. Algo
asi como: siete abogados, ocho
ingenieros, dos periodistas, tres



médicos, cuatro profesores, un
notario, dos economistas, un
coronel... No es necesario seguir
leyendo esas noticias: con toda
seguridad son los cuarenta o
cincuenta sacerdotes que el Opus
Dei, de modo constante y
programado, hace ordenar (u
ordenan ellos mismos: el anterior
Prelado era Obispo, y por
consiguiente podia ordenar) para
cubrir las necesidades asignadas al
«clero de la Prelatura».

En la practica, las cosas suceden del
siguiente modo. Después de algunos
afos de esfuerzo por «santificar el
trabajo y santificarse en él» -que
pueden ser muchos: las ordenaciones
de personas de mas de cincuenta
anos no son raras-, el Prelado
pregunta a algunos numerarios y
agregados que cumplen todos los
requisitos si estan dispuestos a vivir
la misma vocacion al Opus Dei con



un trabajo, un servicio, distintos: el
propio del sacerdote.

El interpelado puede aceptar, y
también puede rechazar (sin
demérito alguno, pues se trata de
una materia en la que resulta
esencial la mas plena libertad). Si
acepta, abandona totalmente la
profesion civil y (dicen las normas)
recibe la formacion en los centros
que la Prelatura erige con ese fin, de
acuerdo con las disposiciones
establecidas por la Santa Sede. Se
trata, en la practica, de seminarios
propios. Hasta el ultimo momento,
todos tienen la posibilidad de
interrumpir su camino hacia la
ordenacion, para volver al mismo
trabajo que desempefiaban.

El nimero de sacerdotes esta
«programado»; actualmente es algo
menos del 2% de los miembros de la
Prelatura (1.500 entre un total de
80.000), y esta previsto que no supere



el 3%. Es decir, los indispensables
para las necesidades de la Obra: ni
mas ni menos. Estos porcentajes
confirman la impresion de que el
peligro de «clericalizacion» del Opus
Dei, que pudiera comprometer su
caracter laical, carece de todo
fundamento.

Este sistema de reclutamiento
presenta muchas ventajas. La mas
importante es que, para desarrollar
sus tareas de predicacion y de
direccidn espiritual, y 16gicamente la
administracion de sacramentos, es
preciso que conozcan por
experiencia personal el espiritu de la
Obra en el que se han formado. Estan
llamados a perpetuar ese espiritu,
junto con los laicos, pero en una
situacion objetivamente estratégica,
decisiva. Ademas, su experiencia
como trabajadores en profesiones
«laicas» es también fundamental,
puesto que en torno al trabajo se
construye la vida espiritual.



La llamada al sacerdocio les llega en
edad adulta, después de afios y afos
de compromiso cristiano, y por
consiguiente bien probados, y con
garantias de una solidez particular.
Los errores de perspectiva de tantos
eclesiasticos de hoy, ante lo que
creen que son exigencias del «mundo
moderno», del «<hombre
contemporaneo», derivan
probablemente de su inexperiencia
en esos campos de la vida. Por eso,
tantas orientaciones pastorales y
parte de la avalancha de
«documentos» sobre todo tipo de
asuntos producidos por una nueva
burocracia eclesial incurren en un
generalismo estéril.

Ademas de esos y de otros aspectos
positivos, existe otra ventaja cuya
importancia podria pasar
inadvertida a quien no conozca los
entresijos de la Iglesia institucional,
con sus problemas y sus conflictos.



Asi lo describe Le Tourneau, con
palabras sobrias pero llenas de
significado: «Los sacerdotes del Opus
Dei salen de la propia Prelatura y se
forman en su seno, por lo que el
Opus Dei no sustrae a las didcesis
sacerdotes ni candidatos al
sacerdocio». Casi todos los
fundadores de ordenesy
congregaciones religiosas, al menos
en los tiempos modernos, han tenido
antes o después enfrentamientos con
el clero local precisamente por este
motivo. Cuando los posibles
candidatos al sacerdocio
comenzaron a disminuir, hasta
hacerse escasos en numero, no
faltaron obispos que sospecharon o
incluso acusaron a los institutos de
perfeccién de «robarles» las
vocaciones. Por ejemplo, muchos de
los graves problemas de Don Bosco y
sus salesianos con el arzobispo de
Turin tuvieron esa raiz.



El Opus Dei ha decidido «ir por su
cuenta». De este modo, no s6lo zanja
las polémicas de ese estilo, sino que
ademas puede replicar que, lejos de
«empobrecer» las diocesis y sus
presbiterios, en realidad los potencia,
pues pone a disposicion de la Iglesia
otros sacerdotes que, sin la Obra, no
habrian llegado al sacerdocio. Mas
aun, probablemente no habrian
llegado a la Iglesia, ya que no pocos
de los numerarios y los agregados
que se ordena descubrieron -0
redescubrieron- la fe a través de la
relacion con la Obra.

Este clero depende del Prelado en lo
que se refiere a los fines de la Obra,
pero para las disposiciones del
Derecho candnico esta sometido al
obispo diocesano (del cual recibe con
frecuencia encargos pastorales) y
forma parte del presbiterio
diocesano.



Sin embargo... (no fue Maquiavelo
quien sefialo que, en la organizacion
de los asuntos humanos, cualquier
solucion a un problema crea siempre
otros nuevos? El rostro institucional
de la Iglesia, ese aspecto humano que
da cuerpo al misterio y que es
esencial en la 16gica de la
Encarnacion, esta sometido a las
leyes que regulan cualquier
organismo social. Por eso, acalladas
las sospechas de «robar vocaciones»
a las diocesis con ese sistema de
«auto alimentacion» -algo asi como el
«hazlo ta mismo» del bricolaje-,
surgen otras, como la acusacion de
querer establecer una «Iglesia
paralela», cerrada en si misma como
una secta, e incluso enfrentada al
resto de la Iglesia Catodlica.

Hemos mencionado ya que la misma
estructura canonica de Prelatura
parece impedir este tipo de peligros,
pero serd interesante reproducir la
réplica de la Obra a este tipo de



acusaciones. Escribe uno de sus
miembros: «No hay por qué
alarmarse ante una posible "Iglesia
paralela” si cada cristiano, como
individuo, esta legitimado -segun los
criticos- para inventarse su propia
Iglesia. Sucede a veces que, en
algunas parroquias, los parrocos
hacen y disponen a su gusto, con
independencia de las normas
existentes en materia litargica y
disciplinar. Es ligeramente farisaico
acusar a otros -y ademas sin base- de
lo mismo que hace con frecuencia el
critico. En realidad, "Iglesia paralela”
es la formada por la suma de los
comportamientos que se separan de
la legitima autoridad en la Iglesia: el
Papa y los Obispos en comunion con
él».

Continua la misma fuente («de
parte», naturalmente): «E1 Opus Dei,
desde 1928 a hoy, ha manifestado su
voluntad de adherirse en todo al
Papa. En 1967, decia Mons. Escriva



de Balaguer a Time: "Resido
establemente en Roma desde 1946, y
asi he tenido ocasion de conocer y
tratar a Pio XII, a Juan XXIII y a Pablo
VI. En todos he encontrado siempre
el carifio de un padre". El
comportamiento del beato -que
inculco también en sus hijos- fue de
total coherencia: a esa paternidad
pontificia correspondio (y pidi6 a
todos que correspondieran) con
veneracion y obediencia filiales.
¢Formar sacerdotes y laicos con
semejante planteamiento
radicalmente catolico es acaso
pretender crear una "Iglesia
paralela"?».

Como se ve, ante esa acusacion
reaccionan vivamente, sobre todo en
comparacion con el habitual tono
sofi de la Obra, que procura no
enzarzarse en polémicas
intraeclesiales. Esa respuesta
vigorosa confirma precisamente que
la acusacidn estd muy difundida en



ciertos ambientes, y que es vista
desde dentro como particularmente
insidiosa. Mds aun, la soportan como
una injusticia frente a quien sostiene
que la docilidad a los pastores es la
base de todo.

¢Como deberian ser -como pretenden
ser- «sus» sacerdotes, segun el ideal
del sacerdote don Josemaria?
Procediendo del mundo del trabajo y
ocupandose de la formacion
espiritual de trabajadores, ¢seguiran
el modelo de «sacerdotes-obreros»,
se atendran al cliché del «sindicalista
consagrado», del cura en jersey que
solo habla de politica y de sociologia,
ese que apoyaba la «lucha de clases»,
que participaba en huelgasy
manifestaciones «contra los
capitalistas».

Quien tenga esa idea, que se la quite
pronto de la cabeza. Incluso en el
aspecto externo tradicional (ya
sefialé que la sotana o el clergyman



son obligatorios), el clero de la
Prelatura es justo lo contrario del
clérigo en trenka de los afios setenta,
que proclama su deseo de «ser
exactamente igual que los demas», y
que quiza juzgue «alienante», o al
menos «discriminatorio para los no
creyentes», hablar de Dios y de Cristo
(salvo como «lider proletario»). De
ese tipo de sacerdotes que llama a la
misa «asamblea de camaradas», o
como mucho, «agape fraterno», y la
celebra en la cocina sobre una mesa
cualquiera; que quiere que todo sea
«comunitario», incluida la confesion
y la absolucion de los pecados (los
«sociales», que son los unicos
pecados verdaderos, y que por ese
motivo solo pueden pecar los
«burgueses» y los «capitalistas»).

Con una extraordinaria experiencia
sacerdotal a sus espaldas, entre
personas de todo el mundo, cuarenta
y ocho afios después de su
ordenacion y dos antes de su muerte,



Escriva insistio en lo que, para él,
deberia ser el sacerdote. Es una
especie de «declaracion
programatica» sumamente
interesante: un biégrafo la definio
como Carta Magna del sacerdocio de
hoy y de siempre. (No «del Opus Dei»,
sino de la Iglesia, como han
confirmado las ensefianzas de Juan
Pablo II sobre ese sacramento). Se
trata, a mi juicio, de un documento
significativo, que no puede omitirse
en un dossier que pretende descubrir
«el secreto de la Obra». Aqui, en sus
sacerdotes, reside quiza uno de sus
verdaderos «secretos».

Escuchen estas palabras
pronunciadas en 1973, cuando el
ciclon contestarario azotaba la
Iglesia, y se experimentaban esos
«nuevos caminos» que convertirian a
los cristianos practicantes en una
especie en vias de extincion, y en
algunos paises ya desaparecida (la
historia ensefia que cuando los



clérigos pelean entre si, pocos son los
laicos que se ponen de un lado o del
otro: la mayoria se va, juzgando que
tienen cosas mas importantes que
hacer que seguir rifias de sacristia o
incomprensibles disputas teoldgicas,
y dejando que los contendientes se
las arreglen entre ellos).

«No comprendo -decia Escriva en
aquella homilialos afanes de algunos
sacerdotes por confundirse con los
demas cristianos, olvidando o
descuidando su especifica mision en
la Iglesia, aquella para la que han
sido ordenados. Piensan que los
cristianos desean ver, en el
sacerdote, un hombre mas. No es
verdad. En el sacerdote, quieren
admirar las virtudes propias de
cualquier cristiano, y aun de
cualquier hombre honrado: la
comprension, la justicia, la vida de
trabajo -labor sacerdotal en ese caso-,
la caridad, la educacion, la
delicadeza en el trato. Pero junto a



eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el caracter
sacerdotal».

Asi quiso que fueran los sacerdotes
de su Obra, como lo demostro al
formar personalmente casi un
millar: fue una de las tareas que
coloco siempre en primer lugar,
convencido de que «el sacerdote no
va nunca solo, ni al Cielo ni al
infierno». Y esto es también lo que la
gente espera del sacerdote, segun
Escriva, «esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderias humanas,
sean del tipo que sean; que ponga
amor y devocion en la celebracion de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
nifios y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo



de ciencia humana que -aunque
conociese perfectamente- no seria la
ciencia que salva y lleva a la vida
eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados».

«En una palabra -concluia Escriva-:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él, especialmente en aquellos
momentos en los que realiza el
Sacrificio del Cuerpo y de la Sangre y
cuando, en nombre de Dios, en la
Confesion auricular y secreta,
perdona los pecados. La
administracion de estos dos
sacramentos es tan capital en la
mision del sacerdote, que todo lo
demas debe girar alrededor».

Esto es, a la postre, lo especifico del
sacerdote en la perspectiva catolica,
lo que le hace indispensable, 1o que
justifica su presencia y su mision.
Todo lo demas pueden hacerlo los
laicos, e incluso mucho mejor. No es



casual que la experiencia -llena de
generosidad- de los sacerdotes-
obreros acabo o languidecio porque
los obreros les hicieron entender que
gente como ellos era facil de
encontrar: no necesitaban otro
obrero, ni un enésimo sindicalista,
sino a alguien que anunciase cosas
«distintas», que hablase de Dios y no
solo del hombre y de sus necesidades
sociales, como ya hacen los demas.

Por mi conocimiento de esos
ambientes, les puedo asegurar que
este retrato-robot del sacerdote
segun Escriva de Balaguer es mucho
mas que suficiente para hacer saltar
los nervios de tantos clericales. O al
menos, de los pocos que quedan,
después de que sus grandes
esperanzas se convirtieran en
grandes desilusiones.

Para comprender la hostilidad de
cierto clericalismo contra el Opus
Dei, es suficiente reflexionar sobre



las palabras de Escriva que he
transcrito y sobre sus consecuencias.

Podran entenderlo también
escuchando estas otras que ahora
reproduzco, en las que encontraran
una confirmacion de que detras de
esa concepcion del sacerdocio se
encuentra una teologia, una
eclesiologia y una espiritualidad que
no puede evitar entrar en conflicto
con otras de nuestros dias. La lucha
sin cuartel contra la beatificacion
encontro aqui una de sus razones
mas importantes.

No es casualidad que esa oposicion
fuera mantenida sobre todo por
sacerdotes y ex-sacerdotes, mientras
los laicos (como parecen probar las
mas de 300.000 personas en la plaza
de San Pedro y las decenas de miles
de relatos de «favores») no so6lo no
adoptaron una postura contraria,
sino que dio mas bien la impresion
de que les agradaba que se



propusiera como «ejemplo» ante
toda la Iglesia a un sacerdote como
aquél, un sacerdote que queria que
los demas sacerdotes fueran asi.
Empezando por los de su Obra,
l6gicamente; pero sin detenerse ahi.

Leamos pues estas palabras de Mons.
Escriva que, mas o menos en esos
mismos afnos, se lamentaba de que
hubiera «sacerdotes que en lugar de
hablar de Dios -que es el unico
"argumentod’ en el que tienen la
autoridad y el deber de tratar-,
hablan de politica, de sociologia, de
antropologia. Y como con frecuencia
no saben nada, se equivocan. Y lo
que es peor, el Sefior no esta
contento. Nuestro ministerio consiste
en predicar la doctrina de Jesucristo,
en administrar los sacramentos y en
ensefiar el modo de buscar a Cristo,
de encontrar a Cristo, de amar a
Cristo, de seguir a Cristo. El resto no
es asunto nuestro».



Segun los estatutos, los sacerdotes de
la Prelatura tienen libertad de
opinion en cualquier materia
«opinable»: también en las
cuestiones teoldgicas no definidas
por el Magisterio. Pueden pensar
como estimen mejor, como les dicte
su conciencia, también en politica -
ejercitan con libertad el derecho de
voto, como sus conciudadanos- pero
deben guardar sus opiniones para
ellos. La prohibicion de meterse en
politica se entiende dentro de esa
espiritualidad que propone la Obra:
«ser siempre instrumentos de unidad
en la Iglesia y entre los hombres,
nunca de division». ¢Y hay algo que
divida mds a los hombres, y con
mayor aspereza, que la lucha
politica? ¢ Puede olvidarse acaso que,
como expreso Dante, la politica es «la
palestra que nos hace tan feroces»?

En este sentido, resulta significativo
que se exija al sacerdote del Opus Dei
que tenga «alma sacerdotal y



mentalidad laical». Es caracteristico
de cierta mentalidad clerical pensar
que «el hombre sagrado» debe
intervenir en todo «sacralizando»
también lo que pertenece a las
decisiones y opiniones dejadas a la
libertad de los creyentes. En el fondo,
la diferencia entre el clericalismo
preconciliar y el posconciliar no es
mas que una inversion de punto de
vista: antes del Concilio, se intentaba
sacralizar las «derechas» (o al menos
el «centro»; en cualquier caso, una
posicion politica); después del
Concilio, se quiso hacer 1o mismo
pero con las «izquierdas». Antes, se
intentaba hacer creer a los catolicos
que no eran tales si no aceptaban
defender la causa de la «reaccién»;
después, se lanzaba el anatema al
creyente que no jurase que lo que
Cristo queria era la «revolucion».

Creo que asi entendia Escriva la
«mentalidad laical»: pedir a los
miembros de la Obra que llamaba a



la ordenacion que se esforzaran por
ser «sacerdotes al cien por cien». Y
ese compromiso comienza por la
obligacion de «no ingerencia» en
todo lo que no es espiritual, en lo que
se refiere al servicio de Dios.

De este aspecto deriva, en mi
opinion, una de las caracteristicas
mas sorprendentes del Opus Dei: el
culto y la defensa a ultranza de la
libertad de los miembros.
Sorprendente, porque resulta que la
realidad no solo es distinta del cliché,
sino incluso su contrario.
Escuchemos a este proposito lo que
afirma Le Tourneau: «Una de las
caracteristicas del espiritu del Opus
Dei, a menudo puesta de relieve por
sus portavoces y con mayor
insistencia aun por el Fundador, es el
amor a la libertad».

«Un amor intimamente conectado
con la mentalidad secular propia del
Opus Dej, la cual hace que, en todas



las cuestiones profesionales, sociales,
politicas, etc., cada miembro actue
libremente en el mundo, con arreglo
a lo que le dicte su conciencia,
rectamente formada, y asumiendo
plenamente las consecuencias de sus
actos y de sus decisiones. Eso les
lleva no solo a respetar, sino también
a amar, de manera positiva y
practica, el auténtico pluralismo, la
variedad de todo lo que es humano;
asi hacen realidad lo que la
Declaracion de la Congregacion para
los Obispos del 23 de agosto de 1982
decia con motivo de la ereccion del
Opus Dei como Prelatura personal:
"Por lo que se refiere a sus opciones
en materia profesional, social,
politica, etc., los fieles laicos que
pertenecen a la Prelatura -dentro de
los limites de la fe y de la moral
catolicas y de la disciplina de la
Iglesia- gozan de la misma libertad
que los demas catdlicos,
conciudadanos suyos; por tanto, la
Prelatura no hace suyas las



actividades profesionales, sociales,
politicas, economicas, etc., de
ninguno de sus miembros"».

Continua el autor francés: «Esta
opcion deliberada a favor de la
libertad no es consecuencia de una
prudencia humana o de una tactica,
sino el resultado logico de la
conciencia clara que todos los
miembros tienen de participar en la
unica mision de la Iglesia: la
salvacion de las almas. Verdad es que
el espiritu cristiano ofrece unos
principios éticos comunes de accion
temporal: respeto y defensa del
Magisterio de la Iglesia, nobleza y
lealtad en el comportamiento -con
caridad-, comprension y respeto de
las opiniones ajenas, verdadero amor
a la Patria -sin nacionalismos
estrechos-, promocion de la justicia,
capacidad de sacrificio en servicio de
los intereses de la comunidad, etc.
Ahora bien, sobre la base de estos
principios, cada cual determina qué



solucion le parece mas pertinente
entre las muchas opciones que
existen. A este respecto, Mons.
Escriva concluia: "Con esta bendita
libertad nuestra, el Opus Dei no
puede ser nunca, en la vida politica
de un pais, como una especie de
partido politico: en la Obra caben -y
cabran siempre- todas las tendencias
que la conciencia cristiana pueda
admitir, sin que sea posible ninguna
coaccion por parte de los directores".
Sdlo la jerarquia de la Iglesia puede,
silo estima necesario para el bien de
las almas, dictar una norma de
conducta determinada al conjunto de
los catolicos».

Podria sospecharse que con mala fe
se oculta la «verdadera» realidad de
la Obra, que no seria mas que un
conjunto de marionetas dirigidas por
alguien que, agazapado en la
oscuridad, no solo no respeta sino
que coarta su libertad. Pero esa
sospecha tendria que explicar el



hecho de que la dindmica misma de
la institucion -con su rechazo del
clericalismo, incluso para los
sacerdotes- conduce no solo en teoria
sino también en la practica a quedar
al margen de las decisiones
temporales de los laicos.

Volviendo al perfil del clero del Opus
Deij, sefialemos que el numerario o el
agregado llamados al sacerdocio
abandonan totalmente su profesion
«civil», en la que han podido

alcanzar éxito y prestigio. No
abandonan por esto el trabajo, sino
que a partir de ahora se dedican
plenamente a la labor sacerdotal.
Este consiste, principalmente, en
«colaborar en la formacion espiritual
de los miembros de la Obra -hombres
y mujeres- mediante la predicacion,
la direccion espiritual y la
administracion de los sacramentos,
sobre todo de la confesion».



A propdsito de esto ultimo: ¢esta
obligado quien pertenece al Opus Dei
a confesarse con un sacerdote de su
institucion? Veamos como es el
asunto. «El fundador ensefid siempre
que los miembros son libres, como
cualquier catdlico, de confesarse con
cualquier sacerdote que tenga las
debidas licencias. Un miembro del
Opus Dei puede utilizar licitamente
esta libertad, dirigiéndose a
sacerdotes que no pertenecen a la
Prelatura. Sin embargo, es facil darse
cuenta de que esto no sera frecuente:
si los miembros del Opus Dei se
comprometen libremente a perseguir
un fin concreto dentro de la Iglesia,
es logico que escojan los medios
especificos propuestos por la
Prelatura. Y es evidente que los
sacerdotes de la Obra, por su
conocimiento del espiritu de la Obra
y de las obligaciones especificas de
sus miembros, pueden ayudar con su
orientacion a vivir de modo mas
eficaz el sacramento de la penitencia,



que es también un medio de
direccion espiritual».

Recogemos aqui esa precision oficial
porque este punto ha sido (y es)
polémico: Algunos consideran que la
practica habitual (no obligatoria) de
los miembros del Opus Dei, que se
confiesan con sacerdotes del Opus
Dei -con uno de ellos, ya que no se
impone uno en particular-, es una
manifestacion de mentalidad
«sectaria».

No me corresponde a mi defender a
nadie ni a nada. Se trata solo de
razonar y de comprender: esta es la
linea que, si no me equivoco, me he
esforzado y me esfuerzo en seguir. Es
preciso admitir que si se mira el
asunto con objetividad y sentido
comun, parece realmente increible
que se polemice sobre este punto.
Discusiones que no se dan, como es
16gico, cuando un franciscano se
confiesa con un franciscano, un



barnabita con un barnabita, un
sacerdote diocesano con otro
sacerdote de la misma diodcesis.

Esas acusaciones confirman la
aspereza de los contrastes que esta
institucion «nueva» -pero que se
remite a lo antiguo, a los dos
milenios de la Tradicion- ha
suscitado y sigue suscitando,
alimentando sospechas también
sobre comportamientos y
costumbres aceptados pacificamente
en otras realidades eclesiales. Juzgue
el lector si tiene sentido lo que se lee
con frecuencia en los alegatos anti-
Opus: los miembros deberian
confesarse con sacerdotes no
pertenecientes a la Prelatura, para
«contrastar» de este modo los
peligros de indoctrinamiento, de
lavado de cerebro, de clausura, que
implicaria la formacion interna.

La respuesta es obvia: «al Opus Dei
se viene impulsado por una vocacion



libremente aceptada. Con la misma
libertad se puede salir, se pueden
buscar otros caminos, si se sospecha
que la Prelatura transmite venenos
que deben combatirse con los
antidotos de un confesor externo,
que -aun no conociendo la Obra-
periodicamente ponga en guardia,
"descontamine».

Para terminar con el origen, mision y
espiritualidad de los sacerdotes, es
preciso hablar también de otros
sacerdotes, aunque coincidan en
parte con el clero de la Prelatura: los
socios de la Sociedad sacerdotal de la
Santa Cruz. No es un accesorio sin
importancia de la Prelatura, como
demuestra el hecho de que su
nombre completo y oficial en los
documentos y en el Anuario
Pontificio es «Prelatura personal de
la Santa Cruz y Opus Dei», y que solo
por abreviar se dice «Opus Dei».



Seria complicado (para ustedesy
también para mi), e incluso poco
interesante para nuestros fines,
explicar por qué y como, de acuerdo
con las posibilidades y las exigencias
del derecho candnico -conocidas al
dedillo tanto por Escriva como por su
inseparable Del Portillo, doctores
ambos en la materia- se llego a
semejante nombre. Confieso que no
domino suficientemente las sutilezas
eclesidsticas como para explicar con
palabras mias como funciona esa
Sociedad y cudles son sus relaciones
con la Prelatura, con la Iglesia
universal y con las Iglesias locales.

Por tanto, en una materia tan
compleja, donde cada término tiene
un significado preciso, me limitaré a
reproducir aqui una explicacion
«oficial» sintética pero, a mi juicio,
bastante clara y completa.

Es la siguiente: «La Sociedad
sacerdotal de la Santa Cruz es una



asociacion de clérigos compuesta
por: 1) los sacerdotes del Opus Dei, es
decir, por el clero de la Prelatura; 2)
por los didconos y presbiteros,
incardinados en una diocesis, que
deseen formar parte de la Sociedad,
respondiendo a una vocacion divina
que les llama (y esta es la finalidad
de la asociacion) a santificar su
trabajo profesional: es decir, el
ministerio sacerdotal. Para alcanzar
esta finalidad, dependen de la
Sociedad sacerdotal de la Santa Cruz
solo en lo que se refiere a la
asistencia espiritual (que es un
ambito que corresponde a la esfera
de la autonomia personal): lo que
significa que cada uno de esos
sacerdotes sigue bajo la completa y
exclusiva dependencia de su obispo
propio».

Sigamos con esa explicacion: «Esta
Sociedad, creada por Mons. Escriva
en 1943, se adecua al espiritu del

Vaticano II, que en el decreto sobre



los presbiteros, cuando exhorta a
mejorar continuamente la formacion
sacerdotal, sugiere también la
pertenencia a alguna asociacion
especifica. La Sociedad es una
asociacion con un espiritu que
favorece la unidad y que fomenta, de
un lado, la unién de cada sacerdote
con su obispo, y de otro, la
fraternidad sacerdotal. Por tanto, los
socios no son del clero de la
Prelatura del Opus Dej, sino clero
propio del obispo del que dependen.
No estan, por tanto, bajo la
jurisdiccion de los directores del
Opus Dei. La Sociedad sacerdotal de
la Santa Cruz es juridicamente
distinta de la Prelatura, pero existe
entre ambas una completa unidad de
espiritu alrededor de lo que es el
elemento propio del Opus Dei: la
busqueda de la santidad a través de
la santificacion del trabajo
ordinario».



Creo que, si habéis leido hasta aqui,
os habréis dado cuenta de que esta
Sociedad responde a una intencion
clara: conseguir que todos, si son
llamados, puedan vivir el mensaje
del Opus Dei. Como s6lo los laicos
pueden entrar en la Obra, porque los
clérigos -ya ordenados o en el
seminario- estan excluidos, la
Sociedad sacerdotal permite recibir y
vivir la formacion del espiritu del
Opus Dei a estos sacerdotes que
permanecen en su propia diécesis de
la que dependen en todo lo que no se
refiera a la autonomia personal de
cada uno, como la formacion
espiritual.

Conviene sefialar, como quiza se ha
apreciado ya en la explicacion
anterior, el derroche de habilidad y
de experiencia para encontrar una
formula que salvaguardase, por una
parte, la posibilidad de que un
sacerdote diocesano pudiese vivir la
espiritualidad de la Obra, si se siente



llamado a ello; y por otra, los
derechos del obispo del lugar -«nihil
sine episcopo» (nada sin el obispo) es
el lema programatico de la
asociacion- y el deber del sacerdote
de sentirse participe a pleno titulo
del clero del que procede y al que
continua perteneciendo.

He aqui otro aspecto de la estrategia
general de don Josemaria: proponer
a todos, sin excluir a nadie, un
training en santidad y apostolado,
dejando a cada uno donde se
encuentra, cambiando lo menos
posible su condicion tanto en la
sociedad como en la Iglesia.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-
solo-sacerdotes/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/

	Sacerdotes, "sólo" sacerdotes

