
opusdei.org

Sacerdotes, "sólo"
sacerdotes

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

El hilo de nuestra argumentación nos
conduce a los sacerdotes.
Ocupémonos de este clero singular,
al que está prohibido ser clerical. El
fundador señalaba: «Que nuestros
sacerdotes no consientan que sus
hermanos les presten servicios
innecesarios. Cada uno debe guardar
en su corazón los mismos
sentimientos que tuvo Jesús, que
dijo: "el Hijo del hombre no ha
venido a ser servido sino a servir".
Así debe suceder entre vosotros».



Y añadía: «Aunque la vocación es
igual para todos, el sacerdote debe
luchar por ser el servidor de sus
hermanos, sabiendo ser uno más en
nuestra Casa; porque efectivamente
es como los demás».

Y como cada católico tiene a sus
espaldas siglos de clericalismo de un
lado, y de alticlericalismo por el otro,
en los que no conviene volver a
tropezar, insiste: «Los sacerdotes no
mangoneen a los laicos, ni estos a los
sacerdotes: que no haya entre
nosotros sacerdotes que invadan el
campo de competencia temporal de
los laicos, ni laicos que se
entrometan en los asuntos
espirituales reservados a los
sacerdotes». Y repetía con
frecuencia: «el sacerdocio, en el Opus
Dei, no es la coronación de una
carrera, no es un premio para los
mejores: es una llamada a servir a las
almas en un modo al mismo tiempo



igual y distinto al de los demás
miembros».

El «sistema de reclutamiento» del
clero de la Prelatura facilita
considerablemente el cumplimiento
de estas orientaciones. Por su mismo
origen, no es ni puede ser una
especie de «cuerpo extraño» o de
«casta separada» en una institución
«laical» como es esta, puesto que
todos sus sacerdotes proceden de las
filas de los numerarios y de los
agregados.

No es infrecuente encontrar en los
periódicos titulares que anuncian la
ordenación sacerdotal (y no pocas
veces de manos del Papa) de algunas
decenas de personas de todas las
edades, aunque nunca muy jóvenes y
a veces ni siquiera jóvenes, que
componen un auténtico muestrario
de las profesiones más variadas. Algo
así como: siete abogados, ocho
ingenieros, dos periodistas, tres



médicos, cuatro profesores, un
notario, dos economistas, un
coronel... No es necesario seguir
leyendo esas noticias: con toda
seguridad son los cuarenta o
cincuenta sacerdotes que el Opus
Dei, de modo constante y
programado, hace ordenar (u
ordenan ellos mismos: el anterior
Prelado era Obispo, y por
consiguiente podía ordenar) para
cubrir las necesidades asignadas al
«clero de la Prelatura».

En la práctica, las cosas suceden del
siguiente modo. Después de algunos
años de esfuerzo por «santificar el
trabajo y santificarse en él» -que
pueden ser muchos: las ordenaciones
de personas de más de cincuenta
años no son raras-, el Prelado
pregunta a algunos numerarios y
agregados que cumplen todos los
requisitos si están dispuestos a vivir
la misma vocación al Opus Dei con



un trabajo, un servicio, distintos: el
propio del sacerdote.

El interpelado puede aceptar, y
también puede rechazar (sin
demérito alguno, pues se trata de
una materia en la que resulta
esencial la más plena libertad). Si
acepta, abandona totalmente la
profesión civil y (dicen las normas)
recibe la formación en los centros
que la Prelatura erige con ese fin, de
acuerdo con las disposiciones
establecidas por la Santa Sede. Se
trata, en la práctica, de seminarios
propios. Hasta el último momento,
todos tienen la posibilidad de
interrumpir su camino hacia la
ordenación, para volver al mismo
trabajo que desempeñaban.

El número de sacerdotes está
«programado»; actualmente es algo
menos del 2% de los miembros de la
Prelatura (1.500 entre un total de
80.000), y está previsto que no supere



el 3%. Es decir, los indispensables
para las necesidades de la Obra: ni
más ni menos. Estos porcentajes
confirman la impresión de que el
peligro de «clericalización» del Opus
Dei, que pudiera comprometer su
carácter laical, carece de todo
fundamento.

Este sistema de reclutamiento
presenta muchas ventajas. La más
importante es que, para desarrollar
sus tareas de predicación y de
dirección espiritual, y lógicamente la
administración de sacramentos, es
preciso que conozcan por
experiencia personal el espíritu de la
Obra en el que se han formado. Están
llamados a perpetuar ese espíritu,
junto con los laicos, pero en una
situación objetivamente estratégica,
decisiva. Además, su experiencia
como trabajadores en profesiones
«laicas» es también fundamental,
puesto que en torno al trabajo se
construye la vida espiritual.



La llamada al sacerdocio les llega en
edad adulta, después de años y años
de compromiso cristiano, y por
consiguiente bien probados, y con
garantías de una solidez particular.
Los errores de perspectiva de tantos
eclesiásticos de hoy, ante lo que
creen que son exigencias del «mundo
moderno», del «hombre
contemporáneo», derivan
probablemente de su inexperiencia
en esos campos de la vida. Por eso,
tantas orientaciones pastorales y
parte de la avalancha de
«documentos» sobre todo tipo de
asuntos producidos por una nueva
burocracia eclesial incurren en un
generalismo estéril.

Además de esos y de otros aspectos
positivos, existe otra ventaja cuya
importancia podría pasar
inadvertida a quien no conozca los
entresijos de la Iglesia institucional,
con sus problemas y sus conflictos.



Así lo describe Le Tourneau, con
palabras sobrias pero llenas de
significado: «Los sacerdotes del Opus
Dei salen de la propia Prelatura y se
forman en su seno, por lo que el
Opus Dei no sustrae a las diócesis
sacerdotes ni candidatos al
sacerdocio». Casi todos los
fundadores de órdenes y
congregaciones religiosas, al menos
en los tiempos modernos, han tenido
antes o después enfrentamientos con
el clero local precisamente por este
motivo. Cuando los posibles
candidatos al sacerdocio
comenzaron a disminuir, hasta
hacerse escasos en número, no
faltaron obispos que sospecharon o
incluso acusaron a los institutos de
perfección de «robarles» las
vocaciones. Por ejemplo, muchos de
los graves problemas de Don Bosco y
sus salesianos con el arzobispo de
Turín tuvieron esa raíz.



El Opus Dei ha decidido «ir por su
cuenta». De este modo, no sólo zanja
las polémicas de ese estilo, sino que
además puede replicar que, lejos de
«empobrecer» las diócesis y sus
presbiterios, en realidad los potencia,
pues pone a disposición de la Iglesia
otros sacerdotes que, sin la Obra, no
habrían llegado al sacerdocio. Más
aún, probablemente no habrían
llegado a la Iglesia, ya que no pocos
de los numerarios y los agregados
que se ordena descubrieron -o
redescubrieron- la fe a través de la
relación con la Obra.

Este clero depende del Prelado en lo
que se refiere a los fines de la Obra,
pero para las disposiciones del
Derecho canónico está sometido al
obispo diocesano (del cual recibe con
frecuencia encargos pastorales) y
forma parte del presbiterio
diocesano.



Sin embargo... ¿no fue Maquiavelo
quien señaló que, en la organización
de los asuntos humanos, cualquier
solución a un problema crea siempre
otros nuevos? El rostro institucional
de la Iglesia, ese aspecto humano que
da cuerpo al misterio y que es
esencial en la lógica de la
Encarnación, está sometido a las
leyes que regulan cualquier
organismo social. Por eso, acalladas
las sospechas de «robar vocaciones»
a las diócesis con ese sistema de
«auto alimentación» -algo así como el
«hazlo tú mismo» del bricolaje-,
surgen otras, como la acusación de
querer establecer una «Iglesia
paralela», cerrada en sí misma como
una secta, e incluso enfrentada al
resto de la Iglesia Católica.

Hemos mencionado ya que la misma
estructura canónica de Prelatura
parece impedir este tipo de peligros,
pero será interesante reproducir la
réplica de la Obra a este tipo de



acusaciones. Escribe uno de sus
miembros: «No hay por qué
alarmarse ante una posible "Iglesia
paralela" si cada cristiano, como
individuo, está legitimado -según los
críticos- para inventarse su propia
Iglesia. Sucede a veces que, en
algunas parroquias, los párrocos
hacen y disponen a su gusto, con
independencia de las normas
existentes en materia litúrgica y
disciplinar. Es ligeramente farisaico
acusar a otros -y además sin base- de
lo mismo que hace con frecuencia el
crítico. En realidad, "Iglesia paralela"
es la formada por la suma de los
comportamientos que se separan de
la legítima autoridad en la Iglesia: el
Papa y los Obispos en comunión con
él».

Continúa la misma fuente («de
parte», naturalmente): «El Opus Dei,
desde 1928 a hoy, ha manifestado su
voluntad de adherirse en todo al
Papa. En 1967, decía Mons. Escrivá



de Balaguer a Time: "Resido
establemente en Roma desde 1946, y
así he tenido ocasión de conocer y
tratar a Pío XII, a Juan XXIII y a Pablo
VI. En todos he encontrado siempre
el cariño de un padre". El
comportamiento del beato -que
inculcó también en sus hijos- fue de
total coherencia: a esa paternidad
pontificia correspondió (y pidió a
todos que correspondieran) con
veneración y obediencia filiales.
¿Formar sacerdotes y laicos con
semejante planteamiento
radicalmente católico es acaso
pretender crear una "Iglesia
paralela"?».

Como se ve, ante esa acusación
reaccionan vivamente, sobre todo en
comparación con el habitual tono
sofí de la Obra, que procura no
enzarzarse en polémicas
intraeclesiales. Esa respuesta
vigorosa confirma precisamente que
la acusación está muy difundida en



ciertos ambientes, y que es vista
desde dentro como particularmente
insidiosa. Más aún, la soportan como
una injusticia frente a quien sostiene
que la docilidad a los pastores es la
base de todo.

¿Cómo deberían ser -cómo pretenden
ser- «sus» sacerdotes, según el ideal
del sacerdote don Josemaría?
Procediendo del mundo del trabajo y
ocupándose de la formación
espiritual de trabajadores, ¿seguirán
el modelo de «sacerdotes-obreros»,
se atendrán al cliché del «sindicalista
consagrado», del cura en jersey que
sólo habla de política y de sociología,
ese que apoyaba la «lucha de clases»,
que participaba en huelgas y
manifestaciones «contra los
capitalistas».

Quien tenga esa idea, que se la quite
pronto de la cabeza. Incluso en el
aspecto externo tradicional (ya
señalé que la sotana o el clergyman



son obligatorios), el clero de la
Prelatura es justo lo contrario del
clérigo en trenka de los años setenta,
que proclama su deseo de «ser
exactamente igual que los demás», y
que quizá juzgue «alienante», o al
menos «discriminatorio para los no
creyentes», hablar de Dios y de Cristo
(salvo como «líder proletario»). De
ese tipo de sacerdotes que llama a la
misa «asamblea de camaradas», o
como mucho, «ágape fraterno», y la
celebra en la cocina sobre una mesa
cualquiera; que quiere que todo sea
«comunitario», incluida la confesión
y la absolución de los pecados (los
«sociales», que son los unicos
pecados verdaderos, y que por ese
motivo sólo pueden pecar los
«burgueses» y los «capitalistas»).

Con una extraordinaria experiencia
sacerdotal a sus espaldas, entre
personas de todo el mundo, cuarenta
y ocho años después de su
ordenación y dos antes de su muerte,



Escrivá insistió en lo que, para él,
debería ser el sacerdote. Es una
especie de «declaración
programática» sumamente
interesante: un biógrafo la definió
como Carta Magna del sacerdocio de
hoy y de siempre. (No «del Opus Dei»,
sino de la Iglesia, como han
confirmado las enseñanzas de Juan
Pablo II sobre ese sacramento). Se
trata, a mi juicio, de un documento
significativo, que no puede omitirse
en un dossier que pretende descubrir
«el secreto de la Obra». Aquí, en sus
sacerdotes, reside quizá uno de sus
verdaderos «secretos».

Escuchen estas palabras
pronunciadas en 1973, cuando el
ciclón contestarario azotaba la
Iglesia, y se experimentaban esos
«nuevos caminos» que convertirían a
los cristianos practicantes en una
especie en vías de extinción, y en
algunos países ya desaparecida (la
historia enseña que cuando los



clérigos pelean entre sí, pocos son los
laicos que se ponen de un lado o del
otro: la mayoría se va, juzgando que
tienen cosas más importantes que
hacer que seguir riñas de sacristía o
incomprensibles disputas teológicas,
y dejando que los contendientes se
las arreglen entre ellos).

«No comprendo -decía Escrivá en
aquella homilíalos afanes de algunos
sacerdotes por confundirse con los
demás cristianos, olvidando o
descuidando su específica misión en
la Iglesia, aquella para la que han
sido ordenados. Piensan que los
cristianos desean ver, en el
sacerdote, un hombre más. No es
verdad. En el sacerdote, quieren
admirar las virtudes propias de
cualquier cristiano, y aun de
cualquier hombre honrado: la
comprensión, la justicia, la vida de
trabajo -labor sacerdotal en ese caso-,
la caridad, la educación, la
delicadeza en el trato. Pero junto a



eso, los fieles pretenden que se
destaque claramente el carácter
sacerdotal».

Así quiso que fueran los sacerdotes
de su Obra, como lo demostró al
formar personalmente casi un
millar: fue una de las tareas que
colocó siempre en primer lugar,
convencido de que «el sacerdote no
va nunca solo, ni al Cielo ni al
infierno». Y esto es también lo que la
gente espera del sacerdote, según
Escrivá, «esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderías humanas,
sean del tipo que sean; que ponga
amor y devoción en la celebración de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
niños y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo



de ciencia humana que -aunque
conociese perfectamente- no sería la
ciencia que salva y lleva a la vida
eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados».

«En una palabra -concluía Escrivá-:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él, especialmente en aquellos
momentos en los que realiza el
Sacrificio del Cuerpo y de la Sangre y
cuando, en nombre de Dios, en la
Confesión auricular y secreta,
perdona los pecados. La
administración de estos dos
sacramentos es tan capital en la
misión del sacerdote, que todo lo
demás debe girar alrededor».

Esto es, a la postre, lo específico del
sacerdote en la perspectiva católica,
lo que le hace indispensable, lo que
justifica su presencia y su misión.
Todo lo demás pueden hacerlo los
laicos, e incluso mucho mejor. No es



casual que la experiencia -llena de
generosidad- de los sacerdotes-
obreros acabó o languideció porque
los obreros les hicieron entender que
gente como ellos era fácil de
encontrar: no necesitaban otro
obrero, ni un enésimo sindicalista,
sino a alguien que anunciase cosas
«distintas», que hablase de Dios y no
sólo del hombre y de sus necesidades
sociales, como ya hacen los demás.

Por mi conocimiento de esos
ambientes, les puedo asegurar que
este retrato-robot del sacerdote
según Escrivá de Balaguer es mucho
más que suficiente para hacer saltar
los nervios de tantos clericales. O al
menos, de los pocos que quedan,
después de que sus grandes
esperanzas se convirtieran en
grandes desilusiones.

Para comprender la hostilidad de
cierto clericalismo contra el Opus
Dei, es suficiente reflexionar sobre



las palabras de Escrivá que he
transcrito y sobre sus consecuencias.

Podrán entenderlo también
escuchando estas otras que ahora
reproduzco, en las que encontrarán
una confirmación de que detrás de
esa concepción del sacerdocio se
encuentra una teología, una
eclesiología y una espiritualidad que
no puede evitar entrar en conflicto
con otras de nuestros días. La lucha
sin cuartel contra la beatificación
encontró aquí una de sus razones
más importantes.

No es casualidad que esa oposición
fuera mantenida sobre todo por
sacerdotes y ex-sacerdotes, mientras
los laicos (como parecen probar las
más de 300.000 personas en la plaza
de San Pedro y las decenas de miles
de relatos de «favores») no sólo no
adoptaron una postura contraria,
sino que dio más bien la impresión
de que les agradaba que se



propusiera como «ejemplo» ante
toda la Iglesia a un sacerdote como
aquél, un sacerdote que quería que
los demás sacerdotes fueran así.
Empezando por los de su Obra,
lógicamente; pero sin detenerse ahí.

Leamos pues estas palabras de Mons.
Escrivá que, más o menos en esos
mismos años, se lamentaba de que
hubiera «sacerdotes que en lugar de
hablar de Dios -que es el único
"argumentó' en el que tienen la
autoridad y el deber de tratar-,
hablan de política, de sociología, de
antropología. Y como con frecuencia
no saben nada, se equivocan. Y lo
que es peor, el Señor no está
contento. Nuestro ministerio consiste
en predicar la doctrina de Jesucristo,
en administrar los sacramentos y en
enseñar el modo de buscar a Cristo,
de encontrar a Cristo, de amar a
Cristo, de seguir a Cristo. El resto no
es asunto nuestro».



Según los estatutos, los sacerdotes de
la Prelatura tienen libertad de
opinión en cualquier materia
«opinable»: también en las
cuestiones teológicas no definidas
por el Magisterio. Pueden pensar
como estimen mejor, como les dicte
su conciencia, también en política -
ejercitan con libertad el derecho de
voto, como sus conciudadanos- pero
deben guardar sus opiniones para
ellos. La prohibición de meterse en
política se entiende dentro de esa
espiritualidad que propone la Obra:
«ser siempre instrumentos de unidad
en la Iglesia y entre los hombres,
nunca de división». ¿Y hay algo que
divida más a los hombres, y con
mayor aspereza, que la lucha
política? ¿Puede olvidarse acaso que,
como expresó Dante, la política es «la
palestra que nos hace tan feroces»?

En este sentido, resulta significativo
que se exija al sacerdote del Opus Dei
que tenga «alma sacerdotal y



mentalidad laical». Es característico
de cierta mentalidad clerical pensar
que «el hombre sagrado» debe
intervenir en todo «sacralizando»
también lo que pertenece a las
decisiones y opiniones dejadas a la
libertad de los creyentes. En el fondo,
la diferencia entre el clericalismo
preconciliar y el posconciliar no es
más que una inversión de punto de
vista: antes del Concilio, se intentaba
sacralizar las «derechas» (o al menos
el «centro»; en cualquier caso, una
posición política); después del
Concilio, se quiso hacer lo mismo
pero con las «izquierdas». Antes, se
intentaba hacer creer a los católicos
que no eran tales si no aceptaban
defender la causa de la «reacción»;
después, se lanzaba el anatema al
creyente que no jurase que lo que
Cristo quería era la «revolución».

Creo que así entendía Escrivá la
«mentalidad laical»: pedir a los
miembros de la Obra que llamaba a



la ordenación que se esforzaran por
ser «sacerdotes al cien por cien». Y
ese compromiso comienza por la
obligación de «no ingerencia» en
todo lo que no es espiritual, en lo que
se refiere al servicio de Dios.

De este aspecto deriva, en mi
opinión, una de las características
más sorprendentes del Opus Dei: el
culto y la defensa a ultranza de la
libertad de los miembros.
Sorprendente, porque resulta que la
realidad no sólo es distinta del cliché,
sino incluso su contrario.
Escuchemos a este propósito lo que
afirma Le Tourneau: «Una de las
características del espíritu del Opus
Dei, a menudo puesta de relieve por
sus portavoces y con mayor
insistencia aún por el Fundador, es el
amor a la libertad».

«Un amor íntimamente conectado
con la mentalidad secular propia del
Opus Dei, la cual hace que, en todas



las cuestiones profesionales, sociales,
políticas, etc., cada miembro actúe
libremente en el mundo, con arreglo
a lo que le dicte su conciencia,
rectamente formada, y asumiendo
plenamente las consecuencias de sus
actos y de sus decisiones. Eso les
lleva no sólo a respetar, sino también
a amar, de manera positiva y
práctica, el auténtico pluralismo, la
variedad de todo lo que es humano;
así hacen realidad lo que la
Declaración de la Congregación para
los Obispos del 23 de agosto de 1982
decía con motivo de la erección del
Opus Dei como Prelatura personal:
"Por lo que se refiere a sus opciones
en materia profesional, social,
política, etc., los fieles laicos que
pertenecen a la Prelatura -dentro de
los límites de la fe y de la moral
católicas y de la disciplina de la
Iglesia- gozan de la misma libertad
que los demás católicos,
conciudadanos suyos; por tanto, la
Prelatura no hace suyas las



actividades profesionales, sociales,
políticas, económicas, etc., de
ninguno de sus miembros"».

Continúa el autor francés: «Esta
opción deliberada a favor de la
libertad no es consecuencia de una
prudencia humana o de una táctica,
sino el resultado lógico de la
conciencia clara que todos los
miembros tienen de participar en la
única misión de la Iglesia: la
salvación de las almas. Verdad es que
el espíritu cristiano ofrece unos
principios éticos comunes de acción
temporal: respeto y defensa del
Magisterio de la Iglesia, nobleza y
lealtad en el comportamiento -con
caridad-, comprensión y respeto de
las opiniones ajenas, verdadero amor
a la Patria -sin nacionalismos
estrechos-, promoción de la justicia,
capacidad de sacrificio en servicio de
los intereses de la comunidad, etc.
Ahora bien, sobre la base de estos
principios, cada cual determina qué



solución le parece más pertinente
entre las muchas opciones que
existen. A este respecto, Mons.
Escrivá concluía: "Con esta bendita
libertad nuestra, el Opus Dei no
puede ser nunca, en la vida política
de un país, como una especie de
partido político: en la Obra caben -y
cabrán siempre- todas las tendencias
que la conciencia cristiana pueda
admitir, sin que sea posible ninguna
coacción por parte de los directores".
Sólo la jerarquía de la Iglesia puede,
si lo estima necesario para el bien de
las almas, dictar una norma de
conducta determinada al conjunto de
los católicos».

Podría sospecharse que con mala fe
se oculta la «verdadera» realidad de
la Obra, que no sería más que un
conjunto de marionetas dirigidas por
alguien que, agazapado en la
oscuridad, no sólo no respeta sino
que coarta su libertad. Pero esa
sospecha tendría que explicar el



hecho de que la dinámica misma de
la institución -con su rechazo del
clericalismo, incluso para los
sacerdotes- conduce no sólo en teoría
sino también en la práctica a quedar
al margen de las decisiones
temporales de los laicos.

Volviendo al perfil del clero del Opus
Dei, señalemos que el numerario o el
agregado llamados al sacerdocio
abandonan totalmente su profesión
«civil», en la que han podido

alcanzar éxito y prestigio. No
abandonan por esto el trabajo, sino
que a partir de ahora se dedican
plenamente a la labor sacerdotal.
Este consiste, principalmente, en
«colaborar en la formación espiritual
de los miembros de la Obra -hombres
y mujeres- mediante la predicación,
la dirección espiritual y la
administración de los sacramentos,
sobre todo de la confesión».



A propósito de esto último: ¿está
obligado quien pertenece al Opus Dei
a confesarse con un sacerdote de su
institución? Veamos cómo es el
asunto. «El fundador enseñó siempre
que los miembros son libres, como
cualquier católico, de confesarse con
cualquier sacerdote que tenga las
debidas licencias. Un miembro del
Opus Dei puede utilizar lícitamente
esta libertad, dirigiéndose a
sacerdotes que no pertenecen a la
Prelatura. Sin embargo, es fácil darse
cuenta de que esto no será frecuente:
si los miembros del Opus Dei se
comprometen libremente a perseguir
un fin concreto dentro de la Iglesia,
es lógico que escojan los medios
específicos propuestos por la
Prelatura. Y es evidente que los
sacerdotes de la Obra, por su
conocimiento del espíritu de la Obra
y de las obligaciones específicas de
sus miembros, pueden ayudar con su
orientación a vivir de modo más
eficaz el sacramento de la penitencia,



que es también un medio de
dirección espiritual».

Recogemos aquí esa precisión oficial
porque este punto ha sido (y es)
polémico: Algunos consideran que la
práctica habitual (no obligatoria) de
los miembros del Opus Dei, que se
confiesan con sacerdotes del Opus
Dei -con uno de ellos, ya que no se
impone uno en particular-, es una
manifestación de mentalidad
«sectaria».

No me corresponde a mí defender a
nadie ni a nada. Se trata sólo de
razonar y de comprender: esta es la
línea que, si no me equivoco, me he
esforzado y me esfuerzo en seguir. Es
preciso admitir que si se mira el
asunto con objetividad y sentido
común, parece realmente increíble
que se polemice sobre este punto.
Discusiones que no se dan, como es
lógico, cuando un franciscano se
confiesa con un franciscano, un



barnabita con un barnabíta, un
sacerdote diocesano con otro
sacerdote de la misma diócesis.

Esas acusaciones confirman la
aspereza de los contrastes que esta
institución «nueva» -pero que se
remite a lo antiguo, a los dos
milenios de la Tradición- ha
suscitado y sigue suscitando,
alimentando sospechas también
sobre comportamientos y
costumbres aceptados pacíficamente
en otras realidades eclesiales. Juzgue
el lector si tiene sentido lo que se lee
con frecuencia en los alegatos anti-
Opus: los miembros deberían
confesarse con sacerdotes no
pertenecientes a la Prelatura, para
«contrastar» de este modo los
peligros de indoctrinamiento, de
lavado de cerebro, de clausura, que
implicaría la formación interna.

La respuesta es obvia: «al Opus Dei
se viene impulsado por una vocación



libremente aceptada. Con la misma
libertad se puede salir, se pueden
buscar otros caminos, si se sospecha
que la Prelatura transmite venenos
que deben combatirse con los
antídotos de un confesor externo,
que -aun no conociendo la Obra-
periódicamente ponga en guardia,
"descontamine"».

Para terminar con el origen, misión y
espiritualidad de los sacerdotes, es
preciso hablar también de otros
sacerdotes, aunque coincidan en
parte con el clero de la Prelatura: los
socios de la Sociedad sacerdotal de la
Santa Cruz. No es un accesorio sin
importancia de la Prelatura, como
demuestra el hecho de que su
nombre completo y oficial en los
documentos y en el Anuario
Pontificio es «Prelatura personal de
la Santa Cruz y Opus Dei», y que sólo
por abreviar se dice «Opus Dei».



Sería complicado (para ustedes y
también para mí), e incluso poco
interesante para nuestros fines,
explicar por qué y cómo, de acuerdo
con las posibilidades y las exigencias
del derecho canónico -conocidas al
dedillo tanto por Escrivá como por su
inseparable Del Portillo, doctores
ambos en la materia- se llegó a
semejante nombre. Confieso que no
domino suficientemente las sutilezas
eclesiásticas como para explicar con
palabras mías cómo funciona esa
Sociedad y cuáles son sus relaciones
con la Prelatura, con la Iglesia
universal y con las Iglesias locales.

Por tanto, en una materia tan
compleja, donde cada término tiene
un significado preciso, me limitaré a
reproducir aquí una explicación
«oficial» sintética pero, a mi juicio,
bastante clara y completa.

Es la siguiente: «La Sociedad
sacerdotal de la Santa Cruz es una



asociación de clérigos compuesta
por: 1) los sacerdotes del Opus Dei, es
decir, por el clero de la Prelatura; 2)
por los diáconos y presbíteros,
incardinados en una diócesis, que
deseen formar parte de la Sociedad,
respondiendo a una vocación divina
que les llama (y esta es la finalidad
de la asociación) a santificar su
trabajo profesional: es decir, el
ministerio sacerdotal. Para alcanzar
esta finalidad, dependen de la
Sociedad sacerdotal de la Santa Cruz
sólo en lo que se refiere a la
asistencia espiritual (que es un
ámbito que corresponde a la esfera
de la autonomía personal): lo que
significa que cada uno de esos
sacerdotes sigue bajo la completa y
exclusiva dependencia de su obispo
propio».

Sigamos con esa explicación: «Esta
Sociedad, creada por Mons. Escrivá
en 1943, se adecua al espíritu del
Vaticano II, que en el decreto sobre



los presbíteros, cuando exhorta a
mejorar continuamente la formación
sacerdotal, sugiere también la
pertenencia a alguna asociación
específica. La Sociedad es una
asociación con un espíritu que
favorece la unidad y que fomenta, de
un lado, la unión de cada sacerdote
con su obispo, y de otro, la
fraternidad sacerdotal. Por tanto, los
socios no son del clero de la
Prelatura del Opus Dei, sino clero
propio del obispo del que dependen.
No están, por tanto, bajo la
jurisdicción de los directores del
Opus Dei. La Sociedad sacerdotal de
la Santa Cruz es jurídicamente
distinta de la Prelatura, pero existe
entre ambas una completa unidad de
espíritu alrededor de lo que es el
elemento propio del Opus Dei: la
búsqueda de la santidad a través de
la santificación del trabajo
ordinario».



Creo que, si habéis leído hasta aquí,
os habréis dado cuenta de que esta
Sociedad responde a una intención
clara: conseguir que todos, si son
llamados, puedan vivir el mensaje
del Opus Dei. Como sólo los laicos
pueden entrar en la Obra, porque los
clérigos -ya ordenados o en el
seminario- están excluidos, la
Sociedad sacerdotal permite recibir y
vivir la formación del espíritu del
Opus Dei a estos sacerdotes que
permanecen en su propia diócesis de
la que dependen en todo lo que no se
refiera a la autonomía personal de
cada uno, como la formación
espiritual.

Conviene señalar, como quizá se ha
apreciado ya en la explicación
anterior, el derroche de habilidad y
de experiencia para encontrar una
fórmula que salvaguardase, por una
parte, la posibilidad de que un
sacerdote diocesano pudiese vivir la
espiritualidad de la Obra, si se siente



llamado a ello; y por otra, los
derechos del obispo del lugar -«nihi1
sine episcopo» (nada sin el obispo) es
el lema programático de la
asociación- y el deber del sacerdote
de sentirse partícipe a pleno título
del clero del que procede y al que
continúa perteneciendo.

He aquí otro aspecto de la estrategia
general de don Josemaría: proponer
a todos, sin excluir a nadie, un
training en santidad y apostolado,
dejando a cada uno donde se
encuentra, cambiando lo menos
posible su condición tanto en la
sociedad como en la Iglesia.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-
solo-sacerdotes/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-solo-sacerdotes/

	Sacerdotes, "sólo" sacerdotes

