opusdei.org

Sacerdotes: "Santos
para santificar"

Conferencia que Mons. Javier
Echevarria pronuncié en
Cdrdoba ante algunos
sacerdotes de la diocesis, con
motivo del afio sacerdotal.

19/12/2009

SANTOS PARA SANTIFICAR

Conferencia al clero de Cordoba en el
Afio sacerdotal, 20-XI-2009

Mons. Javier Echevarria, Prelado del
Opus Dei



Estamos recorriendo el Afio
sacerdotal convocado por Benedicto
XVI para toda la Iglesia. En la carta
que escribio con este motivo, el Santo
Padre manifiesta su proposito de
«contribuir a promover el
compromiso de renovacion interior
de todos los sacerdotes, para que su
testimonio evangélico en el mundo
de hoy sea mas intenso e incisivo»

[1].

El deseo de colaborar en esta
iniciativa del Romano Pontifice, ha
movido a mi querido hermano en el
Episcopado, Mons. Juan José Asenjo,
actual Arzobispo de Sevilla 'y
Administrador Apostdlico de
Cordoba, a invitarme a hablar de este
tema ante un grupo de sacerdotes. Se
lo agradezco de veras, aunque, al
mismo tiempo, me parece haber
venido a vender miel al colmenero .
Era una expresion que utilizaba San
Josemaria Escriva de Balaguer,
cuando le invitaban a dirigir la



palabra a sus hermanos en el
sacerdocio. Queria subrayar que
cualquiera de ellos podria hacerlo
muy bien, con so6lo abrir el corazon y
manifestar el amor a Dios y a las
almas que llevaba dentro.

Si asi se expresaba un sacerdote tan
santo, que recibio el encargo divino
de abrir las sendas de la santidad en
el cumplimiento de los deberes
propios del estado de cada uno, y que
la Iglesia ha propuesto, junto a otros
eximios sacerdotes, como modelo de
santidad a presbhiteros y a seglares,
pensad qué deberia afirmar yo.
Recurro a su intercesion ante el
Sefior para que estas palabras mias
logren transmitir al menos un poco
de la riqueza de su doctrina sobre el
sacerdocio, de modo que sus
palabras y el ejemplo de su vida nos
inciten —a mi también— a realizar
esa conversion interior que la Iglesia
espera de cada uno, en este afo
sacerdotal.



La identificacion con Cristo,
fundamento de nuestro sacerdocio

En la primera Misa crismal que
celebro después de recibir el
ministerio petrino, Benedicto XVI se
dirigia asi a los sacerdotes que
concelebraban con él en la Basilica
de San Pedro: «El misterio del
sacerdocio de la Iglesia radica en el
hecho de que nosotros, seres
humanos miserables, en virtud del
Sacramento podemos hablar con su
"yo": in persona Christi . Jesucristo
quiere ejercer su sacerdocio por
medio de nosotros» [2] .

Uno solo es el sacerdote del Nuevo
Testamento, Jesucristo Nuestro
Sefior, como pone de relieve la
epistola a los Hebreos (cfr. Hb 7,
11-28). Nosotros somos instrumentos
suyos en virtud del sacramento del
Orden, que nos identifica con El. Es
lo que se manifiesta claramente en
los gestos y palabras del Obispo,



durante el rito de la ordenacion.
Cuando, en silencio, impone sus
manos sobre la cabeza del candidato,
invocando luego al Espiritu Santo
con la oracion consagratoria, es Jesus
mismo —Sumo y Eterno Sacerdote—
quien toma posesion de cada uno. La
ordenacion sacerdotal produce un
cambio real en quien la recibe,
visible sdlo a los ojos de la fe. Lo
recalcaba San Josemaria, cuando,
hablando de la identidad del
sacerdote —que, en los primeros
afios del post-concilio, algunos
ponian en tela de juicio— no dudaba
en afirmar con decision: «;Cudl es la
identidad del sacerdote? La de Cristo.
Todos los cristianos podemos y
debemos ser no ya alter Christus,
sino ipse Christus : otros Cristos, jel
mismo Cristo! Pero en el sacerdote
esto se da inmediatamente, de forma
sacramental» [3] .

No se trata de una consideracion sélo
tedrica, sino que ha de manifestarse



de modo concreto en las mas
diversas situaciones, también fuera
de los actos propios del sacrum
ministerium . Un sucedido de la vida
de este sacerdote lo manifiesta
elocuentemente.

Corria el curso académico 1942-43. El
propietario de un inmueble de la
madrilefia calle de Jenner, donde
tenia su sede la primera residencia
universitaria promovida por el Opus
Dei al término de la guerra civil,
comunico que necesitaba enseguida
la casa pues un hijo suyo iba a
contraer matrimonio. Se planteaba
un problema de dificil solucion: ¢qué
hacer con las decenas de estudiantes
que vivian en aquel inmueble, ya
avanzado el afio escolar? No se los
podia dejar, sin mas, en la calle. Sin
embargo, ninguna de las razones
aducidas por los directores de
aquella labor apostdlica lograban
hacer desistir al duefio de su
intimacion. Hasta que el Fundador



de la Obra fue a verle
personalmente, acompaiiado por
Amadeo de Fuenmayor, a la sazon
director de la Residencia, que es
quien relato este sucedido.

La conversacion, cortés pero fria,
mostraba que aquella persona no
estaba dispuesta a hacer
concesiones. De pronto, San
Josemaria cambio el tono de la
entrevista: «¢No sabe usted con
quien esta hablando?», pregunté con
tono firme a su interlocutor. Y, ante
el gesto sorprendido de éste, afiadio:
«Soy un sacerdote de Jesucristo... Y
no puedo consentir que tengan que
abandonar la Residencia en pleno
curso cincuenta estudiantes cuya
alma me ha sido confiada». El
profesor Fuenmayor, que asistio a la
conversacion sin pronunciar
palabra, anota que a partir de ese
momento cambié completamente el
giro de la entrevista. El duefio
consintio en prorrogar el plazo de



alquiler de la casa hasta el fin de
curso [4] .

Este episodio resalta con fuerza la
conciencia viva de estar identificado
con Jesucristo sacerdote, que en todo
momento tenia el Fundador del Opus
Dei. Ponia asi de relieve que el
caracter del Orden afecta a toda la
existencia del que ha sido sellado con
este sacramento. Algo analogo
sucede en el fiel corriente, ungido
por el caracter bautismal: su vida
entera queda conformada con Cristo.
No se es cristiano, hijo de Dios y
participe del sacerdocio de Jesucristo
sélo a ratos, cuando se reza o se
participa en una ceremonia liturgica.
El ser cristiano impregna —debe
impregnar— las veinticuatro horas
del dia, y a eso han de aspirar todos
los bautizados. Lo mismo ha de
ocurrir en quienes hemos recibido el
sacramento del Orden: hemos de ser
—como le gustaba insistir a San
Josemaria— « sacerdotes-sacerdotes ,



sacerdotes cien por cien» [5], en
todos los momentos y circunstancias.

«Ser sacerdote —recordaré con
palabras de Benedicto XVI— significa
convertirse en amigo de Jesucristo, y
esto cada vez mas con toda nuestra
existencia. El mundo tiene necesidad
de Dios, no de un dios cualquiera,
sino del Dios de Jesucristo, del Dios
que se hizo carne y sangre, que nos
amo hasta morir por nosotros, que
resucito y creo en si mismo un
espacio para el hombre. Este Dios
debe vivir en nosotros y nosotros en
El. Esta es nuestra vocacién
sacerdotal: s6lo asi nuestro
ministerio sacerdotal puede dar
fruto» [6] .

Estamos convencidos de que las
palabras del Papa responden a la
realidad mas neta. Pero también
sabemos que —como escribid San
Pablo— llevamos el tesoro divino en
vasos de barro (cfr. 2 Cor 4, 7). Tal



vez hayamos revivido en algun
momento la experiencia de Simon
Pedro después de la pesca milagrosa.
La desproporcion entre la grandeza
de la tarea encomendada —hacer
presente a Cristo entre los hombres—
y nuestras limitaciones personales se
nos muestra a veces en toda su
amplitud. Sin embargo, a toda hora,
el recuerdo de que Jesus nos ha
llamado amigos (cfr. Jn 15, 15) y nos
sostiene con su gracia, nos
fortalecera y ayudara a superar esos
momentos, si alguna vez se
presentan. «La fe en Jesus, Hijo del
Dios vivo, es el medio por el cual
volvemos a aferrar siempre la mano
de Jesus y mediante el cual Fl aferra
nuestra mano y nos guia» [7] .

Identificacion con Cristo en los
actos del ministerio

Si toda nuestra existencia esta
marcada por el caracter sacerdotal,
con mayor motivo sucede cuando



ejercitamos los actos propios de
nuestro ministerio; y es ahi donde
especialmente hemos de buscar
nuestra propia santificacion.

El Siervo de Dios Mons. Alvaro del
Portillo supo exponerlo con agudeza;
no en vano fue uno de los expertos
que mas trabajaron para que en el
Concilio Vaticano II se destacase la
llamada de los presbiteros a la
santidad precisamente en el ejercicio
de su ministerio. Permitid que lea
unas palabras suyas, que son como
un resumen de lo que yo querria
transmitir en este rato de charla
fraterna.

«Se impone lograr que los sacerdotes
adquieran en sus afios de
preparacion, y en la sucesiva
formacion permanente, una clara
conciencia de la identidad que existe
entre la realizacion de su vocacion
personal —ser sacerdote en la Iglesia
—, y el ejercicio del ministerio in



persona Christi Capitis . Su servicio a
la Iglesia consiste, esencialmente
(otros modos de servir un sacerdote
pueden ser legitimos, pero
secundarios), en personificar activa y
humildemente entre sus hermanos a
Cristo Sacerdote que da vida y
purifica a la Iglesia, a Cristo Buen
Pastor que la conduce en unidad
hacia el Padre, y a Cristo Maestro que
la conforta y la estimula con su
Palabra, y con el ejemplo de su Vida.

»Esta formacion del sacerdote es algo
que dura toda la vida, porque, en sus
diversos aspectos, tiende —debe
tender— a formar a Cristo en él (cfr.
Gal 4, 19), realizando esa
identificacion como tarea, en
respuesta a lo que esa identificacion
tiene ya como don sacramental
recibido. Una tarea, que postula
antes aun que una incesante
actividad pastoral, y como condicion
de la eficacia de ésta, una intensa
vida de oracion y de penitencia, una



sincera direccion espiritual de la
propia alma, un recurso al
sacramento de la Penitencia vivido
con periodicidad y con extremada
delicadeza, y toda esta existencia
enraizada, centrada y unificada en el
Sacrificio Eucaristico» [8] .

Me detendré brevemente en algunos
de estos momentos, especialmente la
celebracion del Santo Sacrificio y la
administracion de la Penitencia,
porque en esos instantes nuestro ser
ipse Christus , el mismo Cristo, como
sacerdotes, alcanza su mayor
densidad ontoldgica.

La Santa Misa: "in persona
Christi"

El Papa ha invitado a reflexionar
especialmente en la figura del Santo
Cura de Ars en este afio sacerdotal,
con el que conmemoramos el 150°
aniversario de su dies natalis , de su
nacimiento para el Cielo. «Estaba
convencido —ha escrito Benedicto



XVI— de que todo el fervor en la vida
de un sacerdote dependia de la Misa:
"La causa de la relajacion del
sacerdote es que descuida la Misa.
Dios mio, jqué pena el sacerdote que
celebra como si estuviese haciendo
algo ordinario!". Siempre que
celebraba, tenia la costumbre de
ofrecer también la propia vida como
sacrificio: "jComo aprovecha a un
sacerdote ofrecerse a Dios en
sacrificio todas las mafianas!"» [9] .

El Concilio Vaticano II afirma en el
decreto Presbyterorum Ordinis que la
celebracion de la Misa es el momento
mas importante de la jornada de un
sacerdote, pues constituye el «centro
y raiz de toda la vida del presbitero»
[10] . Por eso, es 1ogico que
procuremos celebrarla cada dia del
mejor modo posible. Pienso que a
todos nos impresiond el testimonio
del Siervo de Dios Juan Pablo II,
cuando —a punto de cumplir sus
bodas oro sacerdotales— comentaba



con sencillez: «En el arco de casi
cincuenta anos de sacerdocio, la
celebracion de la Eucaristia sigue
siendo para mi el momento mas
importante y mas sagrado. Tengo
plena conciencia de celebrar en el
altar in persona Christi . Jamas en el
curso de estos afios, he dejado la
celebracion del Santisimo Sacrificio.
Si esto sucedi6 alguna vez, fue sdlo
por motivos independientes de mi
voluntad. La Santa Misa es de modo
absoluto el centro de mivida y de toda
mi jornada » [11] .

La Trinidad concede al sacerdote un
don inexpresable: ser instrumento
para que la pasion, muerte y
resurreccién de Nuestro Seror,
sucedida historicamente hace dos
mil afios, se haga sacramentalmente
presente, en su auténtica realidad y
con su plena eficacia santificadora.
Como afirma Juan Pablo II, gracias a
la Eucaristia se produce en nuestro
mundo «una misteriosa



"contemporaneidad” entre aquel
Triduum vy el transcurrir de todos los
siglos. Este pensamiento nos lleva a
sentimientos de gran asombro y
gratitud (...). Este asombro ha de
inundar siempre a la Iglesia, reunida
en la celebracion eucaristica» [12] .

El sacerdote no debe acostumbrarse
a este prodigio de amor que se obra
cada dia sobre el altar y que perdura
en el tabernaculo después de la Misa.
Con la ayuda de Dios, ha de observar
con mirada siempre nueva lo que
conoce con los ojos de la fe, sin
cansarse de considerar una vezy
otra esta maravilla. Como los ninos,
de quienes es el Reino de los cielos
(cfr. Mt 18, 3-4), gozan de una
capacidad de asombro practicamente
ilimitada, asi el sacerdote necesita
ese sentido de maravilla ante el
misterio, fruto de la fe y del amor,
para celebrar la Eucaristia y en el
curso de la misma celebracion.



Todos los cristianos han de cultivar
ese asombro, pero de modo especial
los sacerdotes, a quienes se nos ha
concedido la facultad de realizar este
grandisimo milagro. La identidad del
sacerdote —lo reitero una vez mas
con palabras de San Josemaria—
consiste en ser «instrumento
inmediato y diario de esa gracia
salvadora que Cristo nos ha ganado.
Si se comprende esto, si se ha
meditado en el activo silencio de la
oracion, ;como considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible calcular.
Nuestra Madre Santa Maria, la mas
santa de las criaturas —mas que Ella
solo Dios— trajo una vez al mundo a
Jesus; los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpoy a
nuestra alma, todos los dias: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura»
[13].



Es inagotable la riqueza de esta
realidad asombrosa: jen el altar el
sacerdote es ipse Christus , el mismo
Cristo, de modo sacramental! Presta
a Jesucristo la voz, las manos, todo su
ser, para que se haga presente el
Santo Sacrificio del Calvario a lo
largo y a lo ancho del mundo, hasta
el fin de los tiempos. Es un deber —
deber de amor, pero deber— que el
presbitero sea exigente consigo
mismo, para subir al altar con la
menor indignidad posible de su
parte.

Para desarrollar esta conciencia,
quiza pueda servir un consejo
practico: dividir el dia en dos partes:
por las mafianas, rendir acciones de
gracias a la Trinidad por haber
celebrado la Santa Misa; por las
tardes, preparar ya la del dia
siguiente. Asi se expresaba un
sacerdote santo: «Procuro que el
ultimo pensamiento [de cada
jornada] sea de agradecimiento al



Sefior por haber celebrado la Santa
Misa ese dia. Y le digo también:
Sefior, te doy las gracias porque por
tu misericordia espero celebrar
también mafiana la Santa Misa,
renovando el Divino Sacrificio in
persona Christi y consagrando tu
Cuerpo y tu Sangre. Asi me voy
durmiendo y me voy preparando»
[14].

Una manifestacion de sentido
sacerdotal, que Benedicto XVI ha
recordado, es la de subir al altar con
los ornamentos liturgicos adecuados.
El Santo Padre invita a desentrafiar
el significado de esas vestes —el
amito, el alba, la estola, la casulla—,
tan claramente expresado en las
oraciones que la Iglesia aconseja
para el momento de revestirse antes
de la celebracion. «El hecho de
acercarnos al altar vestidos con los
ornamentos liturgicos —explica
Benedicto XVI— debe hacer
claramente visible a los presentes, y



a nosotros mismos, que estamos alli
"en la persona de Otro". Los
ornamentos sacerdotales, tal como se
han desarrollado a lo largo del
tiempo, son una profunda expresion
simbdlica de lo que significa el
sacerdocio (...). Para nosotros,
revestirnos de los ornamentos debe
ser algo mas que un hecho externo;
implica renovar el "si" de nuestra
mision, el "ya no soy yo" del
Bautismo, que la ordenacion
sacerdotal de modo nuevo nos day a
la vez nos pide» [15] .

Ministros de la misericordia de
Dios

Junto a la celebracion eucaristica, la
administracion del sacramento de la
Reconciliacién es otro momento en el
que la identificacion del presbitero
con el Sumo y Eterno Sacerdote
alcanza su maxima intensidad. Se ha
hablado mucho de que estamos
atravesando una crisis de la



Confesion , pero en realidad —y asi lo
han afirmado varias veces los
Romanos Pontifices en estos ultimos
aflos— se trata mas bien de una crisis
de confesores . Lo prueba el hecho de
que cuando en una iglesia hay
sacerdotes disponibles para confesar,
con horarios claros, con sefiales
inequivocas de su presencia, en poco
tiempo muchos fieles acuden a
recibir este sacramento.

Las cosas no estan mas dificiles
ahora que en las épocas pasadas,
pero es cierto que hace falta una
catequesis sobre la necesidad del
sacramento de la misericordia
divina, aprovechando homilias,
lecciones de preparacion a la
Confirmacion o al Matrimonio, etc., y
que los sacerdotes nos mostremos
disponibles para confesar. Benedicto
XVI escribe que «en Francia, en
tiempos del Santo Cura de Ars, la
confesion no era ni mas facil ni mas
frecuente que en nuestros dias (...).



Pero €l intento por todos los medios,
en la predicacion y con consejos
persuasivos, que sus feligreses
redescubrieran el significado y la
belleza de la Penitencia sacramental,
mostrandola como una intima
exigencia de la presencia eucaristica.
Supo iniciar asi un " circulo virtuoso
". Con su prolongado estar ante el
Sagrario en la iglesia, consiguio que
los fieles comenzasen a imitarlo,
yendo a visitar a Jesus, seguros de
que alli encontrarian también a su
parroco, disponible para escucharlos
y perdonarlos. Al final, una
muchedumbre cada vez mayor de
penitentes, provenientes de toda
Francia, lo retenia en el confesonario
hasta dieciséis horas al dia» [16] .

Ciertamente no se nos pide lo mismo
que al Santo Cura de Ars, y quiza el
tiempo disponible para la
administracion de este sacramento
dependera de muchos factores, de los
encargos que hayamos recibido, etc.



Pero, ciertamente, si nos
examinamos con sinceridad,
descubriremos que podriamos hacer
algo mas; que, recortando un poco
del tiempo que dedicamos a otros
menesteres, podriamos sacar algunas
horas semanales para estar
disponibles en el confesonario. Quiza
en ningun otro momento, como en
éste, se manifiesta con tanta claridad
que —como afirmaba San Juan Maria
Vianney— " el sacerdocio es el amor
del Corazon de Jesus" [17] .

También en este punto San
Josemaria ofrece el testimonio de su
propia experiencia, corroborado por
la de muchos otros presbiteros. «Un
consejo de hermano», decia a quien
le preguntaba sobre la dedicacion al
Sacramento de la Penitencia:
«Sentaos en el confesonario todos los
dias, o por lo menos dos o tres veces
a la semana, esperando alli a las
almas como el pescador a los peces.
Al principio, quiza no venga nadie.



Llevaos el breviario, un libro de
lectura espiritual o algo para
meditar. En los primeros dias
podréis; después vendra una
viejecita y le ensefiaréis que no basta
que ella sea buena, que debe traerse
a los nietos pequeifiines. A los cuatro
0 cinco dias vendran dos chiquillas, y
después un chicote, y luego un
hombre, un poco a escondidas... Al
cabo de dos meses no os dejaran
vivir, ni podréis rezar nada en el
confesonario, porque vuestras manos
ungidas estaran, como las de Cristo
—confundidas con ellas, porque sois
Cristo— diciendo: yo te absuelvo ». Y
concluia: «<Amad el confesonario.
iAmadlo, amadlo! (...). Ese es el
camino para desagraviar al Sefior
por tantos hermanos nuestros que
ahora no quieren sentarse en el
confesonario, ni oir a las almas, ni
administrar el perdon de Dios» [18] .

Trato de amistad con el Seiior



El significado mas profundo del
sacerdocio se resume en ser
ministros y amigos de Jesus.
Ministros que dicen, como San Pablo:
somos embajadores en nombre de
Cristo, como si Dios os exhortase por
medio de nosotros. En nombre de
Cristo os rogamos: reconciliaos con
Dios (2 Cor 5, 20). Y amigos intimos
que —como sefiala el Evangelio—
saben perseverar a su lado en los
momentos de dificultad (cfr. Lc 22,
28). Intimidad significa comunion de
pensamiento y de voluntad, de
sentimientos y aspiraciones, segun el
consejo del Apostol de las gentes:
tened en vuestros corazones los
mismos sentimientos que tuvo Cristo
Jesus ( Flp 2, 5).

La union con Jesus no es algo de
caracter meramente interior, sino
que ha de manifestarse en obras.
«Eso significa —explica el Santo
Padre— que debemos conocer a
Jesus de un modo cada vez mas



personal, escuchandole, viviendo con
El, estando con Fl. Debemos
escucharlo en la lectio divina , es
decir, leyendo la Sagrada Escritura
no de un modo académico, sino
espiritual. Asi aprendemos a
encontrarnos con el Jesus presente
que nos habla. Debemos razonar y
reflexionar, delante de Ely con El, en
sus palabras y en su manera de
actuar. La lectura de la Sagrada
Escritura es oracion, debe ser
oracion, debe brotar de la oracion y
llevar a la oracion» [19] .

El ejemplo del Sefior es muy claro.
Los evangelistas 1o muestran en
constante coloquio con Dios Padre, y
a la vez ponen de manifiesto que con
mucha frecuencia se retiraba al
monte para orar a solas; es decir,
dedicaba ratos especificos a la
oracion, apartado de la
muchedumbre e incluso de los
mismos Apostoles. El sacerdote, ipse
Christus , ha de imitar el ejemplo del



Maestro. Sélo asi crecera en
intimidad con El y serd buen
instrumento para comunicar a otros
esa amistad.

Sabemos bien que la eficacia de los
sacramentos no depende de la
santidad personal de quien los
administra, ya que actdan ex opere
operato , por su propia virtud; es
decir, son ante todo y sobre todo
acciones de Cristo, unico y perfecto
Sacerdote, fuente de la vida
sobrenatural. Pero, por la Comunion
de los santos, llegaran mas gracias a
las almas, si el sacerdote esta bien
unido a Jesucristo; y esta buena
disposicion se asegura mediante el
trato asiduo con el Sefior en el Pany
en la Palabra, en la Eucaristia y en la
oracion. «Solo asi podemos hablar
verdaderamente in persona Christi,
aunque nuestra lejania interior de
Cristo no puede poner en peligro la
validez del sacramento. Ser amigo de



Jesus, ser sacerdote, significa, por
tanto, ser hombre de oracion» [20] .

El Magisterio de la Iglesia, las
ensefianzas de los santos, y la misma
experiencia muestran la necesidad
de que los clérigos cultivemos una
robusta vida interior, con la
celebracion diaria de la Eucaristia,
con el recurso frecuente a la
confesion sacramental, con el rezo
del Oficio Divino y tiempos dedicados
a la oracion personal, con una
devocion filial a la Santisima Virgen.
Esa sera la garantia de una accion
pastoral realmente eficaz. «El tiempo
que dedicamos a la oracion —decia
Benedicto XVI a un grupo de
sacerdotes— no es un tiempo
sustraido a nuestra responsabilidad
pastoral, sino que es precisamente
"trabajo" pastoral, es orar también
por los demas. En el "Comun de
pastores” se lee que una de las
caracteristicas del buen pastor es que
" multum oravit pro fratribus ". Es



propio del pastor ser hombre de
oracion, estar ante el Sefior orando
por los demas, sustituyendo también
a los demas, que tal vez no saben
orar, no quieren orar 0 no
encuentran tiempo para orar. Asi se
pone de relieve que este didlogo con
Dios es una actividad pastoral» [21] .

En este contexto cobra especial
importancia la fidelidad a la Liturgia
de las Horas. Seria un gran error
considerar que esos momentos de
oracion vocal y mental son una
pérdida de tiempo, ante las urgencias
de la tarea pastoral, y que no pasa
nada si los omitimos. Precisamente
esa oracion publica de la Iglesia es
uno de los encargos confiados con la
ordenacion sacerdotal. Pero no se
queda en una obligacion impuesta
desde fuera; se nos presenta mas
bien como una necesidad del corazon
sacerdotal para el que se sabe
ministro en el Cuerpo mistico de
Cristo.



Decia el Papa en una ocasion que la
Iglesia «nos impone —aunque
siempre como Madre buena— el
tener tiempo libre para Dios, con las
dos practicas que forman parte de
nuestros deberes: celebrar la Santa
Misa y rezar el breviario. Pero mas
que recitar, hacerlo como escucha de
la Palabra que el Sefior nos ofrece en
la Liturgia de las Horas» [22] . De este
modo, interiorizando la plegaria
liturgica, reservando los momentos
mas apropiados para esta oracion,
prolongamos esa gran cadena
suplicante que comenzaron los
hombres justos del Antiguo
Testamento. Oramos con el Sefior, o
mejor, el Sefior ora en nosotros,
como explica San Agustin: orat pro
nobis ut sacerdos noster; orat in nobis
ut caput nostrum; oratur a nobis ut
Deus noster [23] . Oramos con la
Iglesia de todos los tiempos. Entonces
se comprende que el encargo
recibido es una responsabilidad
preciosa que se confia al sacerdote,



para que mantenga encendida en el
mundo, hasta el fin de los tiempos, la
insustituible antorcha de la oracion.

Hay una consideracion de San
Josemaria sobre la necesidad de
esforzarse en la oracion, cuando el
rezar cuesta, especialmente valida en
el contexto de la Liturgia de las
Horas: «Os podéis unir a la oraciéon
de todos los cristianos de cualquier
época: los que nos han precedido, los
que viven ahora, los que vendran en
los siglos futuros. Asi, sintiendo esta
maravilla de la Comunion de los
Santos, que es un canto inacabable
de alabanza a Dios, aunque no
tengdis ganas o aunque o0s sintais con
dificultades —jsecos!—, rezaréis con
esfuerzo, pero con mas confianza»
[24] .

Preocupacion por los sacerdotes

En estos rapidos trazos no es posible
exponer tantos otros aspectos que
sugiere el Afo sacerdotal. Me he



limitado a recordar algunos puntos
que me parecen especialmente
importantes, porque forman parte
del ministerio que se nos ha confiado
e inciden profundamente en la
busqueda de la santidad. Pero no
quisiera terminar sin referirme a
otro punto capital para los
sacerdotes: la preocupacion de unos
por otros, por el bien espiritual y
material de nuestros hermanos en el
sacerdocio y, en ultima instancia, por
su santidad.

El hermano ayudado por su hermano
es como una ciudad amurallada ( Prv
18, 19, Vulgata). El Sefior ha puesto a
los ministros en la Iglesia para que
faciliten a los fieles la fuerza salvifica
del Evangelio —la Palabra de Dios y
los sacramentos— y guiarlos asi por
el camino de la santificacion. Y han
de procurar ir por delante: ser luz
que brilla para iluminar a todos, sal
que sazone la vida cristiana (cfr. Mt
5, 13-14). Pero cada sacerdote sabe



que él mismo esta rodeado de
debilidad (cfr. Hb 5, 2) y precisa de la
ayuda de los demas. «De ahi que sea
de gran importancia que todos los
sacerdotes, diocesanos o religiosos,
se ayuden mutuamente, a fin de ser
siempre cooperadores de la verdad»
[25] . Asi se expresa el decreto
Presbyterorum Ordinis del Concilio
Vaticano II. El trato fraterno entre los
sacerdotes resulta un medio
necesario para progresar en el
camino, superando los momentos de
debilidad o de cansancio, que se
presenten.

San Josemaria, durante muchos afios,
dedic6 sus mejores energias a sus
hermanos en el sacerdocio, como
ponen de manifiesto sus biografos.
Su amor a la Iglesia le llevaba
ademas a fomentar en todo momento
las vocaciones sacerdotales. Lo tenia
muy grabado en el alma, pues era
consciente de que el futuro de la
Iglesia reclama sacerdotes bien



formados, llenos de deseos de
santidad y de celo por las almas. Esta
solicitud se puso especialmente de
manifiesto en los afios del inmediato
post-concilio, cuando en casi todo el
mundo comenzo a advertirse una
considerable disminucion del
numero de vocaciones sacerdotales.
Esa preocupacion llegoé a ser tan
fuerte, que hasta literalmente le
quitaba el suefio, al tiempo que le
impulsaba a rezar y hacer rezar sin
descanso por esta intencion.

Desgraciadamente, en la mayor parte
de los paises —sobre todo en las
naciones desarrolladas de Occidente
— continua la escasez de vocaciones
sacerdotales, con la inevitable
repercusion en la atencion pastoral
de los fieles. Entre todos hemos de
alcanzar del Sefior de la mies que
envie muchos mas trabajadores a su
campo (cfr. Mt 9, 37-38). No se ha de
considerar esta ocupacion como
tarea que corresponda solo a los



Obispos y a los encargados de la
pastoral vocacional: es tarea
conjunta de pastores y fieles, unidos
en el mismo amor a la Iglesia, que
necesita urgentemente de muchosy
santos sacerdotes. Constituye, por
tanto, una responsabilidad que atarie
a todos los cristianos: implorar a
Jesucristo, Sumo Sacerdote, por esta
intencion, poniendo los medios
practicos, concretos, que estén al
alcance de cada uno.

Hablemos todos nosotros de este
tema en la predicacion y en las
catequesis, también para fomentar
en los padres y madres de familia el
deseo santo de que el Sefior llame a
alguno de sus hijos por la senda del
sacerdocio; aprovechemos los medios
que se nos han confiado —desde la
administracion del sacramento de la
Penitencia hasta las ocasiones mas
comunes que se nos presenten—
para abrir horizontes de entrega a
Dios, ya que es una tarea apostolica



prioritaria en el momento presente.
Sembremos sin cesar la semilla de las
posibles vocaciones; el Sembrador
divino se ocupara de dar el
incremento.

Reforzar la comunion con los
Obispos

No puedo dejar de sefialar la
necesidad de que los sacerdotes,
todos, quieran estar muy unidos a su
Obispo. El Sefior nos lo repite de
muchas maneras, al afirmar que toda
ciudad o casa desunida acabara por
autodestruirse (cfr. Mt 12, 25); o
también cuando habla de que los
sarmientos han de estar unidos a la
vid (cfr. Jn 15, 5) para dar frutos
sabrosos y abundantes.
Consideremos que la unidad entre el
clero y su Prelado, entre el Ordinario
y sus sacerdotes, ha sido recogida
con sentencia muy grafica en el
Concilio Vaticano II, citando a San
Ignacio de Antioquia, al asimilar esta



estrecha union a la que existe entre
Cristo y la Iglesia, o entre Cristo y
Dios Padre [26] .

La comunidn del clero de cada
Didcesis en torno a su Pastor es uno
de los objetivos concretos sefialados
por el Papa para este Afio sacerdotal.
«En linea con la Exhortacion
apostolica Pastores dabo vobis del
Papa Juan Pablo IT —ha escrito
Benedicto XVI—, quisiera afiadir que
el ministerio ordenado tiene una
radical "forma comunitaria”y sélo
puede ser desempefiado en la
comunion de los presbiteros con su
Obispo. Es necesario que esta
comunion entre los sacerdotes y con
el propio Obispo, basada en el
sacramento del Orden y manifestada
en la concelebracion eucaristica, se
traduzca en diversas formas
concretas de fraternidad sacerdotal
efectiva y afectiva (cfr. Pastores dabo
vobis , 74). Sélo asi los sacerdotes
sabran vivir en plenitud el don del



celibato y seran capaces de hacer
florecer comunidades cristianas en
las que se repitan los prodigios de la
primera predicacion del Evangelio»
[27].

Ayudemos a los Obispos, también
para ayudar a los sacerdotes. Es
preciso que todos nos gocemos en esa
clara interdependencia mutua que
tantas consecuencias magnificas
traerd para todo el Pueblo de Dios.
Siempre, y mas en los momentos
histdricos que vivimos, esa total
union se configura como elemento
necesario para hacer la Iglesia como
Jesucristo quiere. Deseemos que se
dé cumplimiento al mandatum
novum ( Jn 13, 34) con ese matiz que
tiene un contenido de obligacion:
para que se reconozca la Iglesia de
Cristo, los pastores hemos de
amarnos como El nos ha amado (cfr.
ibid. ).



Termino con otras palabras de San
Josemaria, con la esperanza de que
aviven aun mas en todos los
presbiteros la inquietud santa de
fomentar vocaciones sacerdotales.
Durante un viaje por Ameérica del
Sur, casi al final de su vida terrena,
se dirigia a un grupo de sacerdotes
diocesanos impulsandoles a
preocuparse de la formacion de
quienes dan esperanzas de recibir la
llamada al sacerdocio. Y les
concretaba: «Buscad ayuda
econdmica, y mandad [al Seminario]
esas almas que estais preparando
desde que son nifios. Dadles vida
interior; ensefiadles a amar a Dios, a
encontrarle dentro de su alma, a
tener una piedad filial a la Santisima
Virgen, a pensar que la cosa mas
grande del mundo es ser otro Cristo y
el mismo Cristo.

»Proposito firme: jpor lo menos, un
sucesor! Y, como fallan, por lo menos
dos (...). Si os lo proponéis, le daréis



la vuelta a todo. Basta que querais»
[28] .

La Virgen Santisima, Madre del
Sumo y Eterno Sacerdote y Madre
nuestra, nos alcanzara de su Hijo —
con nuestro esfuerzo concreto— el
don de la santidad en el ejercicio de
nuestro trabajo sacerdotal, para que
seamos instrumentos eficaces en la
santificacion de las almas, que la
Trinidad Beatisima quiere realizar
por nuestro ministerio.

[1] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[2] Benedicto XVI, Homilia en la Misa
crismal, 13-IV-2006.

[3] San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad , 13-1V-1973.

[4] Cfr. A. Vazquez de Prada, "El
Fundador del Opus Dei", vol. I, p.
584.



[5] San Josemaria, cit .

[6] Benedicto XVI, Homilia en la Misa
Crismal, 13-IV-2006.

[7] Ibid .

[8] Mons. Alvaro del Portillo,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion , en "Escritos sobre el
sacerdocio”, 62 ed., Palabra 1991, p.
202.

[9] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009. Cfr. B. Nodet,
"Le Cure d'Ars. Sa pensée — Son
Coeur", ed. Xavier Mappus 1966, pp.
104y 105.

[10] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 14.

[11] Juan Pablo II, Palabras en la
conclusion del encuentro con motivo
del 30° aniversario del decreto
"Presbyterorum Ordinis", 27-X-1995.



[12] Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia
de Eucharistia , 17-IV-2003, n. 5.

[13] San Josemaria, Homilia
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[14] San Josemaria, Notas de una
conversacion familiar, 10-V-1974
(AGP, P01, X-1974, p. 64).

[15] Benedicto XVI, Homilia en la
Misa crismal, 5-IV-2007.

[16] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[17] Cit. por Benedicto XVI en su
carta a los sacerdotes, 16-VI-2009.

[18] San Josemaria, Notas de una
reunion con sacerdotes en Oporto,
31-X-1972 (AGP, P04, vol. II, p. 758).

[19] Benedicto XVI, Homilia en la
Misa crismal, 13-IV-2006.

[20] Ibid .



[21] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la didcesis de Albano,
31-VIII-2006.

[22] Ibid .

[23] San Agustin, Enarraciones sobre
los Salmos 85, 1.

[24] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 6-I1X-1973 (AGP, P01
X-1973, p. 31).

[25] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 8.

[26] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 27.

[27] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[28] San Josemaria, Notas de una
reunion con sacerdotes en Lima, 26-
VII-1974 (AGP, P04 1974, vol 11, p.
401).




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-
santos-para-santificar/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/

	Sacerdotes: "Santos para santificar"

