opusdei.org

Sacerdotes para la
nueva
evangelizacion
Conferencia de Mons. Alvaro
del Portillo, Gran Canciller de la
Universidad de Navarra, en la
clausura del XI Simposio

Internacional organizado por la
Facultad de Teologia (1990).

09/03/2019

Descarga la conferencia en PDF

Introduccion


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/sacerdotes_para_la_nueva_evangelizacion.pdf

1. Necesidad de una nueva
evangelizacion

2. Mision de todos en la Iglesia
3. Necesidad de sacerdotes santos

4. Santidad sacerdotal y vida de
oracion

5. Santidad sacerdotal y vida de
penitencia

6. Santidad sacerdotal y caridad
pastoral

7. Una vida radicada y centrada en
la eucaristia

8. La dimension mariana de la vida
del sacerdote

9. Conclusion: formacion para la
santidad

Notas




Introduccion

Con todo carifio y con todo respeto
saludo a los que estan aqui
presentes. Me perdonaréis que no
haga la enumeracion habitual de
excelentisimos e ilustrisimos sefiores,
etc. Os llevo a todos en el corazon y
esto es mucho mas.

Pocos dias antes de dejar la Ciudad
Eterna, la sede de Pedro, he tenido el
g0zo sumo de asistir a la Audiencia
en la que Su Santidad Juan Pablo II
ha mandado, a peticion de la
Congregacion para las Causas de los
Santos, extender el Decreto de
heroicidad de las virtudes del Siervo
de Dios Mons. Josemaria Escriva de
Balaguer. Comprenderéis que, como
hijo de tan fiel servidor de la Iglesia,
de las almas, mis palabras tomen un
sesgo particular, que me lleva a
referirme a este sacerdote que se
hizo romano hasta lo mds intimo de
su ser, porque estaba persuadido de



que romano, en la Iglesia, es
sinénimo de universal, valido, por
tanto, para todos los ambientes y
para todas las personas del mundo
entero.

Concluimos hoy este Simposio
Internacional de Teologia, en el que
se han abordado cuestiones centrales
sobre la naturaleza del ministerio
sacerdotal, sobre la espiritualidad del
sacerdote, su formacion, su acciéon
pastoral y evangelizadora. El caudal
y la calidad de las aportaciones al
Simposio, constituira —
especialmente, con la publicacion de
las Actas— un material muy util para
enriquecer las actuales reflexiones,
en las que toda la Iglesia esta
empefiada con vistas a la proxima
Asamblea del Sinodo de los Obispos.

En este contexto deseo también
situar las presentes consideraciones
que, bajo el titulo «Sacerdotes para
una nueva evangelizacion», hacen



directa referencia a la nueva
empresa evangelizadora —nuevay a
la vez vieja, porque comenzo en
Cristo hace veinte siglos— que los
tiempos reclaman y a la que el Santo
Padre Juan Pablo II nos impulsa 1.
Tenemos todos bien patente que el
Concilio Vaticano II asocio a la causa
de la renovacion de la Iglesia toda su
ensefianza, y en particular los
Decretos sobre el ministerio y la vida
de los presbiteros, y sobre la
formacion sacerdotal 2 .

Yo tenia previsto para este Simposio
otra Conferencia, pero ha llegado ese
momento tan importante para el
Opus Dei que es el Decreto con la
declaracion de virtudes heroicas de
nuestro Fundador, y me ha parecido
16gico —dejando de lado lo que habia
preparado, que seria mas o menos
repetir las cosas que tan doctamente
han sido dichas por unos y por otros
— presentar un testimonio de las
virtudes sacerdotales vividas por



Mons. Escriva. Me complace
ofrecerlo ademads precisamente bajo
el titulo «Sacerdotes para una nueva
evangelizacion».

1. Necesidad de una nueva
evangelizacion

Esta nueva evangelizacion, sobre
todo en Occidente, no se dirige a un
mundo que nunca habia oido la
predicacion cristiana, sino, por el
contrario, a un mundo en el que ha
sido anunciado, creido y amado el
mensaje de Jesucristo, aunque ahora
se muestre como desarraigado de sus
origenes 3. Es mas, la sociedad
occidental evoluciona, en gran
medida, paraddjicamente enfrentada
a sus propias raices espirituales y
culturales, y junto a su progreso
material es patente un proceso de
grave regresion moral 4.

Suele hablarse en nuestros dias de
esta sociedad calificandola de
“postcristiana”. Quizda sea oportuno



ese apelativo en algunos casos, para
reflejar una situacion de hechoy
unas tomas de posicion que pueden
explicarse a partir de una
deformacion intelectual y practica de
la conciencia creyente 5 ; pero seria
del todo inadecuado ese apelativo
—”postcristiana”—, si de ese modo se
pretendiese insinuar que la doctrina
de Cristo ha perdido la capacidad de
informar el mundo contemporaneo:
nada mas lejano a la realidad, a una
realidad que la gracia de Dios nos
hace tocar en tantos ambientes y,
sobre todo, en el mundo preciosisimo
del alma de multitudes de personas.

Por eso, la actual urgencia de una
nueva evangelizacion no puede
hacernos olvidar «la perenne mision
de llevar el Evangelio a cuantos —y
son millones y millones de hombres
y mujeres— no conocen todavia a
Cristo Redentor del hombre. Esta es
la responsabilidad mas
especificamente misionera que Jesus



ha confiado y diariamente vuelve a
confiar a su Iglesia» 6 . Precisamente
esta mision evangelizadora universal
exige una Iglesia renovada,
revitalizada con el perenne mensaje
de Cristo, tan rebosante de
imperecedera actualidad; en otras
palabras, requiere un nuevo
despertar de las conciencias
cristianas que atraiga al mundo
hacia la luz de Cristo, ese Cristo
nuestro que, como gustaba repetir
con fuerza a Mons. Escriva de
Balaguer, «no es una figura que paso.
No es un recuerdo que se pierde en
la historia. {Vive!: Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in saecula! —dice
San Pablo— jJesucristo ayer y hoy y
siempre!» 7.

La decision de asumir las
responsabilidades apostodlicas que
nos competen como cristianos de
nuestra época, no es compatible con
visiones pesimistas o negativas del
presente. Para anunciar eficazmente



el Reino de Dios y trabajar en su
propagacion, es necesario amar el
mundo en que vivimos —amarlo
“apasionadamente”, en expresion del
Fundador del Opus Dei y de esta
Universidad 8 -: es decir, contemplar
esta precisa situacion historica y las
personas que la constituyen «con los
ojos del mismo Cristo», como escribio
Juan Pablo II en su primera Enciclica
9. Asi, entre el claroscuro de
fendmenos cambiantes, que en
muchos casos la hacen irreconocible,
se descubre también hoy aquella
inquietud del alma humana —que
anhela y siente nostalgia de Dios—
expresada por San Agustin en el
famoso inicio de sus Confesiones:
fecisti nos ad te, et inquietum est cor
nostrum donec requiescat in te 10.
La acelerada dindmica que
caracteriza en lineas generales
nuestra época, va acompanada y
como plasmada por la inquietud de
tantos corazones, que caminan en un
continuo desasosiego, sin acertar a



descubrir un norte claro para la
propia existencia ni un sentido a la
historia humana. Pues bien,
justamente ahi, en medio de esa
inquietud, se ha de proclamar a viva
voz que a Quien buscan es a Cristo, y
lo que ignoran y anhelan es el amor
paterno de Dios, que se les ofrece, a
todos y a cada uno, en Cristo y en la
Iglesia 11.

Estamos asistiendo en los ultimos
meses a grandes transformaciones
en amplias zonas del mundo, sobre
todo en el Viejo Continente, que
parecen anunciar una nueva era de
libertad, de responsabilidad, de
solidaridad, de espiritualidad, para
millones de personas. No podemos
olvidar, sin embargo, y hay que
decirlo con dolor, que existen
también en nuestra sociedad
occidental, amplios &mbitos cerrados
y hostiles a la Cruz salvadora 12, ojos
que rehusan admirar la belleza de
Dios reflejada en la faz de Cristo 13.



2. Mision de todos en la Iglesia

Ante este mundo nuestro, esta claro
que —insisto— la evangelizacion
serd nueva no por el contenido
esencial de la doctrina que se
anuncie, ni por el modelo de vida
que se proponga a nuestros
contemporaneos. La novedad habra
de residir en las nuevas energias
espirituales y apostdlicas puestas en
juego por todos los fieles, pues todos
somos participes y responsables de la
mision de la Iglesia 14. Particular
importancia tendra el testimonio
coherente de los fieles laicos, a
quienes —en palabras de Juan Pablo
II— «corresponde testificar como la
fe cristiana (...) constituye la unica
respuesta plenamente valida a los
problemas y expectativas que la vida
plantea a cada hombre y a cada
sociedad. Esto serd posible —
continua el Papa— si los fieles laicos
saben superar en ellos mismos la
fractura entre el Evangelio y la vida,



recomponiendo en su vida familiar
cotidiana, en el trabajo y en la
sociedad, esa unidad de vida que en
el Evangelio encuentra inspiracion y
fuerza para realizarse en plenitud»
15.

Con gran fuerza y singular eficacia,
anuncio insistentemente esta
doctrina Mons. Escriva de Balaguer,
siempre con acentos mas atractivos y
con renovado vigor, desde la tercera
década de este siglo: «Todos, por el
Bautismo —son palabras suyas, del
ano 1960—, hemos sido constituidos
sacerdotes de nuestra propia
existencia, para ofrecer victimas
espirituales, que sean agradables a
Dios por Jesucristo (I Pet. II,5), para
realizar cada una de nuestras
acciones en espiritu de obediencia a
la voluntad de Dios, perpetuando asi
la mision del Dios-Hombre» 16 . El
amplio progreso doctrinal, por el que
la vocacion bautismal ha sido
comprendida y presentada con el



relieve eclesiologico que le
corresponde, es sin duda uno de los
pilares en los que la Iglesia se apoya
para afrontar su futuro
evangelizador.

La necesaria insistencia en que los
fieles laicos asuman sus
responsabilidades, para hacer
posible una presencia mas viva de la
luz cristiana en la sociedad, debe ir a
la par con la insistencia en la
esencial necesidad de un ejercicio
abundante, generoso, humilde y
audaz al mismo tiempo, del
ministerio publico de los sacerdotes:
«en la medida en que las familias
cristianas y los laicos cristianos
asumen en un mas amplio nivel (...)
sus multiples compromisos
apostolicos, mayor necesidad tienen
de sacerdotes que sean plenamente
sacerdotes, precisamente para la
vitalidad de su vida cristiana. Y, en
otro sentido, cuanto mas
descristianizado esta el mundo o



carece de madurez en la fe, mayor
necesidad tiene de sacerdotes que
estén totalmente consagrados a dar
testimonio de la plenitud del misterio
de Cristo» 17.

La Iglesia, que queremos ver
reflorecer y dar frutos nuevos, «la
Iglesia del nuevo Adviento —como
leemos en la Enciclica Redemptor
hominis—, la Iglesia que se prepara
continuamente a la nueva venida del
Sefior, debe ser la Iglesia de la
Eucaristia y de la Penitencia. Sélo
bajo este aspecto espiritual de su
vitalidad y de su actividad, es ésta la
Iglesia de la mision divina, la Iglesia
in statu missionis, tal como nos la ha
mostrado el Concilio Vaticano II» 18.
Y la Iglesia de la Eucaristia y de la
Penitencia necesariamente es la
Iglesia del ejercicio infatigable del
sacerdocio ministerial, es la Iglesia
del sacerdote santo, del sacerdote
que ama en la raiz de su alma, de
todo su ser, por tanto, la llamada que



ha recibido del Maestro, para
conducirse a toda hora como alter
Christus, como ipse Christus 19.

No es ahora necesario detenernos
mas sobre la necesidad del
ministerio sacerdotal para la nueva
evangelizacion, ni sobre la mutua
ordenacion entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio comun de
todos los fieles: a éstas y a otras
cuestiones conexas habéis dedicado
ya vuestra atencion en estos dias.
Para todos es, en efecto, bien claro
que, sin una abundante dispensacion
de esos grandes misterios de Dios 20,
que son la Eucaristia y la Penitencia,
y con ellos del alimento de la palabra
divina, languideceria la vida
sobrenatural de los fieles. La nueva
evangelizacion depende, de manera
esencial, de que haya ministros que
dispensen generosamente —con
hambre de santidad propia y ajena—
la palabra de Dios y los sacramentos,
hombres formados por la Iglesia, que



sienten siempre con la Iglesia, para
ser, al ciento por ciento, sacerdotes a
la medida de la donacidn de Cristo,
siempre bien unidos a su respectivo
Ordinario, con veneracion a toda la
Jerarquia de la Iglesia, y de modo
peculiar al Romano Pontifice.

3. Necesidad de sacerdotes santos

Contra la nueva evangelizacion, se
yerguen dificultades numerosas y, en
su conjunto, imponentes. Ante esa
ola que pretende ser arrolladora, el
cristiano —y quiza de modo especial
el sacerdote— experimenta, en
ocasiones de modo particularmente
agudo, la radical insuficiencia de las
propias fuerzas humanas.

Esta realidad evoca en mi, con gran
viveza, la eximia figura sacerdotal
del Fundador del Opus Dei, de quien
—alzo mi corazon en accion de
gracias a la Trinidad Santisima, por
intercesion de Santa Maria, muy
unido a millones de almas que hacen



lo mismo en los cinco continentes—
el Santo Padre ha querido dar el
Decreto de las virtudes heroicas, el
pasado dia 9 de este mes. A los
veintiséis afios, recibio de Dios una
mision evangelizadora de
imponentes proporciones: la mision
de difundir por todo el mundo, entre
las personas de todos los ambientes
sociales, una toma de conciencia,
tedrica y practica, hecha vida, de la
llamada universal a la santidad. Asi
escribia en 1930: «<Hemos venido a
decir, con la humildad de quien se
sabe pecador y poca cosa —homo
peccator sum (Luc. V, 8), decimos con
Pedro—, pero con la fe de quien se
deja guiar por la mano de Dios, que
la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos nos llama
el Sefior, que de todos espera Amor:
de todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesion o su oficio. Porque esa vida
corriente, ordinaria, sin apariencia,
puede ser medio de santidad: (...)



todos los caminos de la tierra pueden
ser ocasion de un encuentro con
Cristo» 21. Las dificultades que
nuestro Fundador encontré a lo largo
de toda su vida también fueron
gigantescas; sin embargo, la eficacia
de la gracia de Dios en esa vida suya,
una vida gastada gustosamente —a
veces con grande dolor— en
correspondencia heroica al don de
Dios, fue asombrosa.

Recuerdo un episodio sucedido en
agosto de 1958. El Fundador del Opus
Dei caminaba un dia por la City de
Londres y, al pasar ante las sedes
centrales de famosos bancos y
grandes empresas comerciales e
industriales, ante el panorama de un
mundo humanamente poderoso pero
indiferente e incluso hostil hacia las
cosas de Dios, sintio con especial
viveza toda su debilidad, su
incapacidad para realizar aquella
mision que habia recibido, treinta
anos antes, de informar con el



espiritu del Evangelio todas las
realidades humanas, de poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades de los hombres. Pero,
inmediatamente, sintié claramente
en su interior una locucion divina:
«Tu no puedes, pero Yo si».

Era una nueva confirmacion de lo
que siempre habia sido en su alma,
en su conducta, una plena certeza
sobrenatural: la fe segura, cierta, en
que es el mismo Jesucristo —
verdadero y eterno Sacerdote de la
Nueva Alianza, establecida
definitivamente en su Sangre— el
unico que realiza la amorosa
comunion de Dios con los hombres,
de la que nace la comunion de los
hombres entre si; la fe, por tanto, en
que su trabajo sacerdotal, como toda
accion sacerdotal en la Iglesia, es
eficaz precisamente porque se
realiza per Christum et cum Christo
et in Christo 22.



Sila nueva evangelizacion, como la
primera, como la de toda la historia,
y como toda labor verdaderamente
sobrenatural, es imposible para
nuestras fuerzas humanas —las de
cada uno y las de todos juntos en la
Iglesia—, es sin embargo posible para
Dios, es posible para Cristo: resulta,
por eso mismo, posible para
nosotros, para todos y para cada uno,
en la medida en que todos y cada
uno seamos —pienso que es
necesaria esta insistencia, que
siempre serd actual— «no ya alter
Christus, sino ipse Christus, jel
mismo Cristo!» 23. Aqui esta la honda
razon teoldgica de la necesidad de la
santidad personal, para toda obra
apostolica concreta y para la
recristianizacion del mundo en su
totalidad. En efecto, la identificacion
con Cristo es don, pero es también
tarea. Todo cristiano y, de modo
peculiar y propio, el sacerdote es ipse
Christus «inmediatamente, de forma
sacramental» 24. No podemos —jno



debemos!— olvidar que esta
identificacion constituye también la
meta definitiva, el objeto de una
tarea, una responsabilidad personal
por hacer realidad en cada uno de
nosotros aquello de San Pablo: Para
mi, vivir es Cristo 25; no soy yo el que
vive, sino que es Cristo quien vive en
mi 26 ; de modo que levantemos bien
alto este programa para el hombre y
para la mujer del mundo de hoy y de
todos los tiempos, con el fin de que
también ellos lo asuman en plenitud.

En consecuencia, hoy como ayer y
como siempre, ante los desafios de
cada época, la pregunta ¢qué clase de
sacerdotes necesitan hoy la Iglesia y
el mundo?, tiene una respuesta que
comienza necesariamente asi: la
Iglesia y el mundo necesitan
sacerdotes santos, es decir,
sacerdotes que, conocedores de su
propia limitacion y miseria, se
esfuerzan decididamente por
recorrer los caminos de la santidad,



de la perfeccion de la caridad, de la
identificacion con Jesucristo, en
correspondencia fiel a la gracia
divina. No es una respuesta nueva,
pero es una respuesta siempre
actual, siempre necesaria, siempre
decisiva. El Concilio Vaticano II lo
afirmo con palabras claras: «L.os
sacerdotes estan obligados a adquirir
esa perfeccion con especial motivo,
puesto que, consagrados a Dios de un
nuevo modo por la recepcion del
Orden, se convierten en
instrumentos vivos de Cristo Eterno
Sacerdote, para proseguir a traveés
del tiempo su admirable obra» 27.

La identificacion con Jesucristo exige
una vida de oracion y de penitencia;
y esto, no como “asunto privado” del
sacerdote, sino como condicion de su
eficacia pastoral, precisamente
porque el sacerdote, por si mismo, no
puede, pero precisamente también
porque en la medida en que es Cristo,
si puede.



En este contexto, viene también a mi
memoria una anotacion que Mons.
Escriva de Balaguer escribi6 en 1932.
Pienso que son de justicia estas
referencias, si consideramos que el
Venerable Siervo de Dios, impulsado
por la accion divina, ha llevado al
altar millares de sacerdotes,
incardinados en tantas didcesis y en
la Prelatura del Opus Dei. Al
contemplar una vez mas en su
oracion la magnitud de la mision que
Dios le habia confiado, escribia:
«siento que aunque me quedara solo
en la empresa, por permision de
Dios, aunque me encuentre
deshonrado y pobre —mas que lo soy
ahora— y enfermo... jno dudaré ni
de la divinidad de la Obra, ni de su
realizacion! Y ratifico mi
convencimiento de que los medios
seguros de llevar a cabo la Voluntad
de Jesus, antes que actuar y moverse,
son: orar, orar y orar: expiar, expiar
y expiar» 28.



4. Santidad sacerdotal y vida de
oracion

Mirad, mire cada uno de nosotros
que entre la santidad y la oracion
existe necesariamente una relacion
tal, que no es posible la una sin la
otra. «Es verdad esta frase del
Crisostomo: “Pienso que resulta
patente para todos que es
sencillamente imposible vivir
virtuosamente sin el auxilio de la
oracion” (De praecatione, orat. I)» 29.

«Tal vez en estos afios —escribia
Juan Pablo II a todos los sacerdotes
con ocasion del Jueves Santo de 1979
— (...) se ha discutido demasiado
sobre el sacerdocio, sobre la
‘identidad’ del sacerdote, sobre el
valor de su presencia en el mundo
contemporaneo, etc., y, por el
contrario, se ha orado demasiado
poco. No ha habido bastante valor
para realizar el mismo sacerdocio a
través de la oracion, para hacer



eficaz su auténtico dinamismo
evangélico, para confirmar la
identidad sacerdotal. Es la oracion la
que sefiala el estilo del sacerdocio»
30.

La necesidad de ser hombres de
oracion, trae de nuevo a mi
pensamiento la figura de nuestro
Fundador y su extraordinaria
fecundidad apostolica. No es posible,
en los limites de estas palabras mias,
trazar siquiera un breve esbozo de lo
que fue su vida de oracion continua,
de la que he sido testigo directo —en
la medida en que esto es posible—
por cuarenta afios. No dudo en
afirmar que Dios le concedio
abundantemente el don de la
contemplacion infusa. Recuerdo,
entre tantos otros detalles, como
durante el desayuno, mientras
leiamos los dos la prensa, apenas
nuestro Padre comenzaba a leer, se
quedaba abstraido, metido en Dios;
apoyaba la frente sobre la palma de



una mano y dejaba de leer el
periodico, para hacer oracion. Mi
emocion fue grande cuando, después
de su muerte, lei en sus Apuntes
intimos, esta anotacion suya de 1934,
en la que plasma con extrema
sencillez su didlogo con el Sefior:
«Oracion: aunque yo no te la doy (...),
me la haces sentir a deshora vy, a
veces, leyendo el periodico, he
debido decirte: jdéjame leer! — jQué
bueno es mi Jesus! Y, en cambio,
yo...» 31.

Seria muy largo comentar
adecuadamente la riqueza de la vida
de oracién de este sacerdote,
isiempre sacerdote!, en la que el
Espiritu Santo le llevo
indudablemente a altisimas cumbres
de union mistica en medio de la vida
corriente, atravesando también
durisimas purificaciones pasivas de
los sentidos y del espiritu.
Permitidme, sin embargo, subrayar
que si éstos y otros numerosisimos



hechos, de los que tenemos
constancia, evidencian una
especifica accion del Espiritu Santo
en su alma, la profundidad con que
se radico en su vida, en su jornada —
dia y noche— el habito de la oracion
continua revela, a la vez, la fidelidad
y generosidad de su dedicacion a los
tiempos diarios de meditacion y
oracion mental y al rezo del
Breviario y de otras oraciones
vocales. Es mas, la irrupcion
extraordinaria de Dios en su alma
fue con frecuencia como la respuesta
divina a esa fidelidad a la oracion
mental en momentos en que ésta le
resultaba particularmente costosa o
dificil. Por ejemplo, en una anotacion
suya —entre otras muchas de 1931—
escribia: «Ayer, por la tarde, a las
tres, sali al presbiterio de la Iglesia
del Patronato a hacer un poco de
oracion delante del Ssmo.
Sacramento. No tenia gana. Pero, me
estuve alli hecho un fantoche. A
veces, volviendo en mi, pensaba: Tu



ya ves, buen Jesus, que, si estoy aqui,
es por Ti, por darte gusto. Nada. Mi
imaginacion andaba suelta, lejos del
cuerpo y de la voluntad, lo mismo
que el perro fiel, echado a los pies de
su amo, dormita sofiando con
carreras y cazay amigotes (perros
como €él) y se agita y ladra bajito...
pero sin apartarse de su duefio. Asi
yo, perro completamente estaba,
cuando me di cuenta de que, sin
querer, repetia unas palabras latinas,
en las que nunca me fijé y que no
tenia por qué guardar en la
memoria: Aun ahora, para
recordarlas, necesitaré leerlas en la
cuartilla, que siempre llevo en mi
bolsillo para apuntar lo que Dios
quiere (En esta cuartilla, de que
hablo, instintivamente, llevado de la
costumbre, anoté, alli mismo en el
presbiterio, la frase, sin darle
importancia): + dicen asi las palabras
de la Escritura, que encontré en mis
labios: “et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans



regnum tuum in aeternum”: apliqué
mi inteligencia al sentido de la frase,
repitiéndola despacio. Y después,
ayer tarde, hoy mismo, cuando he
vuelto a leer estas palabras (pues, —
repito— como si Dios tuviera emperio
en ratificarme que fueron suyas, no
las recuerdo de una vez a otra) he
comprendido bien que Cristo-Jesus
me dio a entender, para consuelo
nuestro, que la Obra de Dios estara
con El en todas las partes, afirmando
el reinado de Jesucristo para
siempre» 32.

Es en la oracion perseverante de
cada dia, con facilidad o con aridez,
donde el sacerdote, como todo
cristiano, recibe de Dios —incluso en
forma extraordinaria si fuese preciso
— luces nuevas, firmeza en la fe,
segura esperanza en la eficacia
sobrenatural de su trabajo pastoral,
amor renovado: en una palabra, el
impulso para perseverar en ese
trabajo y la raiz de la efectiva



eficacia del trabajo mismo. Sin
oracion, y sin oracion que se esfuerza
por ser continua, en medio de todos
los quehaceres, no hay identificacion
con Cristo, en lo que ésta tiene de
tarea, fundamentada en lo que tiene
de don. Mas aun, me atrevo a decir
que un sacerdote sin oracion, si no
falsea la imagen que da de Cristo —
Modelo para todos—, la presenta
como una nebulosa que ni atrae ni
orienta, que no sirve de norte al
pueblo que nos ve o que nos oye.
Muchas veces he escuchado a Mons.
Escriva de Balaguer afirmar que «la
Obra de Dios se ha hecho con
oracion»: con éstas palabras no
aplicaba tedricamente, al fruto de su
trabajo, un tépico de la vida
espiritual, sino que expresaba una
realidad profundamente asimilada y
sentida, del todo equivalente a la
afirmacion, también frecuente en sus
labios, de que la Obra la ha hecho y
la hace Dios. Asi rezaba en voz alta,
el 27 de marzo de 1975: «;,como se ha



hecho el Opus Dei? Lo has hecho Tu,
Sefior, con cuatro chisgarabis... Stulta
mundi, infirma mundi, et ea quae
non sunt (cfr. I Cor 1, 26-27). Toda la
doctrina de San Pablo se ha
cumplido: has buscado medios
completamente ilogicos, nada aptos,
y has extendido la labor por el
mundo entero» 33.

5. Santidad sacerdotal y vida de
penitencia

El seguimiento y la identificacion con
Jesucristo requieren, junto a la
oracion, aquel tomar sobre si la Cruz
cada dia 34, la voluntaria
participacion en el misterio de la
Cruz redentora. Concretamente, «El
sacerdote —con palabras de Pio XII—
debe tratar de reproducir en su alma
todo lo que ocurre sobre el altar. Asi
como Jesucristo se inmola a si
mismo, su ministro debe inmolarse
con El; asi como Jesus expia los
pecados de los hombres, también él,



siguiendo el arduo camino de la
ascética cristiana, debe trabajar por
la propia y por la ajena purificacion»
35 . El sacerdote ha de ser hombre
penitente, y perseverantemente
penitente, no so6lo mortificado; ha de
expiar, en union con la Cruz de
Cristo, los propios pecados y los de
todo el mundo; ha de poder decir con
San Pablo sufro en mi carne lo que
falta a la Cruz de Cristo, por su
Cuerpo, que es la Iglesia 36.

El Fundador del Opus Dei no sélo
acepto con alegria la Cruz, en la
enfermedad, en la persecucion, en
todo género de dificultades externas
y en las purificaciones interiores que
Dios le hizo atravesar, sino que
ademas la busco, con el profundo
convencimiento de que encontrar la
Cruz es encontrar a Cristo. Asi se
expresaba, con palabras de singular
altura teoldgica y mistica, en una
meditacion, el 28 de abril de 1963,
rememorando momentos



especialmente duros de hacia mas de
treinta anos: «Cuando el Sefior me
daba aquellos golpes, alla por el afio
treinta y uno, yo no lo entendia. Y de
pronto, en medio de aquella
amargura tan grande, esas palabras:
Tu eres mi hijo (Ps. II, 7), tu eres
Cristo. Y yo solo sabia repetir: Abba,
Pater!; Abba, Pater!, Abba!, Abba!,
Abba! Y ahora lo veo con una luz
nueva, COmo un nuevo
descubrimiento: como se ve, al pasar
los afios, la mano del Sefior, de la
Sabiduria divina, del Todopoderoso.
Tu has hecho, Sefior, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegria. Y la
razon —lo veo con mas claridad que
nunca— es ésta: tener la Cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo,
Y, por eso, ser hijo de Dios» 37.

La vida penitente de Mons. Escriva
de Balaguer estuvo constituida, sobre
todo, por un constante negarse a si
mismo en las mil incidencias de la



vida ordinaria, pero también con una
fuerte penitencia corporal. Entre
tantas otras manifestaciones de esa
union suya con la Cruz de Jesucristo,
podria detenerme, por ejemplo, en
los afios en que, a causa de la guerra
civil espafiola, las incomodidades y
carencias de todo tipo eran tales que
cualquier persona, incluso muy
mortificada, habria considerado
suficiente soportarlas ofreciéndolas a
Dios. Mons. Escriva de Balaguer, en
cambio, respondiendo a los
requerimientos amorosos del Sefior,
vio que todo eso no era suficiente
para seguir su llamada y que debia
hacer mas. Lo pude comprobar
personalmente, sobre todo en los
meses que pasé con €l en la Legacion
de Honduras en Madrid: todos los
que alli estabamos refugiados
padeciamos verdadera hambre, pero
él sabia prescindir, con naturalidad,
incluso de lo poco que habia,
practicando un ayuno muy riguroso,
como hizo durante otras muchas



épocas de su vida. Por ejemplo,
después de su muerte he podido leer
una anotacion suya del 22 de junio
de 1933, dirigida a su confesor, en la
que le manifestaba los propdsitos de
penitencia que habia formulado
durante unos recientes dias de retiro
espiritual. Estas son sus palabras
exactas: «Me pide el Sefior
indudablemente, Padre, que arrecie
en la penitencia. Cuando le soy fiel
en este punto, parece que la Obra
toma nuevos impulsos». Y detalla, a
continuacion, los propositos
concretos: «Disciplinas: lunes,
miércoles y viernes: mas otra
extraordinaria en las visperas de
fiesta del Sefior o de la Ssma. Virgen:
otra semanal extraordinaria, en
peticion o en accion de gracias.

Cilicios: dos cada dia, hasta la hora
de comer: hasta la cena, uno: Martes,
el de cintura, y viernes el del
hombro, como hasta ahora.



Sueno: en el suelo, si es de tarima, o
sin colchon en la cama, martes,
jueves, sabados.

Ayuno: los sabados, tomando
solamente lo que me den para
desayunar» 38

No se trata necesariamente de seguir
un determinado camino de
penitencia, pero es necesario afirmar
que la identificacion con Cristo y, por
tanto, la eficacia en el ministerio
sacerdotal, requieren una fuerte
experiencia de la Cruz en la propia
carne y en el propio espiritu. Y esto,
mas aun en nuestros dias, mas aun
para la nueva evangelizacion de un
mundo en gran parte sumergido en
el hedonismo. Sélo a la luz de la fe,
tiene todo esto sentido: a la luz de la
fe en el misterio de la Redencidn, en
el misterio del Hijo de Dios, hecho
obediente hasta la muerte y muerte
de Cruz 39.



6. Santidad sacerdotal y caridad
pastoral

Seria superfluo detenerme a
considerar que el ministerio exige
que el sacerdote sea también un
hombre de accion, pues su evidencia
salta a los ojos con fuerza de claridad
meridiana. Desde el punto de vista
de la fe, podemos considerar
igualmente evidente que el motor de
la actividad pastoral del sacerdote
radica exclusivamente en la caridad
de Cristo: caritas Christi urget nos
40, afirma San Pablo. Un amor
sobrenatural que brota como fruto
de la Cruz, por ser —con palabras de
Santo Tomas de Aquino— «una cierta
participacion de la Caridad infinita,
que es el Espiritu Santo» 41. En
efecto, solo la caridad, que sabe
mostrarse paciente y benigna, que
todo lo excusa, todo lo cree y todo lo
soporta 42, puede dar razén no ya
del cumplimiento mas o menos
preciso de unos determinados



deberes pastorales, sino de una
entrega total al ministerio que se
concrete en una incesante actividad
por el bien de las almas, mas alla de
lo que la estricta justicia pudiera
exigir del sacerdote con los fieles
confiados a su atencion pastoral.

También en este aspecto, no puedo
menos que evocar la figura
entrafiable de nuestro Fundador.
Para su dedicacion incansable al
ministerio, nunca fueron excusa la
fatiga, la enfermedad o las
circunstancias adversas. Esta caridad
pastoral, que conduce a una entrega
sin condiciones al servicio de las
almas 43, informa necesariamente,
con especiales matices, la fraternidad
sacerdotal, que es elemento
integrante de la comunion,
entendida como la unidad afectiva y
efectiva procedente de la comun
participacion en los mismos bienes.
Una fraternidad sacerdotal que no
confunde la unidad con la



uniformidad, que respeta la legitima
libertad de todos, también en el
amplio ambito de la espiritualidad
sacerdotal.

Mucho podria hablar del amor y del
servicio, verdaderamente heroicos,
del Fundador del Opus Dei hacia sus
hermanos los sacerdotes. Recuerdo,
por ejemplo, que entre los
numerosisimos cursos de retiro que,
por encargo de muchos Obispos,
predico a sacerdotes por toda Esparfia
hasta que marcho a Roma, fue
también a dirigir en octubre de 1944
los ejercicios espirituales a la
comunidad de Agustinos de El
Escorial. El dia anterior se puso
enfermo: la fiebre le subio a treinta y
nueve grados, pero no se detuvo ante
ese obstaculo. Yo le acomparié. A
pesar de esa fuerte calentura, que al
dia siguiente habia subido a cuarenta
grados, predico completos esos
ejercicios, procurando —y
consiguiendo— que quienes le



escuchaban no advirtiesen su
enfermedad.

7. Una vida radicada y centrada en
la eucaristia

Dirijamos ya nuestras reflexiones a
otro aspecto importante, al aspecto
mas radical y central de la vida del
sacerdote, que es garantia de su
eficacia evangelizadora.

Oracion, penitencia, accion guiada
por una incansable caridad pastoral.
Son como coordenadas en las que
hemos contemplado la identificacion
del sacerdote con Jesucristo, en lo
que esta identificacion tiene de tarea
personal en correspondencia al don
de Dios. Pero caeria en una
gravisima omision si dejara de
considerar que la vida cristianay,
especialmente, esos aspectos de la
existencia sacerdotal, han de estar
radicados, centrados y, por tanto,
unificados en el Sacrificio de Cristo,
en la Santa Misa, en la Eucaristia.



La Santa Misa es, en efecto, «el
centro y la raiz de toda la vida del
Presbitero» 44, como recordo el
Concilio Vaticano II, con palabras que
habian sido ya muchas veces
repetidas por Mons. Escriva de
Balaguer 45.

No cabe duda de que esta centralidad
del Sacrificio Eucaristico es una
realidad en la vida de todo cristiano,
pero en el sacerdote este hecho
adquiere matices especiales. Como
afirma Juan Pablo II, «Mediante
nuestra ordenacion —cuya
celebracion esta vinculada a la Santa
Misa desde el primer testimonio
liturgico— nosotros estamos unidos
de manera singular y excepcional a
la Eucaristia. Somos, en cierto
sentido, por ella’ y para ella. Somos,
de modo particular, responsables de
ella» 46.

Necesito volver de nuevo a la eximia
figura sacerdotal del Fundador de



esta Universidad: para mi es algo
inevitable y sé que, como para mi, es
también para vosotros motivo de
alegria. Durante cuarenta afios, dia
tras dia, he sido testigo de su empefio
por transformar cada jornada en un
holocausto, en una prolongacién del
Sacrificio del Altar. La Santa Misa era
el centro de su heroica dedicacion al
trabajo y la raiz que vivificaba su
lucha interior, su vida de oracion y
de penitencia. Gracias a esa union
con el Sacrificio de Cristo, su
actividad pastoral adquirié un valor
santificador impresionante:
verdaderamente, en cada una de sus
jornadas, todo era operatio Dei, Opus
Dei, un auténtico camino de oracion,
de intimidad con Dios, de
identificacion con Cristo en su
entrega total para la salvacion del
mundo.

Externamente nunca hubo nada
extraordinario o singular en la Misa
de Mons. Escriva de Balaguer,



aunque era imposible no apreciar su
profunda devocion. Desde el
principio de su ministerio sacerdotal,
se esforzod por no dar cabida ni a la
rutina ni a la precipitacion al
celebrar el Santo Sacrificio, a pesar
de la habitual escasez de tiempo para
realizar sus multiples actividades
pastorales. Al contrario, tendia
espontaneamente a decir la Misa con
mucho sosiego, penetrando en cada
texto y en el sentido de cada gesto
litargico, hasta el punto que, por
muchos afios, tuvo que esforzarse
positivamente —de acuerdo con
cuanto le corfirmaban en la
direccion espiritual— por ir mas
deprisa, para no llamar la atencidon y
por saberse al servicio de los fieles
que contaban, para la Misa, con un
tiempo mucho menor. En este
contexto, se entiende lo que escribid
en 1932, como un suspiro que se
escapo de su alma: «Al decir la Santa
Misa, deberian pararse los relojes»
47.



Esa intensidad, con la que se unia
personalmente al Sacrificio del Sefior
en la Eucaristia, culmino en algo que
no dudo en considerar un peculiar
don mistico, y que el mismo Padre
conto, con gran sencillez, el dia 24 de
octubre de 1966: «A mis sesenta y
cinco anos, he hecho un
descubrimiento maravilloso. Me
encanta celebrar la Santa Misa, pero
ayer me costo un trabajo tremendo.
iQué esfuerzo! Vi que la Misa es
verdaderamente Opus Deli, trabajo,
como fue un trabajo para Jesucristo
su primera Misa: la Cruz. Vi que el
oficio del sacerdote, la celebracion de
la Santa Misa, es un trabajo para
confeccionar la Eucaristia; que se
experimenta dolor, y alegria, y
cansancio. Senti en mi carne el
agotamiento de un trabajo divino».
No dudo de que este descubrimiento
respondia a un ruego que
constantemente nos dirigia a quienes
estabamos a su alrededor: «pedid al
Sefior que sepa ser mas piadoso en la



Santa Misa, que tenga cada dia mas
hambre de renovar el Santo
Sacrificio».

8. La dimension mariana de la vida
del sacerdote

Al pie de la Cruz de Cristo, en el
Calvario, estaba Maria, su Madre, y
junto a Ella el discipulo a quien
amaba 48. La Tradicion de la Iglesia
ha visto siempre representados, en la
figura del Apostol San Juan, a todos
los cristianos, a todos los hombres y
mujeres que han recibido en el
sacramento del Bautismo, como
caracter indeleble, una participacion
en el sacerdocio de Cristo. Las
palabras del Sefior agonizante en la
Cruz nos descubren una dimension
esencial de la vida cristiana: ahi
tienes a tu Madre 49. Es, con
expresion de Juan Pablo II, «la
dimension mariana de la vida de los
discipulos de Cristo; no solo de Juan,
que en aquel instante se encontraba



a los pies de la Cruz en compaifiia de
la Madre de su Maestro, sino de todo
discipulo de Cristo, de todo cristiano»
50.

La identificacion con Cristo tiene esta
dimension fundamental. Ser alter
Christus, ipse Christus lleva consigo
necesariamente ser hijos de Santa
Maria. Y, del mismo modo que esa
identificacion con el Sefor es, a la
vez, don y tarea, también la filiacion
a la Santisima Virgen es un don: «un
don que Cristo mismo hace
personalmente a cada hombre» 51 ;y
es también una tarea, que el
evangelista condensa en pocas
palabras: Y desde aquella hora el
discipulo la acogid en su casa 52.
«Entregandose filialmente a Maria —
comenta el Romano Pontifice—, el
cristiano, como el Apostol Juan
‘acoge entre sus propias cosas’ a la
Madre de Cristo y la introduce en
todo el espacio de su vida interior»
53.



Si esto es asi para todo cristiano, lo es
por un nuevo titulo para el sacerdote,
que ha sido llamado a participar de
un modo nuevo en el sacerdocio de
Cristo y a vivir centrado de modo
particular en el sacrificio de la Cruz.
Como discipulo del Sefior debe
entregarse filialmente a Maria,
tratarla como Madre y aprender de
Ella qué significa tener “alma
sacerdotal”: el afan de corredimir
con Cristo, la sed de almas, el espiritu
de reparacion; en definitiva, el deseo
de adquirir los mismos sentimientos
de Cristo Jesus 54. Como ministro del
Sefior, no puede olvidar, cuando
renueva el Sacrificio del Calvario y
dispensa los tesoros de la gracia de
Cristo, que, al pie de la Cruz, la
Virgen Maria «se entrego totalmente
al misterio de la Redencion de los
hombres» 55, y que el Cuerpo y la
Sangre de Cristo que se hacen
presentes sobre el altar son los
mismos que recibio de su Santisima
Madre.



El ultimo Concilio ha exhortado a los
presbiteros para que «venereny
amen con filial devocion a esta
Madre del Sumo y Eterno Sacerdote,
Reina de los Apdstoles y auxilio de su
ministerio» 56 jCoOmo experimento el
Fundador del Opus Dei esta realidad
maravillosa del auxilio materno de la
Santisima Virgen, en su ministerio
sacerdotal! Asilo recordaba, en la
fiesta de San José de 1975, pocos
meses antes de fallecer, volviendo la
mirada a su labor pastoral en torno a
los afnos treinta: «jcuantas horas de
caminar por aquel Madrid mio, cada
semana, de una parte a otra,
envuelto en mi manteo! (...) aquellos
Rosarios completos, rezados por la
calle —como podia, pero sin
abandonarlos—, diariamente (...)
Nunca pensé que sacar la Obra
adelante llevaria consigo tanta pena,
tanto dolor fisico y moral: sobre todo
moral (...) Iter para tutum! jMadre
mia! Madre!; ino te tenia mas que a
Ti! Madre, jgracias! (...) Madre, Cor



Mariae Dulcissimum! jOh, cuanto he
acudido a Ti!

Y otras veces, hablando y
predicando, ddndome cuenta de que
no valia nada, de que no era nada,
pero con una certeza... {Madre!,
iMadre mia! jno me abandones!,
iMadre!, jMadre mia!».

Eran exclamaciones profundamente
sinceras, de hijo, que brotaban de su
alma sacerdotal, precisamente en la
ultima fiesta de San José que celebro
en esta tierra, porque en su corazon
—y también en su nombre— Maria y
José se hallaban indisolublemente
unidos, y eran el camino para tratar
intimamente a Jesus, y por EL con El
y en El, al Padre y al Espiritu Santo.

Alcanzar una honda devocion y un
tierno amor a la Santisima Virgen ha
de ser uno de los objetivos primarios
de la formacion sacerdotal. Existen
profundas razones teoldgicas para
afirmar que no puede considerarse



como un afiadido piadoso al conjunto
de la formacion, sino como algo que
encuentra sus raices en el “don”
recibido por el sacerdote en la
ordenacion, y que esta destinado a
crecer y a desarrollarse en su vida. El
Sefior quiso asociar a su Madre de
modo especialisimo a la tarea de la
Redencion; asi también el sacerdote
que ha recibido el poder de actuar in
persona Christi Capitis “necesita” el
auxilio maternal de la Virgen en su
ministerio. Sin Maria no puede
alcanzarse una existencia
verdaderamente sacerdotal.

9. Conclusion: formacion para la
santidad

Las actuales circunstancias de la
sociedad, y la nueva empresa
evangelizadora en la que todos
estamos comprometidos, exigen
plantearse a fondo una personal
mejora cualitativa de nuestro
sacerdocio y, en consecuencia, de la



formacion sacerdotal. En la reciente
Carta a los sacerdotes con ocasion del
Jueves Santo, Juan Pablo II ha escrito:
«Hoy, cercanos ya al tercer Milenio
de la venida de Cristo, quizas
experimentamos de manera mas
profunda la magnitud y las
dificultades de la mies: La mies es
mucha; pero vemos también la
escasez de obreros: Los obreros son
pocos (Mt 9, 37). Pocos: y esto atafie
no solo a la cantidad, sino también a
la calidad. De ahi pues la necesidad
de la formacién» 57.

Como habéis estudiado con
profundidad en estos tres dias de
Simposio, se impone lograr que los
sacerdotes adquieran en sus afos de
preparacion, y en la sucesiva
formacion permanente, una clara
conciencia de la identidad que existe
entre la realizacion de su vocacion
personal —ser sacerdote en la Iglesia
—, y el ejercicio del ministerio in
persona Christi Capitis. Su servicio a



la Iglesia consiste, esencialmente
(otros modos de servir un sacerdote
pueden ser legitimos, pero
secundarios), en personificar activa y
humildemente entre sus hermanos a
Cristo Sacerdote que da vida'y
purifica a la Iglesia, a Cristo Buen
Pastor que la conduce en unidad
hacia el Padre, y a Cristo Maestro que
la conforta y la estimula con su
Palabra, y con el ejemplo de su Vida.

Esta formacion del sacerdote es algo
que dura toda la vida, porque, en sus
diversos aspectos, tiende —debe
tender— a formar a Cristo en él 58,
realizando esa identificacion como
tarea, en respuesta a lo que esa
identificacion tiene ya como don
sacramental recibido. Una tarea, que
postula antes aun que una incesante
actividad pastoral, y como condicion
de la eficacia de ésta, una intensa
vida de oracion y de penitencia, una
sincera direccion espiritual de la
propia alma, un recurso al



sacramento de la Penitencia vivido
con periodicidad y con extremada
delicadeza, y toda esta existencia
enraizada, centrada y unificada en el
Sacrificio Eucaristico.

Una nueva evangelizacion, si, pero
con la conciencia clara de que —con
palabras de Mons. Escriva de
Balaguer— «en la vida espiritual no
hay nada que inventar; solo cabe
luchar por identificarse con Cristo,
ser otros Cristos —ipse Christus—,
enamorarse y vivir de Cristo, que es
el mismo ayer, que hoy y sera el
mismo siempre: Iesus Christus heri
et hodie, ipse et in saecula (Hebr.
XIII, 8)» 59.

De Cristo Sumo y Eterno Sacerdote
canta la Iglesia: Ave verum corpus
natum de Maria Virgine. Yo pido al
Sefior que en la formacion sacerdotal
esté siempre presente el camino
mariano por el que el Hijo de Dios
vino a los hombres.



Alvaro del Portillo
Pamplona, 19-IV-1990
Notas

1. Cfr., por ejemplo, Juan Pablo II,
Discursos: en el Acto europeista de
Santiago de Compostela, 9-XI-1982:
Insegnamenti V,3 (1982) 1257-1263; al
Consejo de las Conferencias
Episcopales Europeas, 2-1-1986:
Insegnamenti IX,1 (1986) 12-17; en la
Catedral de Ausburgo, 3-V-1987:
Insegnamenti X,2 (1987) 1565-1574;
en Speyer, 4-V-1987: Insegnamenti,
ibid., pp. 1593-1602; a la Asamblea
del Pontificio Consejo para la
Cultura, 12-I-1990: I’Osservatore
Romano, 13-1-1990; a los Miembros
del Cuerpo Diplomatico, 13-1-1990:
L’Osservatore Romano, 14-1-1990.

2. Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 1; Decr.
Optatam totius, proemio.



3. Cfr. Juan Pablo II, Ex. Ap.
Christifideles laici, n. 34.

4. Recuérdense, por ejemplo, las
descripciones que se hacen en las
Enciclicas Redemptor hominis, nn.
48-53; Dives in misericordia, nn.
63-77; Dominum et vivificantem, nn.
56-57.

5. Sobre la “crisis de la conciencia y
del sentido de Dios”, que
inevitablemente van unidas al
oscurecimiento del sentido del
pecado, tal como reflejan
determinados elementos de la
cultura actual, cfr. Juan Pablo II, Ex.
Ap. Reconciliatio et poenitentia, n.
18.

6. Juan Pablo II, Ex. Ap. Christifideles
laici, n. 35.

7. Camino, Rialp, 482 ed., Madrid
1988, n. 584.



8.]. Escriva de Balaguer,
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, Rialp, Madrid, 172 ed.,
1989, n. 113.

9. Juan Pablo II, Enc. Redemptor
hominis, n. 74.

10. San Agustin, Confessiones, lib. 1,
c.1,n. 1: PL 32, 661. Cfr. también,
Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 41.

11. Recuérdese, entre otras
ensefianzas, el pasaje de la Enciclica
Dives in misericordia, nn. 13-17,
donde se ofrecen unas profundas
reflexiones sobre el amor paterno de
Dios revelado en Cristo.

12. Cfr. Fil 3, 18.
13. Cfr. 2 Cor 4, 6.

14. Cfr., por ejemplo, A. Del Portillo,
Escritos sobre el sacerdocio, Palabra,
Madrid 1970, pp. 41-44; Fieles y laicos



en la Iglesia, Eunsa, Pamplona, 22 ed.,
1981, pp. 33-45.

15. Juan Pablo II, Ex. Ap.
Christifideles laici, n. 34. Sobre el
sacerdocio comun de los fieles, cfr.,
por ejemplo, 1 Pet 2,9; Ap 1, 6; 5, 9-10;
20, 6; Constitutiones apostolicas III,
16,3: SC 329, p.157; San Ambrosio, De
mysteriis 6, 29-30: SC 25 bis, p. 173;
San Tomas de Aquino, Summa
Theologiae III, g. 63, a. 3; Conc.
Vaticano II, Const. dogm. Lumen
gentium, nn. 10-11; Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

16. J. Escriva de Balaguer, Es Cristo
que pasa, Rialp, Madrid, 262 ed.,
1989, n. 96.

17. Juan Pablo II, Discurso, 30-V-1980:
Insegnamenti IIL,1 (1980) p. 1532. Cfr.
Carta a los sacerdotes con ocasion del
Jueves Santo de 1990, 12-IV-1990, n.
3.



18. Juan Pablo II, Enc. Redemptor
hominis, n. 20.

19. Cfr. J. Escriva de Balaguer,
Homilia Sacerdote para la eternidad,
13-1V-1973, ed. Mundo Cristiano,
Madrid, 4% ed. 1977, p. 19.

20.1 Cor 4, 1.

21.]. Escriva de Balaguer, Carta, 24-
I11-1930, n. 2.

22. Cfr., por ejemplo, Heb 7-9; San
Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, I1I, q. 22, a. 1; Conc. de
Trento, Decr. De sacrificio Missae:
Denz. 1739-1740; Conc. Vaticano II,
Const. Sacrosanctum Concilium, nn.
5-8.

23.]. Escriva de Balaguer, Es Cristo
que pasa, cit., n. 104.

24.]. Escriva de Balaguer, Homilia
Sacerdote para la eternidad, cit., p.
19.



25.Fil 1, 21.
26. Gal 2, 20.

27. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 12. Entre
los innumerables testimonios
patristicos sobre la exigencia de
santidad personal que comporta el
sacerdocio, cfr., por ejemplo, San
Gregorio Nacianceno, Oratio 2, n. 91:
PG 35, 493; San Juan Cris6stomo, De
sacerdotio, lib. 6, n. 5: PG 48, 682; San
Pedro Criso6logo, Sermo 108: PL 52,
500-501; San Isidoro Pelusiota,
Epistula 284: PG 78, 713; San
Gregorio Magno, Dialogi, lib. 4, c. 59:
PL 77, 428.

28.]. Escriva de Balaguer, Apuntes
intimos, n. 1699.

29. San Pio X, Ex. Haerent animo, 4-
VIII-1908: ASS 41 (1908) p. 564.

30. Juan Pablo II, Carta Novo
incipiente 8-IV-1979, n. 10.



31.]. Escriva de Balaguer, Apuntes
intimos, n. 1130.

32.]. Escriva de Balaguer, Apuntes
intimos, n. 273.

33.]. Escriva de Balaguer,
Meditacion, 27-I11I-1975.

34. Cfr. Lc9, 23; 14, 27; Mt 10, 38; Mc
8, 34; Gal 2, 9; etc.

35. Pio XII, Ex. Ap. Menti nostrae, 23-
[X-1950: AAS 42 (1950) pp. 667-668.

36. Col 1, 24.

37.]. Escriva de Balaguer,
Meditacion, 28-1V-1963.

38.]. Escriva de Balaguer, Apuntes
intimos, n. 1724.

39. Cfr. Fil 2, 8.

40. 2 Cor 5, 14.



41. San Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, II-11, q. 24, a. 7 c.

42. Cfr.1 Cor 13, 4-7.
43. Cfr. 2 Cor 12, 15.

44, Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

45. Cfr., por ejemplo, J. Escriva de
Balaguer, Carta, 2-1I-1945, n. 11; Es
Cristo que pasa, cit., n. 87; Forja,
Rialp, Madrid, 5% ed., 1988, n. 69.

46. Juan Pablo II, Carta Dominicae
Cenae, 24-11-1980, n. 2.

47.]. Escriva de Balaguer, Apuntes
intimos, n. 728; cfr. Forja, cit., n. 436.

48.]n 19, 26.
49.]n 19, 27.

50. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, n. 45.



51. Ibidem.
52.]n 19, 27.

53. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, cit., n. 45.

54. Cfr. Fil 2, 5.

55. Conc. Vaticano II, Decr.
Prebyterorum Ordinis, n. 18.

56. Decr. Prebyterorum Ordinis, n.
18.

57.Juan Pablo II, Carta a los
sacerdotes con ocasion del Jueves
Santo de 1990, cit., n. 4.

58. Cfr. Gal 4, 19.

59.]. Escriva de Balaguer, Carta, 9-
I-1959, n. 6.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-
para-la-nueva-evangelizacion/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/

	Sacerdotes para la nueva evangelización

