
opusdei.org

Sacerdotes para la
nueva
evangelización

Conferencia de Mons. Alvaro
del Portillo, Gran Canciller de la
Universidad de Navarra, en la
clausura del XI Simposio
Internacional organizado por la
Facultad de Teología (1990).

09/03/2019

Descarga la conferencia en PDF

Introducción

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/sacerdotes_para_la_nueva_evangelizacion.pdf


1. Necesidad de una nueva
evangelización

2. Misión de todos en la Iglesia

3. Necesidad de sacerdotes santos

4. Santidad sacerdotal y vida de
oración

5. Santidad sacerdotal y vida de
penitencia

6. Santidad sacerdotal y caridad
pastoral

7. Una vida radicada y centrada en
la eucaristía

8. La dimensión mariana de la vida
del sacerdote

9. Conclusión: formación para la
santidad

Notas



Introducción

Con todo cariño y con todo respeto
saludo a los que están aquí
presentes. Me perdonaréis que no
haga la enumeración habitual de
excelentísimos e ilustrísimos señores,
etc. Os llevo a todos en el corazón y
esto es mucho más.

Pocos días antes de dejar la Ciudad
Eterna, la sede de Pedro, he tenido el
gozo sumo de asistir a la Audiencia
en la que Su Santidad Juan Pablo II
ha mandado, a petición de la
Congregación para las Causas de los
Santos, extender el Decreto de
heroicidad de las virtudes del Siervo
de Dios Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer. Comprenderéis que, como
hijo de tan fiel servidor de la Iglesia,
de las almas, mis palabras tomen un
sesgo particular, que me lleva a
referirme a este sacerdote que se
hizo romano hasta lo más íntimo de
su ser, porque estaba persuadido de



que romano, en la Iglesia, es
sinónimo de universal, válido, por
tanto, para todos los ambientes y
para todas las personas del mundo
entero.

Concluimos hoy este Simposio
Internacional de Teología, en el que
se han abordado cuestiones centrales
sobre la naturaleza del ministerio
sacerdotal, sobre la espiritualidad del
sacerdote, su formación, su acción
pastoral y evangelizadora. El caudal
y la calidad de las aportaciones al
Simposio, constituirá —
especialmente, con la publicación de
las Actas— un material muy útil para
enriquecer las actuales reflexiones,
en las que toda la Iglesia está
empeñada con vistas a la próxima
Asamblea del Sínodo de los Obispos.

En este contexto deseo también
situar las presentes consideraciones
que, bajo el título «Sacerdotes para
una nueva evangelización», hacen



directa referencia a la nueva
empresa evangelizadora —nueva y a
la vez vieja, porque comenzó en
Cristo hace veinte siglos— que los
tiempos reclaman y a la que el Santo
Padre Juan Pablo II nos impulsa 1 .
Tenemos todos bien patente que el
Concilio Vaticano II asoció a la causa
de la renovación de la Iglesia toda su
enseñanza, y en particular los
Decretos sobre el ministerio y la vida
de los presbíteros, y sobre la
formación sacerdotal 2 .

Yo tenía previsto para este Simposio
otra Conferencia, pero ha llegado ese
momento tan importante para el
Opus Dei que es el Decreto con la
declaración de virtudes heroicas de
nuestro Fundador, y me ha parecido
lógico —dejando de lado lo que había
preparado, que sería más o menos
repetir las cosas que tan doctamente
han sido dichas por unos y por otros
— presentar un testimonio de las
virtudes sacerdotales vividas por



Mons. Escrivá. Me complace
ofrecerlo además precisamente bajo
el título «Sacerdotes para una nueva
evangelización».

1. Necesidad de una nueva
evangelización

Esta nueva evangelización, sobre
todo en Occidente, no se dirige a un
mundo que nunca había oído la
predicación cristiana, sino, por el
contrario, a un mundo en el que ha
sido anunciado, creído y amado el
mensaje de Jesucristo, aunque ahora
se muestre como desarraigado de sus
orígenes 3. Es más, la sociedad
occidental evoluciona, en gran
medida, paradójicamente enfrentada
a sus propias raíces espirituales y
culturales, y junto a su progreso
material es patente un proceso de
grave regresión moral 4.

Suele hablarse en nuestros días de
esta sociedad calificándola de
“postcristiana”. Quizá sea oportuno



ese apelativo en algunos casos, para
reflejar una situación de hecho y
unas tomas de posición que pueden
explicarse a partir de una
deformación intelectual y práctica de
la conciencia creyente 5 ; pero sería
del todo inadecuado ese apelativo
—”postcristiana”—, si de ese modo se
pretendiese insinuar que la doctrina
de Cristo ha perdido la capacidad de
informar el mundo contemporáneo:
nada más lejano a la realidad, a una
realidad que la gracia de Dios nos
hace tocar en tantos ambientes y,
sobre todo, en el mundo preciosísimo
del alma de multitudes de personas.

Por eso, la actual urgencia de una
nueva evangelización no puede
hacernos olvidar «la perenne misión
de llevar el Evangelio a cuantos —y
son millones y millones de hombres
y mujeres— no conocen todavía a
Cristo Redentor del hombre. Esta es
la responsabilidad más
específicamente misionera que Jesús



ha confiado y diariamente vuelve a
confiar a su Iglesia» 6 . Precisamente
esta misión evangelizadora universal
exige una Iglesia renovada,
revitalizada con el perenne mensaje
de Cristo, tan rebosante de
imperecedera actualidad; en otras
palabras, requiere un nuevo
despertar de las conciencias
cristianas que atraiga al mundo
hacia la luz de Cristo, ese Cristo
nuestro que, como gustaba repetir
con fuerza a Mons. Escrivá de
Balaguer, «no es una figura que pasó.
No es un recuerdo que se pierde en
la historia. ¡Vive!: Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in saecula! —dice
San Pablo— ¡Jesucristo ayer y hoy y
siempre!» 7.

La decisión de asumir las
responsabilidades apostólicas que
nos competen como cristianos de
nuestra época, no es compatible con
visiones pesimistas o negativas del
presente. Para anunciar eficazmente



el Reino de Dios y trabajar en su
propagación, es necesario amar el
mundo en que vivimos —amarlo
“apasionadamente”, en expresión del
Fundador del Opus Dei y de esta
Universidad 8 -: es decir, contemplar
esta precisa situación histórica y las
personas que la constituyen «con los
ojos del mismo Cristo», como escribió
Juan Pablo II en su primera Encíclica
9 . Así, entre el claroscuro de
fenómenos cambiantes, que en
muchos casos la hacen irreconocible,
se descubre también hoy aquella
inquietud del alma humana —que
anhela y siente nostalgia de Dios—
expresada por San Agustín en el
famoso inicio de sus Confesiones:
fecisti nos ad te, et inquietum est cor
nostrum donec requiescat in te 10.
La acelerada dinámica que
caracteriza en líneas generales
nuestra época, va acompañada y
como plasmada por la inquietud de
tantos corazones, que caminan en un
continuo desasosiego, sin acertar a



descubrir un norte claro para la
propia existencia ni un sentido a la
historia humana. Pues bien,
justamente ahí, en medio de esa
inquietud, se ha de proclamar a viva
voz que a Quien buscan es a Cristo, y
lo que ignoran y anhelan es el amor
paterno de Dios, que se les ofrece, a
todos y a cada uno, en Cristo y en la
Iglesia 11.

Estamos asistiendo en los últimos
meses a grandes transformaciones
en amplias zonas del mundo, sobre
todo en el Viejo Continente, que
parecen anunciar una nueva era de
libertad, de responsabilidad, de
solidaridad, de espiritualidad, para
millones de personas. No podemos
olvidar, sin embargo, y hay que
decirlo con dolor, que existen
también en nuestra sociedad
occidental, amplios ámbitos cerrados
y hostiles a la Cruz salvadora 12, ojos
que rehúsan admirar la belleza de
Dios reflejada en la faz de Cristo 13.



2. Misión de todos en la Iglesia

Ante este mundo nuestro, está claro
que —insisto— la evangelización
será nueva no por el contenido
esencial de la doctrina que se
anuncie, ni por el modelo de vida
que se proponga a nuestros
contemporáneos. La novedad habrá
de residir en las nuevas energías
espirituales y apostólicas puestas en
juego por todos los fieles, pues todos
somos partícipes y responsables de la
misión de la Iglesia 14. Particular
importancia tendrá el testimonio
coherente de los fieles laicos, a
quienes —en palabras de Juan Pablo
II— «corresponde testificar cómo la
fe cristiana (…) constituye la única
respuesta plenamente válida a los
problemas y expectativas que la vida
plantea a cada hombre y a cada
sociedad. Esto será posible —
continúa el Papa— si los fieles laicos
saben superar en ellos mismos la
fractura entre el Evangelio y la vida,



recomponiendo en su vida familiar
cotidiana, en el trabajo y en la
sociedad, esa unidad de vida que en
el Evangelio encuentra inspiración y
fuerza para realizarse en plenitud»
15.

Con gran fuerza y singular eficacia,
anunció insistentemente esta
doctrina Mons. Escrivá de Balaguer,
siempre con acentos más atractivos y
con renovado vigor, desde la tercera
década de este siglo: «Todos, por el
Bautismo —son palabras suyas, del
año 1960—, hemos sido constituidos
sacerdotes de nuestra propia
existencia, para ofrecer víctimas
espirituales, que sean agradables a
Dios por Jesucristo (I Pet. II,5), para
realizar cada una de nuestras
acciones en espíritu de obediencia a
la voluntad de Dios, perpetuando así
la misión del Dios-Hombre» 16 . El
amplio progreso doctrinal, por el que
la vocación bautismal ha sido
comprendida y presentada con el



relieve eclesiológico que le
corresponde, es sin duda uno de los
pilares en los que la Iglesia se apoya
para afrontar su futuro
evangelizador.

La necesaria insistencia en que los
fieles laicos asuman sus
responsabilidades, para hacer
posible una presencia más viva de la
luz cristiana en la sociedad, debe ir a
la par con la insistencia en la
esencial necesidad de un ejercicio
abundante, generoso, humilde y
audaz al mismo tiempo, del
ministerio público de los sacerdotes:
«en la medida en que las familias
cristianas y los laicos cristianos
asumen en un más amplio nivel (…)
sus múltiples compromisos
apostólicos, mayor necesidad tienen
de sacerdotes que sean plenamente
sacerdotes, precisamente para la
vitalidad de su vida cristiana. Y, en
otro sentido, cuanto más
descristianizado está el mundo o



carece de madurez en la fe, mayor
necesidad tiene de sacerdotes que
estén totalmente consagrados a dar
testimonio de la plenitud del misterio
de Cristo» 17.

La Iglesia, que queremos ver
reflorecer y dar frutos nuevos, «la
Iglesia del nuevo Adviento —como
leemos en la Encíclica Redemptor
hominis—, la Iglesia que se prepara
continuamente a la nueva venida del
Señor, debe ser la Iglesia de la
Eucaristía y de la Penitencia. Sólo
bajo este aspecto espiritual de su
vitalidad y de su actividad, es ésta la
Iglesia de la misión divina, la Iglesia
in statu missionis, tal como nos la ha
mostrado el Concilio Vaticano II» 18.
Y la Iglesia de la Eucaristía y de la
Penitencia necesariamente es la
Iglesia del ejercicio infatigable del
sacerdocio ministerial, es la Iglesia
del sacerdote santo, del sacerdote
que ama en la raíz de su alma, de
todo su ser, por tanto, la llamada que



ha recibido del Maestro, para
conducirse a toda hora como alter
Christus, como ipse Christus 19.

No es ahora necesario detenernos
más sobre la necesidad del
ministerio sacerdotal para la nueva
evangelización, ni sobre la mutua
ordenación entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio común de
todos los fieles: a éstas y a otras
cuestiones conexas habéis dedicado
ya vuestra atención en estos días.
Para todos es, en efecto, bien claro
que, sin una abundante dispensación
de esos grandes misterios de Dios 20,
que son la Eucaristía y la Penitencia,
y con ellos del alimento de la palabra
divina, languidecería la vida
sobrenatural de los fieles. La nueva
evangelización depende, de manera
esencial, de que haya ministros que
dispensen generosamente —con
hambre de santidad propia y ajena—
la palabra de Dios y los sacramentos,
hombres formados por la Iglesia, que



sienten siempre con la Iglesia, para
ser, al ciento por ciento, sacerdotes a
la medida de la donación de Cristo,
siempre bien unidos a su respectivo
Ordinario, con veneración a toda la
Jerarquía de la Iglesia, y de modo
peculiar al Romano Pontífice.

3. Necesidad de sacerdotes santos

Contra la nueva evangelización, se
yerguen dificultades numerosas y, en
su conjunto, imponentes. Ante esa
ola que pretende ser arrolladora, el
cristiano —y quizá de modo especial
el sacerdote— experimenta, en
ocasiones de modo particularmente
agudo, la radical insuficiencia de las
propias fuerzas humanas.

Esta realidad evoca en mí, con gran
viveza, la eximia figura sacerdotal
del Fundador del Opus Dei, de quien
—alzo mi corazón en acción de
gracias a la Trinidad Santísima, por
intercesión de Santa María, muy
unido a millones de almas que hacen



lo mismo en los cinco continentes—
el Santo Padre ha querido dar el
Decreto de las virtudes heroicas, el
pasado día 9 de este mes. A los
veintiséis años, recibió de Dios una
misión evangelizadora de
imponentes proporciones: la misión
de difundir por todo el mundo, entre
las personas de todos los ambientes
sociales, una toma de conciencia,
teórica y práctica, hecha vida, de la
llamada universal a la santidad. Así
escribía en 1930: «Hemos venido a
decir, con la humildad de quien se
sabe pecador y poca cosa —homo
peccator sum (Luc. V, 8), decimos con
Pedro—, pero con la fe de quien se
deja guiar por la mano de Dios, que
la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos nos llama
el Señor, que de todos espera Amor:
de todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesión o su oficio. Porque esa vida
corriente, ordinaria, sin apariencia,
puede ser medio de santidad: (…)



todos los caminos de la tierra pueden
ser ocasión de un encuentro con
Cristo» 21. Las dificultades que
nuestro Fundador encontró a lo largo
de toda su vida también fueron
gigantescas; sin embargo, la eficacia
de la gracia de Dios en esa vida suya,
una vida gastada gustosamente —a
veces con grande dolor— en
correspondencia heroica al don de
Dios, fue asombrosa.

Recuerdo un episodio sucedido en
agosto de 1958. El Fundador del Opus
Dei caminaba un día por la City de
Londres y, al pasar ante las sedes
centrales de famosos bancos y
grandes empresas comerciales e
industriales, ante el panorama de un
mundo humanamente poderoso pero
indiferente e incluso hostil hacia las
cosas de Dios, sintió con especial
viveza toda su debilidad, su
incapacidad para realizar aquella
misión que había recibido, treinta
años antes, de informar con el



espíritu del Evangelio todas las
realidades humanas, de poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades de los hombres. Pero,
inmediatamente, sintió claramente
en su interior una locución divina:
«Tú no puedes, pero Yo sí».

Era una nueva confirmación de lo
que siempre había sido en su alma,
en su conducta, una plena certeza
sobrenatural: la fe segura, cierta, en
que es el mismo Jesucristo —
verdadero y eterno Sacerdote de la
Nueva Alianza, establecida
definitivamente en su Sangre— el
único que realiza la amorosa
comunión de Dios con los hombres,
de la que nace la comunión de los
hombres entre sí; la fe, por tanto, en
que su trabajo sacerdotal, como toda
acción sacerdotal en la Iglesia, es
eficaz precisamente porque se
realiza per Christum et cum Christo
et in Christo 22.



Si la nueva evangelización, como la
primera, como la de toda la historia,
y como toda labor verdaderamente
sobrenatural, es imposible para
nuestras fuerzas humanas —las de
cada uno y las de todos juntos en la
Iglesia—, es sin embargo posible para
Dios, es posible para Cristo: resulta,
por eso mismo, posible para
nosotros, para todos y para cada uno,
en la medida en que todos y cada
uno seamos —pienso que es
necesaria esta insistencia, que
siempre será actual— «no ya alter
Christus, sino ipse Christus, ¡el
mismo Cristo!» 23. Aquí está la honda
razón teológica de la necesidad de la
santidad personal, para toda obra
apostólica concreta y para la
recristianización del mundo en su
totalidad. En efecto, la identificación
con Cristo es don, pero es también
tarea. Todo cristiano y, de modo
peculiar y propio, el sacerdote es ipse
Christus «inmediatamente, de forma
sacramental» 24. No podemos —¡no



debemos!— olvidar que esta
identificación constituye también la
meta definitiva, el objeto de una
tarea, una responsabilidad personal
por hacer realidad en cada uno de
nosotros aquello de San Pablo: Para
mí, vivir es Cristo 25; no soy yo el que
vive, sino que es Cristo quien vive en
mí 26 ; de modo que levantemos bien
alto este programa para el hombre y
para la mujer del mundo de hoy y de
todos los tiempos, con el fin de que
también ellos lo asuman en plenitud.

En consecuencia, hoy como ayer y
como siempre, ante los desafíos de
cada época, la pregunta ¿qué clase de
sacerdotes necesitan hoy la Iglesia y
el mundo? , tiene una respuesta que
comienza necesariamente así: la
Iglesia y el mundo necesitan
sacerdotes santos, es decir,
sacerdotes que, conocedores de su
propia limitación y miseria, se
esfuerzan decididamente por
recorrer los caminos de la santidad,



de la perfección de la caridad, de la
identificación con Jesucristo, en
correspondencia fiel a la gracia
divina. No es una respuesta nueva,
pero es una respuesta siempre
actual, siempre necesaria, siempre
decisiva. El Concilio Vaticano II lo
afirmó con palabras claras: «Los
sacerdotes están obligados a adquirir
esa perfección con especial motivo,
puesto que, consagrados a Dios de un
nuevo modo por la recepción del
Orden, se convierten en
instrumentos vivos de Cristo Eterno
Sacerdote, para proseguir a través
del tiempo su admirable obra» 27.

La identificación con Jesucristo exige
una vida de oración y de penitencia;
y esto, no como “asunto privado” del
sacerdote, sino como condición de su
eficacia pastoral, precisamente
porque el sacerdote, por sí mismo, no
puede, pero precisamente también
porque en la medida en que es Cristo,
sí puede.



En este contexto, viene también a mi
memoria una anotación que Mons.
Escrivá de Balaguer escribió en 1932.
Pienso que son de justicia estas
referencias, si consideramos que el
Venerable Siervo de Dios, impulsado
por la acción divina, ha llevado al
altar millares de sacerdotes,
incardinados en tantas diócesis y en
la Prelatura del Opus Dei. Al
contemplar una vez más en su
oración la magnitud de la misión que
Dios le había confiado, escribía:
«siento que aunque me quedara solo
en la empresa, por permisión de
Dios, aunque me encuentre
deshonrado y pobre —más que lo soy
ahora— y enfermo… ¡no dudaré ni
de la divinidad de la Obra, ni de su
realización! Y ratifico mi
convencimiento de que los medios
seguros de llevar a cabo la Voluntad
de Jesús, antes que actuar y moverse,
son: orar, orar y orar: expiar, expiar
y expiar» 28.



4. Santidad sacerdotal y vida de
oración

Mirad, mire cada uno de nosotros
que entre la santidad y la oración
existe necesariamente una relación
tal, que no es posible la una sin la
otra. «Es verdad esta frase del
Crisóstomo: “Pienso que resulta
patente para todos que es
sencillamente imposible vivir
virtuosamente sin el auxilio de la
oración” (De praecatione, orat. I)» 29.

«Tal vez en estos años —escribía
Juan Pablo II a todos los sacerdotes
con ocasión del Jueves Santo de 1979
— (…) se ha discutido demasiado
sobre el sacerdocio, sobre la
‘identidad’ del sacerdote, sobre el
valor de su presencia en el mundo
contemporáneo, etc., y, por el
contrario, se ha orado demasiado
poco. No ha habido bastante valor
para realizar el mismo sacerdocio a
través de la oración, para hacer



eficaz su auténtico dinamismo
evangélico, para confirmar la
identidad sacerdotal. Es la oración la
que señala el estilo del sacerdocio»
30.

La necesidad de ser hombres de
oración, trae de nuevo a mi
pensamiento la figura de nuestro
Fundador y su extraordinaria
fecundidad apostólica. No es posible,
en los límites de estas palabras mías,
trazar siquiera un breve esbozo de lo
que fue su vida de oración continua,
de la que he sido testigo directo —en
la medida en que esto es posible—
por cuarenta años. No dudo en
afirmar que Dios le concedió
abundantemente el don de la
contemplación infusa. Recuerdo,
entre tantos otros detalles, cómo
durante el desayuno, mientras
leíamos los dos la prensa, apenas
nuestro Padre comenzaba a leer, se
quedaba abstraído, metido en Dios;
apoyaba la frente sobre la palma de



una mano y dejaba de leer el
periódico, para hacer oración. Mi
emoción fue grande cuando, después
de su muerte, leí en sus Apuntes
íntimos, esta anotación suya de 1934,
en la que plasma con extrema
sencillez su diálogo con el Señor:
«Oración: aunque yo no te la doy (…),
me la haces sentir a deshora y, a
veces, leyendo el periódico, he
debido decirte: ¡déjame leer! — ¡Qué
bueno es mi Jesús! Y, en cambio,
yo…» 31.

Sería muy largo comentar
adecuadamente la riqueza de la vida
de oración de este sacerdote,
¡siempre sacerdote!, en la que el
Espíritu Santo le llevó
indudablemente a altísimas cumbres
de unión mística en medio de la vida
corriente, atravesando también
durísimas purificaciones pasivas de
los sentidos y del espíritu.
Permitidme, sin embargo, subrayar
que si éstos y otros numerosísimos



hechos, de los que tenemos
constancia, evidencian una
específica acción del Espíritu Santo
en su alma, la profundidad con que
se radicó en su vida, en su jornada —
día y noche— el hábito de la oración
continua revela, a la vez, la fidelidad
y generosidad de su dedicación a los
tiempos diarios de meditación y
oración mental y al rezo del
Breviario y de otras oraciones
vocales. Es más, la irrupción
extraordinaria de Dios en su alma
fue con frecuencia como la respuesta
divina a esa fidelidad a la oración
mental en momentos en que ésta le
resultaba particularmente costosa o
difícil. Por ejemplo, en una anotación
suya —entre otras muchas de 1931—
escribía: «Ayer, por la tarde, a las
tres, salí al presbiterio de la Iglesia
del Patronato a hacer un poco de
oración delante del Ssmo.
Sacramento. No tenía gana. Pero, me
estuve allí hecho un fantoche. A
veces, volviendo en mí, pensaba: Tú



ya ves, buen Jesús, que, si estoy aquí,
es por Ti, por darte gusto. Nada. Mi
imaginación andaba suelta, lejos del
cuerpo y de la voluntad, lo mismo
que el perro fiel, echado a los pies de
su amo, dormita soñando con
carreras y caza y amigotes (perros
como él) y se agita y ladra bajito…
pero sin apartarse de su dueño. Así
yo, perro completamente estaba,
cuando me di cuenta de que, sin
querer, repetía unas palabras latinas,
en las que nunca me fijé y que no
tenía por qué guardar en la
memoria: Aún ahora, para
recordarlas, necesitaré leerlas en la
cuartilla, que siempre llevo en mi
bolsillo para apuntar lo que Dios
quiere (En esta cuartilla, de que
hablo, instintivamente, llevado de la
costumbre, anoté, allí mismo en el
presbiterio, la frase, sin darle
importancia): + dicen así las palabras
de la Escritura, que encontré en mis
labios: “et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans



regnum tuum in aeternum”: apliqué
mi inteligencia al sentido de la frase,
repitiéndola despacio. Y después,
ayer tarde, hoy mismo, cuando he
vuelto a leer estas palabras (pues, —
repito— como si Dios tuviera empeño
en ratificarme que fueron suyas, no
las recuerdo de una vez a otra) he
comprendido bien que Cristo-Jesús
me dio a entender, para consuelo
nuestro, que la Obra de Dios estará
con El en todas las partes, afirmando
el reinado de Jesucristo para
siempre» 32.

Es en la oración perseverante de
cada día, con facilidad o con aridez,
donde el sacerdote, como todo
cristiano, recibe de Dios —incluso en
forma extraordinaria si fuese preciso
— luces nuevas, firmeza en la fe,
segura esperanza en la eficacia
sobrenatural de su trabajo pastoral,
amor renovado: en una palabra, el
impulso para perseverar en ese
trabajo y la raíz de la efectiva



eficacia del trabajo mismo. Sin
oración, y sin oración que se esfuerza
por ser continua, en medio de todos
los quehaceres, no hay identificación
con Cristo, en lo que ésta tiene de
tarea, fundamentada en lo que tiene
de don. Más aún, me atrevo a decir
que un sacerdote sin oración, si no
falsea la imagen que da de Cristo —
Modelo para todos—, la presenta
como una nebulosa que ni atrae ni
orienta, que no sirve de norte al
pueblo que nos ve o que nos oye.
Muchas veces he escuchado a Mons.
Escrivá de Balaguer afirmar que «la
Obra de Dios se ha hecho con
oración»: con éstas palabras no
aplicaba teóricamente, al fruto de su
trabajo, un tópico de la vida
espiritual, sino que expresaba una
realidad profundamente asimilada y
sentida, del todo equivalente a la
afirmación, también frecuente en sus
labios, de que la Obra la ha hecho y
la hace Dios. Así rezaba en voz alta,
el 27 de marzo de 1975: «¿cómo se ha



hecho el Opus Dei? Lo has hecho Tú,
Señor, con cuatro chisgarabís… Stulta
mundi, infirma mundi, et ea quae
non sunt (cfr. I Cor I, 26-27). Toda la
doctrina de San Pablo se ha
cumplido: has buscado medios
completamente ilógicos, nada aptos,
y has extendido la labor por el
mundo entero» 33.

5. Santidad sacerdotal y vida de
penitencia

El seguimiento y la identificación con
Jesucristo requieren, junto a la
oración, aquel tomar sobre sí la Cruz
cada día 34 , la voluntaria
participación en el misterio de la
Cruz redentora. Concretamente, «El
sacerdote —con palabras de Pío XII—
debe tratar de reproducir en su alma
todo lo que ocurre sobre el altar. Así
como Jesucristo se inmola a sí
mismo, su ministro debe inmolarse
con El; así como Jesús expía los
pecados de los hombres, también él,



siguiendo el arduo camino de la
ascética cristiana, debe trabajar por
la propia y por la ajena purificación»
35 . El sacerdote ha de ser hombre
penitente, y perseverantemente
penitente, no sólo mortificado; ha de
expiar, en unión con la Cruz de
Cristo, los propios pecados y los de
todo el mundo; ha de poder decir con
San Pablo sufro en mi carne lo que
falta a la Cruz de Cristo, por su
Cuerpo, que es la Iglesia 36.

El Fundador del Opus Dei no sólo
aceptó con alegría la Cruz, en la
enfermedad, en la persecución, en
todo género de dificultades externas
y en las purificaciones interiores que
Dios le hizo atravesar, sino que
además la buscó, con el profundo
convencimiento de que encontrar la
Cruz es encontrar a Cristo. Así se
expresaba, con palabras de singular
altura teológica y mística, en una
meditación, el 28 de abril de 1963,
rememorando momentos



especialmente duros de hacía más de
treinta años: «Cuando el Señor me
daba aquellos golpes, allá por el año
treinta y uno, yo no lo entendía. Y de
pronto, en medio de aquella
amargura tan grande, esas palabras:
Tú eres mi hijo (Ps. II, 7), tú eres
Cristo. Y yo sólo sabía repetir: Abba,
Pater!; Abba, Pater!, Abba!, Abba!,
Abba! Y ahora lo veo con una luz
nueva, como un nuevo
descubrimiento: como se ve, al pasar
los años, la mano del Señor, de la
Sabiduría divina, del Todopoderoso.
Tú has hecho, Señor, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegría. Y la
razón —lo veo con más claridad que
nunca— es ésta: tener la Cruz es
identificarse con Cristo, es ser Cristo,
y, por eso, ser hijo de Dios» 37.

La vida penitente de Mons. Escrivá
de Balaguer estuvo constituida, sobre
todo, por un constante negarse a sí
mismo en las mil incidencias de la



vida ordinaria, pero también con una
fuerte penitencia corporal. Entre
tantas otras manifestaciones de esa
unión suya con la Cruz de Jesucristo,
podría detenerme, por ejemplo, en
los años en que, a causa de la guerra
civil española, las incomodidades y
carencias de todo tipo eran tales que
cualquier persona, incluso muy
mortificada, habría considerado
suficiente soportarlas ofreciéndolas a
Dios. Mons. Escrivá de Balaguer, en
cambio, respondiendo a los
requerimientos amorosos del Señor,
vio que todo eso no era suficiente
para seguir su llamada y que debía
hacer más. Lo pude comprobar
personalmente, sobre todo en los
meses que pasé con él en la Legación
de Honduras en Madrid: todos los
que allí estábamos refugiados
padecíamos verdadera hambre, pero
él sabía prescindir, con naturalidad,
incluso de lo poco que había,
practicando un ayuno muy riguroso,
como hizo durante otras muchas



épocas de su vida. Por ejemplo,
después de su muerte he podido leer
una anotación suya del 22 de junio
de 1933, dirigida a su confesor, en la
que le manifestaba los propósitos de
penitencia que había formulado
durante unos recientes días de retiro
espiritual. Estas son sus palabras
exactas: «Me pide el Señor
indudablemente, Padre, que arrecie
en la penitencia. Cuando le soy fiel
en este punto, parece que la Obra
toma nuevos impulsos». Y detalla, a
continuación, los propósitos
concretos: «Disciplinas: lunes,
miércoles y viernes: más otra
extraordinaria en las vísperas de
fiesta del Señor o de la Ssma. Virgen:
otra semanal extraordinaria, en
petición o en acción de gracias.

Cilicios: dos cada día, hasta la hora
de comer: hasta la cena, uno: Martes,
el de cintura, y viernes el del
hombro, como hasta ahora.



Sueño: en el suelo, si es de tarima, o
sin colchón en la cama, martes,
jueves, sábados.

Ayuno: los sábados, tomando
solamente lo que me den para
desayunar» 38

No se trata necesariamente de seguir
un determinado camino de
penitencia, pero es necesario afirmar
que la identificación con Cristo y, por
tanto, la eficacia en el ministerio
sacerdotal, requieren una fuerte
experiencia de la Cruz en la propia
carne y en el propio espíritu. Y esto,
más aún en nuestros días, más aún
para la nueva evangelización de un
mundo en gran parte sumergido en
el hedonismo. Sólo a la luz de la fe,
tiene todo esto sentido: a la luz de la
fe en el misterio de la Redención, en
el misterio del Hijo de Dios, hecho
obediente hasta la muerte y muerte
de Cruz 39.



6. Santidad sacerdotal y caridad
pastoral

Sería superfluo detenerme a
considerar que el ministerio exige
que el sacerdote sea también un
hombre de acción, pues su evidencia
salta a los ojos con fuerza de claridad
meridiana. Desde el punto de vista
de la fe, podemos considerar
igualmente evidente que el motor de
la actividad pastoral del sacerdote
radica exclusivamente en la caridad
de Cristo: caritas Christi urget nos
40 , afirma San Pablo. Un amor
sobrenatural que brota como fruto
de la Cruz, por ser —con palabras de
Santo Tomás de Aquino— «una cierta
participación de la Caridad infinita,
que es el Espíritu Santo» 41. En
efecto, sólo la caridad, que sabe
mostrarse paciente y benigna, que
todo lo excusa, todo lo cree y todo lo
soporta 42, puede dar razón no ya
del cumplimiento más o menos
preciso de unos determinados



deberes pastorales, sino de una
entrega total al ministerio que se
concrete en una incesante actividad
por el bien de las almas, más allá de
lo que la estricta justicia pudiera
exigir del sacerdote con los fieles
confiados a su atención pastoral.

También en este aspecto, no puedo
menos que evocar la figura
entrañable de nuestro Fundador.
Para su dedicación incansable al
ministerio, nunca fueron excusa la
fatiga, la enfermedad o las
circunstancias adversas. Esta caridad
pastoral, que conduce a una entrega
sin condiciones al servicio de las
almas 43 , informa necesariamente,
con especiales matices, la fraternidad
sacerdotal, que es elemento
integrante de la comunión,
entendida como la unidad afectiva y
efectiva procedente de la común
participación en los mismos bienes.
Una fraternidad sacerdotal que no
confunde la unidad con la



uniformidad, que respeta la legítima
libertad de todos, también en el
amplio ámbito de la espiritualidad
sacerdotal.

Mucho podría hablar del amor y del
servicio, verdaderamente heroicos,
del Fundador del Opus Dei hacia sus
hermanos los sacerdotes. Recuerdo,
por ejemplo, que entre los
numerosisímos cursos de retiro que,
por encargo de muchos Obispos,
predicó a sacerdotes por toda España
hasta que marchó a Roma, fue
también a dirigir en octubre de 1944
los ejercicios espirituales a la
comunidad de Agustinos de El
Escorial. El día anterior se puso
enfermo: la fiebre le subió a treinta y
nueve grados, pero no se detuvo ante
ese obstáculo. Yo le acompañé. A
pesar de esa fuerte calentura, que al
día siguiente había subido a cuarenta
grados, predicó completos esos
ejercicios, procurando —y
consiguiendo— que quienes le



escuchaban no advirtiesen su
enfermedad.

7. Una vida radicada y centrada en
la eucaristía

Dirijamos ya nuestras reflexiones a
otro aspecto importante, al aspecto
más radical y central de la vida del
sacerdote, que es garantía de su
eficacia evangelizadora.

Oración, penitencia, acción guiada
por una incansable caridad pastoral.
Son como coordenadas en las que
hemos contemplado la identificación
del sacerdote con Jesucristo, en lo
que esta identificación tiene de tarea
personal en correspondencia al don
de Dios. Pero caería en una
gravísima omisión si dejara de
considerar que la vida cristiana y,
especialmente, esos aspectos de la
existencia sacerdotal, han de estar
radicados, centrados y, por tanto,
unificados en el Sacrificio de Cristo,
en la Santa Misa, en la Eucaristía.



La Santa Misa es, en efecto, «el
centro y la raíz de toda la vida del
Presbítero» 44, como recordó el
Concilio Vaticano II, con palabras que
habían sido ya muchas veces
repetidas por Mons. Escrivá de
Balaguer 45.

No cabe duda de que esta centralidad
del Sacrificio Eucarístico es una
realidad en la vida de todo cristiano,
pero en el sacerdote este hecho
adquiere matices especiales. Como
afirma Juan Pablo II, «Mediante
nuestra ordenación —cuya
celebración está vinculada a la Santa
Misa desde el primer testimonio
litúrgico— nosotros estamos unidos
de manera singular y excepcional a
la Eucaristía. Somos, en cierto
sentido, por ella’ y para ella. Somos,
de modo particular, responsables de
ella» 46.

Necesito volver de nuevo a la eximia
figura sacerdotal del Fundador de



esta Universidad: para mí es algo
inevitable y sé que, como para mí, es
también para vosotros motivo de
alegría. Durante cuarenta años, día
tras día, he sido testigo de su empeño
por transformar cada jornada en un
holocausto, en una prolongación del
Sacrificio del Altar. La Santa Misa era
el centro de su heroica dedicacion al
trabajo y la raíz que vivificaba su
lucha interior, su vida de oración y
de penitencia. Gracias a esa unión
con el Sacrificio de Cristo, su
actividad pastoral adquirió un valor
santificador impresionante:
verdaderamente, en cada una de sus
jornadas, todo era operatio Dei, Opus
Dei, un auténtico camino de oración,
de intimidad con Dios, de
identificación con Cristo en su
entrega total para la salvación del
mundo.

Externamente nunca hubo nada
extraordinario o singular en la Misa
de Mons. Escrivá de Balaguer,



aunque era imposible no apreciar su
profunda devoción. Desde el
principio de su ministerio sacerdotal,
se esforzó por no dar cabida ni a la
rutina ni a la precipitación al
celebrar el Santo Sacrificio, a pesar
de la habitual escasez de tiempo para
realizar sus múltiples actividades
pastorales. Al contrario, tendía
espontáneamente a decir la Misa con
mucho sosiego, penetrando en cada
texto y en el sentido de cada gesto
litúrgico, hasta el punto que, por
muchos años, tuvo que esforzarse
positivamente —de acuerdo con
cuanto le corfirmaban en la
dirección espiritual— por ir más
deprisa, para no llamar la atención y
por saberse al servicio de los fieles
que contaban, para la Misa, con un
tiempo mucho menor. En este
contexto, se entiende lo que escribió
en 1932, como un suspiro que se
escapó de su alma: «Al decir la Santa
Misa, deberían pararse los relojes»
47.



Esa intensidad, con la que se unía
personalmente al Sacrificio del Señor
en la Eucaristía, culminó en algo que
no dudo en considerar un peculiar
don místico, y que el mismo Padre
contó, con gran sencillez, el día 24 de
octubre de 1966: «A mis sesenta y
cinco años, he hecho un
descubrimiento maravilloso. Me
encanta celebrar la Santa Misa, pero
ayer me costó un trabajo tremendo.
¡Qué esfuerzo! Vi que la Misa es
verdaderamente Opus Dei, trabajo,
como fue un trabajo para Jesucristo
su primera Misa: la Cruz. Vi que el
oficio del sacerdote, la celebración de
la Santa Misa, es un trabajo para
confeccionar la Eucaristía; que se
experimenta dolor, y alegría, y
cansancio. Sentí en mi carne el
agotamiento de un trabajo divino».
No dudo de que este descubrimiento
respondía a un ruego que
constantemente nos dirigía a quienes
estábamos a su alrededor: «pedid al
Señor que sepa ser más piadoso en la



Santa Misa, que tenga cada día más
hambre de renovar el Santo
Sacrificio».

8. La dimensión mariana de la vida
del sacerdote

Al pie de la Cruz de Cristo, en el
Calvario, estaba María, su Madre, y
junto a Ella el discípulo a quien
amaba 48. La Tradición de la Iglesia
ha visto siempre representados, en la
figura del Apóstol San Juan, a todos
los cristianos, a todos los hombres y
mujeres que han recibido en el
sacramento del Bautismo, como
carácter indeleble, una participación
en el sacerdocio de Cristo. Las
palabras del Señor agonizante en la
Cruz nos descubren una dimensión
esencial de la vida cristiana: ahí
tienes a tu Madre 49. Es, con
expresión de Juan Pablo II, «la
dimensión mariana de la vida de los
discípulos de Cristo; no sólo de Juan,
que en aquel instante se encontraba



a los pies de la Cruz en compañía de
la Madre de su Maestro, sino de todo
discípulo de Cristo, de todo cristiano»
50.

La identificación con Cristo tiene esta
dimensión fundamental. Ser alter
Christus, ipse Christus lleva consigo
necesariamente ser hijos de Santa
María. Y, del mismo modo que esa
identificación con el Señor es, a la
vez, don y tarea, también la filiación
a la Santísima Virgen es un don: «un
don que Cristo mismo hace
personalmente a cada hombre» 51 ; y
es también una tarea, que el
evangelista condensa en pocas
palabras: Y desde aquella hora el
discípulo la acogió en su casa 52.
«Entregándose filialmente a María —
comenta el Romano Pontífice—, el
cristiano, como el Apóstol Juan
‘acoge entre sus propias cosas’ a la
Madre de Cristo y la introduce en
todo el espacio de su vida interior»
53.



Si esto es así para todo cristiano, lo es
por un nuevo título para el sacerdote,
que ha sido llamado a participar de
un modo nuevo en el sacerdocio de
Cristo y a vivir centrado de modo
particular en el sacrificio de la Cruz.
Como discípulo del Señor debe
entregarse filialmente a María,
tratarla como Madre y aprender de
Ella qué significa tener “alma
sacerdotal”: el afán de corredimir
con Cristo, la sed de almas, el espíritu
de reparación; en definitiva, el deseo
de adquirir los mismos sentimientos
de Cristo Jesús 54. Como ministro del
Señor, no puede olvidar, cuando
renueva el Sacrificio del Calvario y
dispensa los tesoros de la gracia de
Cristo, que, al pie de la Cruz, la
Virgen María «se entregó totalmente
al misterio de la Redención de los
hombres» 55, y que el Cuerpo y la
Sangre de Cristo que se hacen
presentes sobre el altar son los
mismos que recibió de su Santísima
Madre.



El último Concilio ha exhortado a los
presbíteros para que «veneren y
amen con filial devoción a esta
Madre del Sumo y Eterno Sacerdote,
Reina de los Apóstoles y auxilio de su
ministerio» 56 ¡Cómo experimentó el
Fundador del Opus Dei esta realidad
maravillosa del auxilio materno de la
Santísima Virgen, en su ministerio
sacerdotal! Así lo recordaba, en la
fiesta de San José de 1975, pocos
meses antes de fallecer, volviendo la
mirada a su labor pastoral en torno a
los años treinta: «¡cuántas horas de
caminar por aquel Madrid mío, cada
semana, de una parte a otra,
envuelto en mi manteo! (…) aquellos
Rosarios completos, rezados por la
calle —como podía, pero sin
abandonarlos—, diariamente (…)
Nunca pensé que sacar la Obra
adelante llevaría consigo tanta pena,
tanto dolor físico y moral: sobre todo
moral (…) Iter para tutum! ¡Madre
mía! ¡Madre!; ¡no te tenía más que a
Ti! Madre, ¡gracias! (…) Madre, Cor



Mariae Dulcissimum! ¡Oh, cuánto he
acudido a Ti!

Y otras veces, hablando y
predicando, dándome cuenta de que
no valía nada, de que no era nada,
pero con una certeza… ¡Madre!,
¡Madre mía! ¡no me abandones!,
¡Madre!, ¡Madre mía!».

Eran exclamaciones profundamente
sinceras, de hijo, que brotaban de su
alma sacerdotal, precisamente en la
última fiesta de San José que celebró
en esta tierra, porque en su corazón
—y también en su nombre— María y
José se hallaban indisolublemente
unidos, y eran el camino para tratar
íntimamente a Jesús, y por El, con El
y en El, al Padre y al Espíritu Santo.

Alcanzar una honda devoción y un
tierno amor a la Santísima Virgen ha
de ser uno de los objetivos primarios
de la formación sacerdotal. Existen
profundas razones teológicas para
afirmar que no puede considerarse



como un añadido piadoso al conjunto
de la formación, sino como algo que
encuentra sus raíces en el “don”
recibido por el sacerdote en la
ordenación, y que está destinado a
crecer y a desarrollarse en su vida. El
Señor quiso asociar a su Madre de
modo especialísimo a la tarea de la
Redención; así también el sacerdote
que ha recibido el poder de actuar in
persona Christi Capitis “necesita” el
auxilio maternal de la Virgen en su
ministerio. Sin María no puede
alcanzarse una existencia
verdaderamente sacerdotal.

9. Conclusión: formación para la
santidad

Las actuales circunstancias de la
sociedad, y la nueva empresa
evangelizadora en la que todos
estamos comprometidos, exigen
plantearse a fondo una personal
mejora cualitativa de nuestro
sacerdocio y, en consecuencia, de la



formación sacerdotal. En la reciente
Carta a los sacerdotes con ocasión del
Jueves Santo, Juan Pablo II ha escrito:
«Hoy, cercanos ya al tercer Milenio
de la venida de Cristo, quizás
experimentamos de manera más
profunda la magnitud y las
dificultades de la mies: La mies es
mucha; pero vemos también la
escasez de obreros: Los obreros son
pocos (Mt 9, 37). Pocos: y esto atañe
no sólo a la cantidad, sino también a
la calidad. De ahí pues la necesidad
de la formación» 57.

Como habéis estudiado con
profundidad en estos tres días de
Simposio, se impone lograr que los
sacerdotes adquieran en sus años de
preparación, y en la sucesiva
formación permanente, una clara
conciencia de la identidad que existe
entre la realización de su vocación
personal —ser sacerdote en la Iglesia
—, y el ejercicio del ministerio in
persona Christi Capitis. Su servicio a



la Iglesia consiste, esencialmente
(otros modos de servir un sacerdote
pueden ser legítimos, pero
secundarios), en personificar activa y
humildemente entre sus hermanos a
Cristo Sacerdote que da vida y
purifica a la Iglesia, a Cristo Buen
Pastor que la conduce en unidad
hacia el Padre, y a Cristo Maestro que
la conforta y la estimula con su
Palabra, y con el ejemplo de su Vida.

Esta formación del sacerdote es algo
que dura toda la vida, porque, en sus
diversos aspectos, tiende —debe
tender— a formar a Cristo en él 58,
realizando esa identificación como
tarea, en respuesta a lo que esa
identificación tiene ya como don
sacramental recibido. Una tarea, que
postula antes aún que una incesante
actividad pastoral, y como condición
de la eficacia de ésta, una intensa
vida de oración y de penitencia, una
sincera dirección espiritual de la
propia alma, un recurso al



sacramento de la Penitencia vivido
con periodicidad y con extremada
delicadeza, y toda esta existencia
enraizada, centrada y unificada en el
Sacrificio Eucarístico.

Una nueva evangelización, sí, pero
con la conciencia clara de que —con
palabras de Mons. Escrivá de
Balaguer— «en la vida espiritual no
hay nada que inventar; sólo cabe
luchar por identificarse con Cristo,
ser otros Cristos —ipse Christus—,
enamorarse y vivir de Cristo, que es
el mismo ayer, que hoy y será el
mismo siempre: Iesus Christus heri
et hodie, ipse et in saecula (Hebr.
XIII, 8)» 59.

De Cristo Sumo y Eterno Sacerdote
canta la Iglesia: Ave verum corpus
natum de Maria Virgine. Yo pido al
Señor que en la formación sacerdotal
esté siempre presente el camino
mariano por el que el Hijo de Dios
vino a los hombres.



Alvaro del Portillo

Pamplona, 19-IV-1990

Notas

1. Cfr., por ejemplo, Juan Pablo II,
Discursos: en el Acto europeísta de
Santiago de Compostela, 9-XI-1982:
Insegnamenti V,3 (1982) 1257-1263; al
Consejo de las Conferencias
Episcopales Europeas, 2-I-1986:
Insegnamenti IX,1 (1986) 12-17; en la
Catedral de Ausburgo, 3-V-1987:
Insegnamenti X,2 (1987) 1565-1574;
en Speyer, 4-V-1987: Insegnamenti,
ibid., pp. 1593-1602; a la Asamblea
del Pontificio Consejo para la
Cultura, 12-I-1990: L’Osservatore
Romano, 13-I-1990; a los Miembros
del Cuerpo Diplomático, 13-I-1990:
L’Osservatore Romano, 14-I-1990.

2. Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 1; Decr.
Optatam totius, proemio.



3. Cfr. Juan Pablo II, Ex. Ap.
Christifideles laici, n. 34.

4. Recuérdense, por ejemplo, las
descripciones que se hacen en las
Encíclicas Redemptor hominis, nn.
48-53; Dives in misericordia, nn.
63-77; Dominum et vivificantem, nn.
56-57.

5. Sobre la “crisis de la conciencia y
del sentido de Dios”, que
inevitablemente van unidas al
oscurecimiento del sentido del
pecado, tal como reflejan
determinados elementos de la
cultura actual, cfr. Juan Pablo II, Ex.
Ap. Reconciliatio et poenitentia, n.
18.

6. Juan Pablo II, Ex. Ap. Christifideles
laici, n. 35.

7. Camino, Rialp, 48ª ed., Madrid
1988, n. 584.



8. J. Escrivá de Balaguer,
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 17ª ed.,
1989, n. 113.

9. Juan Pablo II, Enc. Redemptor
hominis, n. 74.

10. San Agustín, Confessiones, lib. 1,
c. 1, n. 1: PL 32, 661. Cfr. también,
Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 41.

11. Recuérdese, entre otras
enseñanzas, el pasaje de la Encíclica
Dives in misericordia, nn. 13-17,
donde se ofrecen unas profundas
reflexiones sobre el amor paterno de
Dios revelado en Cristo.

12. Cfr. Fil 3, 18.

13. Cfr. 2 Cor 4, 6.

14. Cfr., por ejemplo, A. Del Portillo,
Escritos sobre el sacerdocio, Palabra,
Madrid 1970, pp. 41-44; Fieles y laicos



en la Iglesia, Eunsa, Pamplona, 2ª ed.,
1981, pp. 33-45.

15. Juan Pablo II, Ex. Ap.
Christifideles laici, n. 34. Sobre el
sacerdocio común de los fieles, cfr.,
por ejemplo, 1 Pet 2,9; Ap 1, 6; 5, 9-10;
20, 6; Constitutiones apostolicas III,
16,3: SC 329, p.157; San Ambrosio, De
mysteriis 6, 29-30: SC 25 bis, p. 173;
San Tomás de Aquino, Summa
Theologiae III, q. 63, a. 3; Conc.
Vaticano II, Const. dogm. Lumen
gentium, nn. 10-11; Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

16. J. Escrivá de Balaguer, Es Cristo
que pasa, Rialp, Madrid, 26ª ed.,
1989, n. 96.

17. Juan Pablo II, Discurso, 30-V-1980:
Insegnamenti III,1 (1980) p. 1532. Cfr.
Carta a los sacerdotes con ocasión del
Jueves Santo de 1990, 12-IV-1990, n.
3.



18. Juan Pablo II, Enc. Redemptor
hominis, n. 20.

19. Cfr. J. Escrivá de Balaguer,
Homilía Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973, ed. Mundo Cristiano,
Madrid, 4ª ed. 1977, p. 19.

20. 1 Cor 4, 1.

21. J. Escrivá de Balaguer, Carta, 24-
III-1930, n. 2.

22. Cfr., por ejemplo, Heb 7-9; San
Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 22, a. 1; Conc. de
Trento, Decr. De sacrificio Missae:
Denz. 1739-1740; Conc. Vaticano II,
Const. Sacrosanctum Concilium, nn.
5-8.

23. J. Escrivá de Balaguer, Es Cristo
que pasa, cit., n. 104.

24. J. Escrivá de Balaguer, Homilía
Sacerdote para la eternidad, cit., p.
19.



25. Fil 1, 21.

26. Gal 2, 20.

27. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 12. Entre
los innumerables testimonios
patrísticos sobre la exigencia de
santidad personal que comporta el
sacerdocio, cfr., por ejemplo, San
Gregorio Nacianceno, Oratio 2, n. 91:
PG 35, 493; San Juan Crisóstomo, De
sacerdotio, lib. 6, n. 5: PG 48, 682; San
Pedro Crisólogo, Sermo 108: PL 52,
500-501; San Isidoro Pelusiota,
Epistula 284: PG 78, 713; San
Gregorio Magno, Dialogi, lib. 4, c. 59:
PL 77, 428.

28. J. Escrivá de Balaguer, Apuntes
íntimos, n. 1699.

29. San Pio X, Ex. Haerent animo, 4-
VIII-1908: ASS 41 (1908) p. 564.

30. Juan Pablo II, Carta Novo
incipiente 8-IV-1979, n. 10.



31. J. Escrivá de Balaguer, Apuntes
íntimos, n. 1130.

32. J. Escrivá de Balaguer, Apuntes
íntimos, n. 273.

33. J. Escrivá de Balaguer,
Meditación, 27-III-1975.

34. Cfr. Lc 9, 23; 14, 27; Mt 10, 38; Mc
8, 34; Gal 2, 9; etc.

35. Pio XII, Ex. Ap. Menti nostrae, 23-
IX-1950: AAS 42 (1950) pp. 667-668.

36. Col 1, 24.

37. J. Escrivá de Balaguer,
Meditación, 28-IV-1963.

38. J. Escrivá de Balaguer, Apuntes
íntimos, n. 1724.

39. Cfr. Fil 2, 8.

40. 2 Cor 5, 14.



41. San Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

42. Cfr. 1 Cor 13, 4-7.

43. Cfr. 2 Cor 12, 15.

44. Conc. Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14.

45. Cfr., por ejemplo, J. Escrivá de
Balaguer, Carta, 2-II-1945, n. 11; Es
Cristo que pasa, cit., n. 87; Forja,
Rialp, Madrid, 5ª ed., 1988, n. 69.

46. Juan Pablo II, Carta Dominicae
Cenae, 24-II-1980, n. 2.

47. J. Escrivá de Balaguer, Apuntes
íntimos, n. 728; cfr. Forja, cit., n. 436.

48. Jn 19, 26.

49. Jn 19, 27.

50. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, n. 45.



51. Ibidem.

52. Jn 19, 27.

53. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, cit., n. 45.

54. Cfr. Fil 2, 5.

55. Conc. Vaticano II, Decr.
Prebyterorum Ordinis, n. 18.

56. Decr. Prebyterorum Ordinis, n.
18.

57. Juan Pablo II, Carta a los
sacerdotes con ocasión del Jueves
Santo de 1990, cit., n. 4.

58. Cfr. Gal 4, 19.

59. J. Escrivá de Balaguer, Carta, 9-
I-1959, n. 6.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-
para-la-nueva-evangelizacion/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdotes-para-la-nueva-evangelizacion/

	Sacerdotes para la nueva evangelización

