opusdei.org

Sacerdote, solo
sacerdote. San
Josemaria Escriva
modelo de vida
sacerdotal

Recogemos a continuacion un
articulo de Mons. Echevarria,
Prelado del Opus Dei, sobre san
Josemaria.

26/02/2014

El sentido de la grandeza del
sacerdocio llevaba a san Josemaria a
cuidar con esmero su vocacion
sacerdotal, de la que se hallaba cada



vez mdas enamorado. Cuando, para
atender los ruegos de quienes
estabamos a su lado, se referia a
veces al proceso de su vocacion,
siempre recalcaba la iniciativa de
Dios, que le salio al encuentro
cuando tenia quince o dieciséis afios.

Evocar la figura y las ensefianzas de
este santo sacerdote [San Josemaria
Escriva de Balaguer] constituye para
mi un gozo muy grande. Si, ademas,
las personas que me escuchan son
presbiteros, mi alegria se multiplica,
pues conozco bien el entrafiable
amor —-mas aun, veneracion- que el
Fundador del Opus Dei dispensaba a
sus hermanos en el sacerdocio.
iComo gozaba cuando tenia la
ocasion de reunirse con ellos!
Aprendia de todos y, a quienes se lo
pedian, no tenia reparos en abrirles
su corazon para hablarles de los
grandes amores de su vida: Cristo
con Maria, la Iglesia y el Papa, las
almas todas. Solia decir que, en esas



ocasiones, se sentia como quien va a
vender miel al colmenero. Pero era
la suya una miel de tanta calidad,
que los que le escuchaban salian de
esas reuniones con renovados deseos
de fidelidad a la vocacidn, con el
alma rebosante de optimismo,
decididos a gastarse con gozo en la
tarea pastoral y apostdlica.

Identidad del sacerdote

Comenzaré mi intervencion con unas
palabras que San Josemaria solia
dirigir a los recién ordenados, pero
que nos sirven también -y quiza mas
especialmente- a quienes llevamos
muchos afios de sacerdocio. Decia:
«sed, en primer lugar, sacerdotes;
después, sacerdotes; siempre y en
todo, solo sacerdotes». En esta
afirmacion se transparenta su
altisimo concepto del sacerdocio
ministerial, por el que unos pobres
hombres —que eso somos todos
delante del Sefior- son constituidos



ministros de Cristo y dispensadores de
los misterios de Dios (1 Cor 4,1). Tan
firme era su fe en la identificacion
sacramental con Cristo que se lleva a
cabo en el sacramento del Orden,
que su unico timbre de gloria, al lado
del cual palidecian todos los honores
de la tierra, era sencillamente ser
sacerdote de Jesucristo.

Los santos, desde los tiempos mas
antiguos, se han detenido a comentar
la dignidad del sacerdocio. Varios
Papas —entre los que recuerdo
especialmente a San Pio X, a Pio XI'y
al actual Romano Pontifice- han
escrito documentos inolvidables, que
han alimentado y continuan
alimentando nuestra vida sacerdotal.
También San Josemaria nos ha
dejado su ensefianza. En una homilia
de 1973, cuando se difundian voces
confusas sobre la identidad del
sacerdote y el valor del sacerdocio
ministerial, resumia su pensamiento
con las siguientes palabras: «ésta es



la identidad del sacerdote:
instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado. Si se comprende esto, si
se ha meditado en el silencio activo
de la oracion, ;como considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible calcular.
Nuestra Madre Santa Maria, la mas
santa de las criaturas —-mas que Ella
solo Dios- trajo una vez al mundo a
Jesus; los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpoy a
nuestra alma, todos los dias: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura» "

El sentido de la grandeza del
sacerdocio le llevaba a cuidar con
esmero su vocacioén sacerdotal, de la
que se hallaba cada vez mas
enamorado. Cuando, para atender
los ruegos de quienes estabamos a su
lado, se referia a veces al proceso de
su vocacion, siempre recalcaba la



iniciativa de Dios, que le saliog al
encuentro cuando tenia quince o
dieciséis afios. Como bien sabéis, fue
en Logrofio, en diciembre de 1917 o
enero de 1918, donde el adolescente
Josemaria Escriva tuvo los primeros
presentimientos —de barruntos, 1os
calificaba- de que el Sefior le
llamaba para algo que no sabia lo
que era. No se le habia pasado por la
cabeza la posibilidad del sacerdocio.
Sin embargo, ante esa accion de Dios,
con el fin de prepararse mejor para
cumplir la Voluntad divina, decidid
ingresar en el Seminario. Con toda
verdad podia afirmar, pasados los
afos, que el arranque de su vocaciéon
sacerdotal habia sido «una llamada
de Dios, un barrunto de amor, un
enamoramiento de un chico de
quince o dieciséis afios» .

En el Seminario de Logrofio recibio
la primera formacion sacerdotal, que
luego completaria en Zaragoza. Dios
queria que la semilla que iba a



lanzar sobre la tierra el 2 de octubre
de 1928, encontrase un corazon de
sacerdote preparado a fondo para
acogerla y hacerla fructificar. Por
eso, con agradecimiento a Nuestro
Sefior, San Josemaria afirmaba que
su vocacion era —dejadme que
insista— la de ser sacerdote, sélo
sacerdote, siempre sacerdote. Amaba
con locura esta condicion que,
configurandolo con Cristo, le habia
preparado para ser instrumento, en
manos de Dios, para la fundacion del
Opus Dei.

Dony tarea

Al enumerar las condiciones de los
candidatos al sacerdocio,
antiguamente se prescribia que
deberian elegirse entre hombres que
condujesen una vida honesta. Esta
formulacion, minimalista y ya
superada, le parecia muy pobre a
San Josemaria. «<Entendemos, con
toda la tradicion eclesidastica —



escribia en 1945-, que el sacerdocio
pide —por las funciones sagradas que
le competen— algo mas que una vida
honesta: exige una vida santa en
quienes lo ejercen, constituidos —
como estan- en mediadores entre
Dios y los hombres» °.

Josemaria Escriva habia recibido, en
el seno de su familia y en el colegio,
una formacion profundamente
cristiana, que comprendia el
conocimiento de la doctrina, la
frecuencia de sacramentos, la
preocupacion concreta por las
necesidades espirituales y materiales
de las personas, como ponen de
relieve testigos de aquella época. Al
recibir la llamada divina al
sacerdocio, su existencia dio un
cambio radical, en el sentido de que
aumento la intensidad y frecuencia
de su trato con Dios y su
preocupacion apostolica por los
demas. Esto le llevo a una madurez
impropia de los afios, pero



sobrenaturalmente logica. Se
cumplia en su vida lo que afirma la
Sagrada Escritura: super senes
intellexi quia mandata tua servavi’,
he adquirido mas prudencia que los
ancianos porque he guardado
fielmente tus mandamientos. Desde
aquellos barruntos, el adolescente
Josemaria empez0 a tomarse en serio
la santidad, tratando de conocery
cumplir fidelisimamente la Voluntad
de Dios.

Cuando el Concilio Vaticano II, en el
capitulo V de la Constitucion
dogmatica Lumen gentium, afronta el
tema de la vocacion de los
bautizados a la santidad, afirma:
«Los seguidores de Cristo, llamados
por Dios no en razon de sus obras,
sino en virtud del designio y gracia
divinos, y justificados en el Sefior
Jesus, han sido hechos por el
Bautismo, sacramento de la fe,
verdaderos hijos de Dios y participes
de la naturaleza divina y, por lo



mismo, realmente santos. En
consecuencia, es necesario que con la
ayuda de Dios conserven y
perfeccionen en su vida la
santificacion que recibieron» °.

En cuanto miembros del Cuerpo
Mistico de Cristo, en el que hemos
sido injertados por el Bautismo,
todos hemos sido santificados
radicalmente: llevamos en nosotros
mismos el germen e inicio de la vida
nueva que Cristo nos ha ganado con
su Muerte y su Resurreccion. La
consagracion bautismal es la
realidad fundante de la llamada a la
santidad en todos los géneros de
vida. Desde este punto de vista,
atendiendo a la absoluta gratuidad
de lo que hemos recibido, la
santificacion aparece claramente en
su dimension de don: un regalo
inmerecido que nuestro Padre-Dios
nos otorga, en Cristo, por el Espiritu
Santo. Al mismo tiempo, la
santificacion es una llamada



personal, una tarea que se
encomienda a la responsabilidad de
cada cristiano. San Josemaria dira
que es obra de toda la vida °.

La santidad es, pues, don y tarea.
Entrega gratuita de un bien
inmerecido y, al mismo tiempo,
encargo que hay que llevar a término
con esfuerzo personal, con
correspondencia heroica,
empefandose en un verdadero
compromiso de vida cristiana.

La santidad sacerdotal como don

Al ser una y la misma la condicion
radical de todos los bautizados, todos
—-sacerdotes y seglares— estamos
convocados de igual modo a la
plenitud de la vida cristiana. «No hay
santidad de segunda categoria: o
existe una lucha constante por estar
en gracia de Dios y ser conformes a
Cristo, nuestro Modelo, o desertamos
de esas batallas divinas. A todos



invita el Sefior para que se santifique
en su propio estado» ’.

Estamos ante una de las intuiciones
fundamentales que San Josemaria
Escriva predicd, por encargo divino,
desde 1928. Al fundar el Opus Dei, el
Sefior le mostro que cada persona ha
de procurar santificarse en el propio
estado, en el género de vida en el que
ha sido llamada, en su propio trabajo
y a través de su propio trabajo, segun
la conocida expresion de San Pablo:
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (1 Cor
7,20).

La santidad, en los sacerdotes y en
los seglares, se edifica, por tanto,
sobre el mismo fundamento: la
consagracion originaria del
Bautismo, perfeccionada por la
Confirmacion. Sin embargo, resulta
evidente que el deber de tender a la
santidad urge especialmente al
sacerdote, que ha sido escogido entre



los hombres y constituido en favor de
los hombres en lo que se refiere a
Dios, para ofrecer dones y sacrificios
por los pecados (Hb 5,1).

«En contacto continuo con la
santidad de Dios -ha escrito Juan
Pablo II-, el sacerdote debe llegar a
ser él mismo santo. Su mismo
ministerio lo compromete a una
opcion de vida inspirada en el
radicalismo evangélico» °. Y afiade en
el libro Don y misterio, escrito con
ocasion del quincuagésimo
aniversario de su ordenaciéon
sacerdotal: «Si el Concilio Vaticano II
habla de la vocacién universal a la
santidad, en el caso del sacerdote es
preciso hablar de una especial
vocacion a la santidad. jCristo tiene
necesidad de sacerdotes santos! iE1
mundo actual reclama sacerdotes
santos! Solamente un sacerdote santo
puede ser, en un mundo cada vez
mas secularizado, un testigo
transparente de Cristo y de su



Evangelio. Solamente asi el sacerdote
puede ser guia de los hombres y
maestro de santidad» °.

El sacerdote ha sido consagrado dos
veces para Dios: en el Bautismo,
como todos los cristianos, y en el
sacramento del Orden. Por eso, si
bien no puede hablarse de santidad
de primera o segunda categoria —
porque todos estamos invitados a la
perfeccion con la que el mismo Padre
celestial es perfecto (cfr. Mt 5,48)—, no
cabe duda de que sobre los
sacerdotes recae especialmente el
deber de tender a la santidad.
Releamos unas palabras del
Fundador del Opus Dei que resultan
especialmente clarificadoras. «Todos
los cristianos podemos y debemos ser
no ya alter Christus, sino ipse
Christus: otros Cristos, jel mismo
Cristo! Pero en el sacerdote esto se da
inmediatamente de forma
sacramental» '°.



En el ejercicio del ministerio para el
que ha sido ordenado, encuentra el
sacerdote el alimento de su vida
espiritual, el material que le hace
arder en el amor de Dios. Por eso,
seria un grave error si otras
aspiraciones u otras tareas
desdibujaran en su alma lo que, para
él, se concreta en algo indispensable
para alcanzar la santidad: la
celebracion cuidadosa y llena de
amor del Sacrificio de la Misa, la
predicacion de la Palabra de Dios, la
administracion de los sacramentos a
los fieles, especialmente el de la
Penitencia; una vida de oracién
constante y de penitencia alegre; el
cuidado de las almas que se le han
confiado, junto con los mil servicios
que una caridad vigilante sabe
dispensar.

Desde que percibio la llamada al
sacerdocio, y mas explicitamente,
desde que fue ordenado sacerdote,
San Josemaria quiso identificarse con



Cristo, ser el mismo Cristo, en el
ejercicio del ministerio sacerdotal y
en toda su existencia. De ahi su vida
de oracion, su celebracion pausada
de la Misa, su “necesidad” de
permanecer largos ratos junto al
Sagrario; y, al mismo tiempo, su
urgencia por buscar a las almas para
conducirlas, en Cristo, por caminos
de santidad. Comprendio que se
puede y se debe llevar una conducta
santa en todos los estados de vida, y
concretamente en el matrimonio; por
eso, desde sus primeros afnos como
pastor, ademas de encaminar a
muchas personas por las vias del
celibato apostolico asumido con
verdadera alegria, alenté a muchas
otras a descubrir la dignidad de la
vocacion matrimonial.

Escribe Juan Pablo II: «El sentido del
propio sacerdocio se redescubre cada
dia mas en el Mysterium fidei. Esta es
la magnitud del don del sacerdocio y
es también la medida de la respuesta


https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-capitulo-3.htm

que requiere tal don. ;El don es
siempre mas grande! Y es hermoso
que sea asi. Es hermoso que un
hombre nunca pueda decir que ha
respondido plenamente al don. Es un
don y también una tarea: jsiempre!
Tener conciencia de esto es
fundamental para vivir plenamente
el propio sacerdocio» .

San Josemaria Escriva celebraba
cada dia la Santa Misa con pasion de
enamorado, bien consciente de que
«por el Sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita efectivamente
para prestar a Nuestro Sefior la voz,
las manos, todo su ser» ‘2, Escuchad
como describia en una reunion
familiar ese misterioso eclipse de la
personalidad humana del presbitero,
que en esos momentos se convierte
en instrumento vivo de Dios:

«Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaria, tu no eres
Josemaria Escriva de Balaguer (...):



eres Cristo. Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Sefior mi
VO0Z, mis manos, mi cuerpo, mi alma:
le doy todo. Es Fl quien dice: esto es
mi Cuerpo, ésta es mi Sangre, el que
consagra. Si no, yo no podria hacerlo.
Alli se renueva de modo incruento el
divino Sacrificio del Calvario. De
manera que estoy alli in persona
Christi, haciendo las veces de Cristo.
El sacerdote desaparece como
persona concreta: don Fulano, don
Mengano o Josemaria... {No sefior! Es
Cristo» .

La santidad sacerdotal como tarea

La grandeza incomparable del
sacerdote se fundamenta en su
identificacion sacramental con
Cristo, que le lleva a ser ipse Christus
y a actuar in persona Christi capitis,
sobre todo en la celebracion
eucaristica y en el ministerio de la
Reconciliacion. «Una grandeza
prestada —comentaba San Josemaria



Escriva—, compatible con la
poquedad mia. Yo pido a Dios
Nuestro Sefior —afiadia— que nos dé a
todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas santas,
de reflejar, también en nuestra vida,
las maravillas de las grandezas del
Sefior» .

Cada cristiano ha de procurar que su
condicion de seguidor de Jesucristo
se refleje en toda su conducta: la
familia, la profesion, la actividad
social, publica, deportiva... También
en la existencia concreta del
sacerdote, en su vida diaria, ha de
manifestarse su especifica
pertenencia a Cristo. Por el caracter
indeleble recibido en la ordenacion,
se es sacerdote las veinticuatro horas
del dia, no s6lo en los momentos en
los que se ejercita expresamente el
ministerio. Conviene tenerlo muy
presente en la época actual, cuando
van desapareciendo —de nuestra
sociedad multicultural y



multireligiosa— tantos signos que
recordaban a nuestros antepasados
la primacia de Dios y de la vida
sobrenatural. No lo digo con
pesimismo, sino con animo de que
todos nos esforcemos para que no se
pierdan las raices cristianas de
nuestro pueblo, que se manifiestan
también en tradiciones piadosas, en
elementos de la cultura, del arte y de
las costumbres.

A la meta de la santidad, el sacerdote
ha de llegar como por un plano
inclinado, bajo la direccion del
Espiritu Santo, que es quien modela
en los hijos adoptivos de Dios los
rasgos de Jesucristo. En este proceso,
que dura toda la vida, junto a la
accion sobrenatural de la gracia,
resulta decisiva la respuesta docil de
la criatura.

Sin esfuerzo por practicar las
virtudes, sin lucha por desarrollarlas
cotidianamente, con constancia, no



es posible la santidad. ¢En qué se
centran los habitos virtuosos que han
de vertebrar la santidad del
sacerdote? En lo mismo que en los
demas fieles, puesto que todos
estamos llamados a idéntica meta -la
union con Dios- y disponemos de los
mismos medios para alcanzarla. La
diferencia estriba en el modo de
ejercitar esas virtudes. En el
sacerdote, todo debe cumplirse
sacerdotalmente; es decir, teniendo
siempre presente la finalidad de su
vocacion especifica, el servicio a las
almas. Hemos de seguir el ejemplo
del Sefior, que afirmo de si mismo:
Pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint
et ipsi sanctificati in veritate (Jn
17,19).

No cabe, en este breve tiempo,
exponer tan siquiera un elenco
completo de las virtudes
sacerdotales. Me limitaré a presentar
algunas que considero capitales en la



ensefianza y en el ejemplo de San
Josemaria.

Virtudes humanas del sacerdote

Utilizando la metafora de la
construccion —-imagen de raices
biblicas—, lo primero que se busca es
un terreno solido. El mismo Cristo
alude a esta necesidad, en la
conclusion del Sermon de la
Montana, cuando habla del hombre
prudente que edifico su casa sobre
roca, de modo que cuando llegaron
los vientos y las lluvias nada
pudieron contra esa mansion (cfr. Mt
7,24-25).

En la vida espiritual del cristiano, el
terreno solido del edificio espiritual
se configura por las virtudes
humanas, pues la gracia presupone
siempre la naturaleza. Conviene no
olvidar que el sacerdote no deja de
ser hombre al recibir la ordenacion.
Por el contrario, precisamente por
haber sido sacado de entre los



hombres y constituido mediador
entre los hombres y Dios (cfr. Hb
5,1), necesita cuidar su preparacion
humana, que le capacita para servir
mejor a las almas.

«Comprende esta formacion —escribe
Mons. Alvaro del Portillo- el
conjunto de virtudes humanas que se
integran directa o indirectamente en
las cuatro virtudes cardinales, y el
bagaje de cultura no eclesidastica
indispensable para que el sacerdote
pueda ejercitar con facilidad -
ayudado, desde luego, por la gracia-
su apostolado» *°. Mi predecesor al
frente de la Prelatura del Opus Dei
subraya los motivos principales que
han de impulsar al sacerdote a
adquirir y desarrollar estas virtudes:
«El primero, como parte de la lucha
ascética normalmente necesaria para
llegar a la perfeccidn; el segundo,
como medio para ejercitar con
mayor eficacia el apostolado» *.



En la vida y en las ensefianzas de San
Josemaria, destaca este aspecto
basilar de la formacion cristiana y de
la especificamente sacerdotal.
Tenemos numerosas pruebas de esta
afirmacion, desde su infancia hasta
su fallecimiento en 1975. Los testigos
de su labor pastoral se manifiestan
concordes en describirle como un
sacerdote enamorado de Jesucristo,
entregado al servicio de las almas,
con una personalidad fuerte y
armonica, en la que lo humano y lo
sobrenatural se fundian
estrechamente en unidad de vida.
Por lo que se refiere a sus
ensefianzas, resulta paradigmatica la
homilia “Virtudes humanas”,
recogida en el libro Amigos de Dios,
donde se asienta el fundamento
teoldgico de la necesidad de cultivar
las virtudes humanas: la hondura de
la Encarnacion del Verbo, perfecto
Hombre sin dejar de ser perfecto
Dios. En esa homilia analiza las
principales virtudes que un cristiano



y un sacerdote deben cultivar: la
reciedumbre, la serenidad, la
paciencia, la laboriosidad, el orden,
la diligencia, la veracidad, el amor a
la libertad, la sobriedad, la
templanza, la audacia, la
magnanimidad, la lealtad, el
optimismo, la alegria.

Sobre el fundamento de la
humildad

«La humildad es el fundamento de
nuestra vida, medio y condicion de
eficacia» "/, escribe San Josemaria, en
sintonia con la tradicion espiritual
del Cristianismo. Evidentemente se
refiere al fundamento moral, pues el
teologal —como predico con su
conducta y con sus enseflanzas- se
centra en la fe teologal, que nos
conduce a asumir con hondura el
sentido de nuestra filiacion divina en
Cristo. Esta conviccion pone de
relieve ante los hombres la verdad
mas profunda sobre nosotros



mismos y, por tanto, potencia
necesariamente la humildad, que no
refleja otra cosa que aquel “andar en
verdad” de la Santa de Avila: el
caminar en la fe.

Con una fe recia, como base de la
respuesta cristiana, se soslaya el
error de presentar la humildad como
falta de decision o de iniciativa, como
renuncia al ejercicio de derechos que
son deberes. Nada mas lejos del
pensamiento del Fundador del Opus
Dei. «Ser humildes —predicaba en
una ocasién- no es ir sucios, ni
abandonados; ni mostrarnos
indiferentes ante todo lo que pasa a
nuestro alrededor, en una continua
dejacion de derechos. Mucho menos
es ir pregonando cosas tontas contra
uno mismo. No puede haber
humildad donde hay comedia e
hipocresia, porque la humildad es la
verdad» *°.



Tan importante es esta virtud en la
vida cristiana, que San Josemaria
aseguraba que, «lo mismo que se
condimentan con sal los alimentos,
para que no sean insipidos, en la
vida nuestra hemos de poner
siempre la humildad» *. Y acudia a
una comparacion clasica: «no vayais
a hacer como esas gallinas que,
apenas ponen un solo huevo,
atronan cacareando por toda la casa.
Hay que trabajar, hay que
desempeiniar la labor intelectual o
manual, y siempre apostolica, con
grandes intenciones y grandes deseos
—que el Sefior transforma en
realidades- de servir a Dios y pasar
inadvertidos» *°.

Pero volvamos a considerar el
fundamento teologal, es decir, la fe, y
con la fe, la esperanza: no hay
santidad si no se desarrolla una fe
omnicomprensiva de la realidad, si
no se fomenta —como la fuerza que
impulsa el peregrinar terreno- la



virtud de la esperanza. Desde el
primer momento, el Fundador del
Opus Dei fue bien consciente de que
la misiéon que Dios le habia confiado
era inmensamente superior a sus
fuerzas. Por eso acudi6 con
insistencia, sin abandonarlos jamas,
a los unicos medios capaces de poner
a nuestro alcance la omnipotencia
divina: la oracion y el sacrificio. Son
innumerables los testimonios que
documentan cdmo fue mendigando,
por los hospitales y los barrios
marginados de Madrid, como si se
tratase de un tesoro, la plegaria y el
ofrecimiento a Dios del dolor de
muchas gentes abandonadas, a las
que llevaba el consuelo y el aliento
de su asistencia sacerdotal.

iCuanta necesidad tenemos los
sacerdotes de que nuestra fe y
nuestra esperanza aumenten masy
mas! Nos hallamos metidos en una
labor donde lo que mads cuenta, lo
unico absolutamente necesario (cfr.



Lc 10,42), son los medios
sobrenaturales. Se requieren
verdaderos milagros, para conducir a
las almas hasta Dios. Sin embargo,
«Se oye a veces decir que
actualmente son menos frecuentes
los milagros. ¢(No sera que son menos
las almas que viven vida de fe?» >
Estas palabras de San Josemaria
resuenan en nuestros oidos como un
toque de atencion, una llamada a
nuestro sentido de responsabilidad,
porque el sacerdote ha de ser, ante
todo, un hombre de fe y un hombre
esperanzado. «Por medio de la fe -
escribe el Papa-, accede a los bienes
invisibles que constituyen la
herencia de la Redencion del mundo
llevada a cabo por el Hijo de Dios» **.

La fe es fundamento de las cosas que
se esperan, prueba de las que no se
ven (Hb 11,1). Y es «en la oracion
perseverante de cada dia, con
facilidad o con aridez, donde el
sacerdote, como todo cristiano,



recibe de Dios (...) luces nuevas,
firmeza en la fe, segura esperanza en
la eficacia sobrenatural de su trabajo
pastoral, amor renovado: en una
palabra, el impulso para perseverar
en ese trabajo y la raiz de la efectiva
eficacia del trabajo mismo» **. En
estas palabras de Mons. del Portillo,
el mas estrecho colaborador del
Fundador del Opus Dei durante
muchos afios, podemos descubrir
una delicada alusion a la vida
espiritual de San Josemaria, que
recibio6 de Dios la gracia de ser
contemplativo en medio de las tareas
mas absorbentes. Afiade don Alvaro:
«Sin oracion, y sin oracion que se
esfuerza por ser continua, en medio
de todos los quehaceres, no hay
identificacion con Cristo en lo que
ésta tiene de tarea, fundamentada en
lo que tiene de don. Mdas aun, me
atrevo a decir que un sacerdote sin
oracion, si no falsea la imagen que da
de Cristo -Modelo para todos-, la
presenta como una nebulosa que ni



atrae ni orienta, que no sirve de

norte al pueblo que nos ve o nos oye»
24

Caridad pastoral

Llegamos asi a la virtud mas
definitiva y caracteristica de la vida
cristiana: la caridad, que en el
sacerdote adquiere unos contornos
precisos: es caridad pastoral. En
pocas palabras, nace de la conciencia
de ser representante de Jesucristo, el
Pastor supremo (1 Pe 5,4) de las
almas, que ha dado la vida por sus
ovejas (cfr. Jn 10,11). Esta conviccion
sobrenatural ha de impulsar al
sacerdote a gastarse hasta el extremo
en el ejercicio de su ministerio, pues
le urge la caridad de Cristo (cfr. 2 Cor
5,14). Una caridad pastoral, fuerte y
perseverantemente alimentada en la
Eucaristia y en la oracion, dara
eficacia de frutos a su ministerio.

La figura de San Josemaria aparece
muy ilustrativa a este respecto.



Desde los primeros momentos de su
vocacion, no se ahorro ningun
trabajo en el servicio de las almas.
Antes he aludido brevemente a sus
andanzas por los barrios extremos
del Madrid de los afios 20 y 30, en
perenne contacto con la pobreza y la
enfermedad, atendiendo a los
moribundos, confortando a los
enfermos, ilustrando a los nifios y a
los adultos con la doctrina cristiana.
Puedo asegurar —porque lo he
contemplado con mis ojos- que asi
gasto el resto de su existencia, hasta
la ultima jornada: siempre pendiente
de los demas, cercanos y lejanos,
conocidos y desconocidos: rezaba y
se sacrificaba gustosamente por
todas las almas, sin excepcion.

La peculiar asuncion de la persona
por Dios, que se lleva a cabo en la
ordenacion sacerdotal, hace que el
presbitero se vincule y consagre
integramente al servicio y al amor
total de Cristo. Con tal envergadura



se presenta la riqueza de este don,
que puede asumir como suyas —en un
sentido particularmente profundo-
las palabras del Apostol: mihi vivere
Christus est (Flp 1,21), vivo autem iam
non ego, vivit vero in me Christus (Gal
2,20). Por otra parte, la mision
recibida tiene un caracter universal:
el sacerdote viene enviado al mundo
entero, como instrumento vivo de
Cristo, que se entrego a si mismo por
nosotros para redimirnos de toda
iniquidad, y para purificar para si un
pueblo escogido, celoso por hacer el
bien (Tt 2,14).

La identificacion sacramental con
Cristo, junto con la mision recibida,
se hallan en el fundamento de las
peculiares exigencias de la caridad
pastoral, y colocan al sacerdote en
una situacion especial en el misterio
de Cristo y de la Iglesia. Comentando
la profundizacion doctrinal operada
a este proposito por el Concilio
Vaticano II, Mons. Alvaro del Portillo



escribe: «Si se considera que el Amor
encarnado entre los hombres evito
cualquier atadura humana —por justa
y noble que fuese— que pudiera en
algun momento dificultar o restar
plenitud a su total dedicacion
ministerial, se comprende bien la
conveniencia de que el sacerdote
haga lo mismo, renunciando
libremente —por el celibato- a algo en
si bueno y santo, para unirse mas
facilmente a Cristo con todo el
corazon, y por El y en El dedicarse
con mas libertad al entero servicio de
Dios y de los hombres» »°.

El celibato sacerdotal se configura
como manifestacion de la completa
oblacion de su vida que el sacerdote,
libremente, ofrece a Cristo y a la
Iglesia. En esta Optica, se entienden
bien las palabras de San Josemaria
en un rato de conversacion familiar,
en 1969. «El sacerdote, si tiene
verdadero espiritu sacerdotal, si es
hombre de vida interior, nunca se



podra sentir solo. {Nadie como él
podra tener un corazon tan
enamorado! Es el hombre del Amor,
el representante entre los hombres
del Amor hecho hombre. Vive por
Jesucristo, para Jesucristo, con
Jesucristo y en Jesucristo. Es una
realidad divina que me conmueve
hasta las entrafias, cuando todos los
dias, alzando y teniendo en las
manos el Caliz y la Sagrada Hostia,
repito despacio, saboreandolas, estas
palabras del Canon: Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso... Por El, con El, en
Fl, para Fl y para las almas vivo yo.
De su Amor y para su Amor vivo yo,
a pesar de mis miserias personales. Y
a pesar de esas miserias, quiza por
ellas, es mi Amor un amor que cada
dia se renueva» *°,

Fraternidad sacerdotal

Amando a todas las almas sin
excepcion, San Josemaria reservaba
un amor de predileccion a sus



hermanos los sacerdotes. Ya he
aludido a su gozo cuando podia
reunirse con ellos, para aprender de
su entrega —tantas veces heroica-y
para transmitirles al mismo tiempo
algo de su experiencia personal. Pero
no puedo dejar de recordar sus
desvelos concretos por los
presbiteros, especialmente durante
los afios que residio en Espafia. En la
década de los 40, por ejemplo, a
peticion de los Obispos diocesanos,
predico muchos cursos de retiro al
clero, que se encontraba necesitado
de ayuda espiritual después de la
terrible prueba de la persecucion
religiosa de los afios anteriores. San
Josemaria se dio de lleno a esa tarea,
y llego a atender, a veces, a mas de
mil presbiteros en un solo afio.

Hasta el final de su vida, alimento
una peticion urgente al Sefior, para
que Dios enviase a la Iglesia muchas
vocaciones sacerdotales.
Personalmente, preparo y encamind



a los seminarios a un gran numero
de jovenes con inquietudes
vocacionales hacia el sacerdocio. E
impulsaba a los fieles laicos a rezar
con insistencia al Duefio de la mies,
para que mande muchos obreros a
su campo (cfr. Mt 9,37-38). Para San
Josemaria, el pulso de la vitalidad
sobrenatural de una Didcesis viene
medido por el numero de vocaciones
sacerdotales, de las que los primeros
responsables son los mismos
sacerdotes.

iComo le entristecia encontrarse con
alguno que se habia despreocupado
de esta labor! Porque ese descuido
constituye una sefial clara de que el
mismo sacerdote no esta contento
con su llamada. Viene a mi memoria
su respuesta inmediata a una
pregunta sobre las causas de la
escasez de vocaciones para los
seminarios: «Quiza la primera razon
sea que muchas veces los sacerdotes
no valoramos bien el tesoro que



tenemos en las manos y, por eso, no
encendemos en el deseo de poseer
este tesoro a la gente joven. Los
seminarios estarian llenos, si
nosotros amaramos mas nuestro
sacerdocio» 7.

Su preocupacion por la santidad del
clero procedia de mucho tiempo
atrds. Tenia muy claro que el primer
apostolado de los sacerdotes han de
ser los mismos sacerdotes: no
dejarles solos en sus penas,
compartir sus alegrias, animarles en
la dificultad, fortalecerlos en los
momentos de duda... Conservo
grabadas a fuego en su alma aquellas
palabras de la Escritura Santa: frater,
qui adiuvatur a fratre, quasi civitas
firma (Prv 18,19), el hermano
ayudado por sus hermanos es fuerte
como ciudad amurallada.

Tan intensamente crecia su afan de
ayudar a sus hermanos en el
sacerdocio, que en 1950, cuando el



Opus Dei habia recibido ya la
aprobacion definitiva de la Santa
Sede, penso dedicarse de lleno a los
sacerdotes diocesanos. Cuando ya
habia ofrecido al Sefior el sacrificio
de Abrahan —pues estaba decidido a
dejar la Obra, si hubiera sido
necesario—, el Cielo le mostré que no
era preciso ese sacrificio. En el
espiritu del Opus Dei, que ensefia a
los cristianos a santificarse en medio
del mundo, cada uno en la propia
ocupacion o tarea, también habia el
mismo lugar de encuentro con Dios
para los sacerdotes diocesanos;
bastaba que, en plena comunion con
su propio Ordinario y con el
presbiterio de la Diocesis, buscasen
la santidad en el ejercicio de los
deberes ministeriales, tratando con
especial veneracion al Obispo
diocesano, unidos entranablemente a
sus hermanos en el sacerdocio. Las
puertas de la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a la que pertenecian ya
los clérigos incardinados en el Opus



Dei, se ensanchaban para dar
acogida a los sacerdotes diocesanos
que recibiesen esta especifica
llamada divina.

Hoy, en estas tierras de La Rioja,
donde la labor del Opus Dei se
encuentra perfectamente integrada
en la Didcesis desde hace muchos
afos, elevo mi corazon agradecido a
la Trinidad Beatisima por los
copiosos frutos que también la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
ha producido y sigue produciendo,
en servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Todo es
fruto de la gracia que Dios nos otorga
por medio de su Santisima Madre;
gracia a la que San Josemaria
correspondid plenamente hace
ochenta y cinco afios, cuando-
precisamente en Logrofio- recibio la
llamada al sacerdocio.

Discurso en el acto académico
celebrado el 20 de enero de 2003 en



honor del fundador del Opus Dei
en el Seminario diocesano de
Logroiio, del que fue alumno San
Josemaria.

Notas

1. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Homilia
Sacerdote para la eternidad, 13-
IV-1973.

2. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Apuntes
tomados en una reunion familiar, 28-
111-1966.

3. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Carta 2-
11-1945, n. 4.

4.Sal 118/119, 100.

5. CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 40.

6. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Camino,
n. 285.



7. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Homilia
Sacerdote para la eternidad, 13-
IV-1973.

8. JUAN PABLO II, Don y misterio.
9. JUAN PABLO II, Don y misterio.

10. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Homilia Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973.

11. JUAN PABLO II, Don y misterio.

12. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Homilia Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973.

13. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una reunion
familiar, 10-V-1974.

14. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Homilia Sacerdote para la eternidad,
13-1V-1973.



15. MONS. ALVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 62 ed.,
Rialp 1991, p. 23.

16. MONS. ALVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 62 ed.,
Rialp 1991, p. 27.

17. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Carta
24-111-1930, n. 20.

18. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una meditacion,
25-X11-1972.

19. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una meditacion,
25-X11-1972.

20. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una meditacion,
25-X11-1972.

21. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Amigos de Dios, n. 190.

22. JUAN PABLO II, Don y misterio.



23. MONS. ALVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 62 ed.,
Rialp 1991, pp. 188.

24. MONS. ALVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 62 ed.,
Rialp 1991, pp. 188-189.

25. MONS. ALVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 62 ed.,
Rialp 1991, pp. 84-85.

26. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una reunion
familiar, 10-IV-1969.

27. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Apuntes tomados en una reunion con
sacerdotes, 3-XI-1972.

Actas del Congreso "La grandeza
de la vida corriente", Vol. X
Sacerdotes santos, sacerdotes cien
por cien, EDUSC, 2004

Mons. Javier Echevarria



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-
sacerdote-san-josemaria-escriva-
modelo-de-vida-sacerdotal/ (11/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/

	Sacerdote, sólo sacerdote. San Josemaría Escrivá modelo de vida sacerdotal

