
opusdei.org

Sacerdote, sólo
sacerdote. San
Josemaría Escrivá
modelo de vida
sacerdotal

Recogemos a continuación un
artículo de Mons. Echevarría,
Prelado del Opus Dei, sobre san
Josemaría.

26/02/2014

El sentido de la grandeza del
sacerdocio llevaba a san Josemaría a
cuidar con esmero su vocación
sacerdotal, de la que se hallaba cada



vez más enamorado. Cuando, para
atender los ruegos de quienes
estábamos a su lado, se refería a
veces al proceso de su vocación,
siempre recalcaba la iniciativa de
Dios, que le salió al encuentro
cuando tenía quince o dieciséis años. 

Evocar la figura y las enseñanzas de
este santo sacerdote [San Josemaría
Escrivá de Balaguer] constituye para
mí un gozo muy grande. Si, además,
las personas que me escuchan son
presbíteros, mi alegría se multiplica,
pues conozco bien el entrañable
amor –más aún, veneración– que el
Fundador del Opus Dei dispensaba a
sus hermanos en el sacerdocio.
¡Cómo gozaba cuando tenía la
ocasión de reunirse con ellos!
Aprendía de todos y, a quienes se lo
pedían, no tenía reparos en abrirles
su corazón para hablarles de los
grandes amores de su vida: Cristo
con María, la Iglesia y el Papa, las
almas todas. Solía decir que, en esas



ocasiones, se sentía como quien va a
vender miel al colmenero. Pero era
la suya una miel de tanta calidad,
que los que le escuchaban salían de
esas reuniones con renovados deseos
de fidelidad a la vocación, con el
alma rebosante de optimismo,
decididos a gastarse con gozo en la
tarea pastoral y apostólica.

Identidad del sacerdote

Comenzaré mi intervención con unas
palabras que San Josemaría solía
dirigir a los recién ordenados, pero
que nos sirven también –y quizá más
especialmente– a quienes llevamos
muchos años de sacerdocio. Decía:
«sed, en primer lugar, sacerdotes;
después, sacerdotes; siempre y en
todo, sólo sacerdotes». En esta
afirmación se transparenta su
altísimo concepto del sacerdocio
ministerial, por el que unos pobres
hombres –que eso somos todos
delante del Señor– son constituidos 



ministros de Cristo y dispensadores de
los misterios de Dios (1 Cor 4,1). Tan
firme era su fe en la identificación
sacramental con Cristo que se lleva a
cabo en el sacramento del Orden,
que su único timbre de gloria, al lado
del cual palidecían todos los honores
de la tierra, era sencillamente ser 
sacerdote de Jesucristo.

Los santos, desde los tiempos más
antiguos, se han detenido a comentar
la dignidad del sacerdocio. Varios
Papas –entre los que recuerdo
especialmente a San Pío X, a Pío XI y
al actual Romano Pontífice– han
escrito documentos inolvidables, que
han alimentado y continúan
alimentando nuestra vida sacerdotal.
También San Josemaría nos ha
dejado su enseñanza. En una homilía
de 1973, cuando se difundían voces
confusas sobre la identidad del
sacerdote y el valor del sacerdocio
ministerial, resumía su pensamiento
con las siguientes palabras: «ésta es



la identidad del sacerdote:
instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado. Si se comprende esto, si
se ha meditado en el silencio activo
de la oración, ¿cómo considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible calcular.
Nuestra Madre Santa María, la más
santa de las criaturas –más que Ella
sólo Dios– trajo una vez al mundo a
Jesús; los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpo y a
nuestra alma, todos los días: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura» 1.

El sentido de la grandeza del
sacerdocio le llevaba a cuidar con
esmero su vocación sacerdotal, de la
que se hallaba cada vez más
enamorado. Cuando, para atender
los ruegos de quienes estábamos a su
lado, se refería a veces al proceso de
su vocación, siempre recalcaba la



iniciativa de Dios, que le salió al
encuentro cuando tenía quince o
dieciséis años. Como bien sabéis, fue
en Logroño, en diciembre de 1917 o
enero de 1918, donde el adolescente
Josemaría Escrivá tuvo los primeros
presentimientos –de barruntos, los
calificaba– de que el Señor le
llamaba para algo que no sabía lo
que era. No se le había pasado por la
cabeza la posibilidad del sacerdocio.
Sin embargo, ante esa acción de Dios,
con el fin de prepararse mejor para
cumplir la Voluntad divina, decidió
ingresar en el Seminario. Con toda
verdad podía afirmar, pasados los
años, que el arranque de su vocación
sacerdotal había sido «una llamada
de Dios, un barrunto de amor, un
enamoramiento de un chico de
quince o dieciséis años» 2.

En el Seminario de Logroño recibió
la primera formación sacerdotal, que
luego completaría en Zaragoza. Dios
quería que la semilla que iba a



lanzar sobre la tierra el 2 de octubre
de 1928, encontrase un corazón de
sacerdote preparado a fondo para
acogerla y hacerla fructificar. Por
eso, con agradecimiento a Nuestro
Señor, San Josemaría afirmaba que
su vocación era –dejadme que
insista– la de ser sacerdote, sólo
sacerdote, siempre sacerdote. Amaba
con locura esta condición que,
configurándolo con Cristo, le había
preparado para ser instrumento, en
manos de Dios, para la fundación del
Opus Dei.

Don y tarea

Al enumerar las condiciones de los
candidatos al sacerdocio,
antiguamente se prescribía que
deberían elegirse entre hombres que
condujesen una vida honesta. Esta
formulación, minimalista y ya
superada, le parecía muy pobre a
San Josemaría. «Entendemos, con
toda la tradición eclesiástica –



escribía en 1945–, que el sacerdocio
pide –por las funciones sagradas que
le competen– algo más que una vida
honesta: exige una vida santa en
quienes lo ejercen, constituidos –
como están– en mediadores entre
Dios y los hombres» 3.

Josemaría Escrivá había recibido, en
el seno de su familia y en el colegio,
una formación profundamente
cristiana, que comprendía el
conocimiento de la doctrina, la
frecuencia de sacramentos, la
preocupación concreta por las
necesidades espirituales y materiales
de las personas, como ponen de
relieve testigos de aquella época. Al
recibir la llamada divina al
sacerdocio, su existencia dio un
cambio radical, en el sentido de que
aumentó la intensidad y frecuencia
de su trato con Dios y su
preocupación apostólica por los
demás. Esto le llevó a una madurez
impropia de los años, pero



sobrenaturalmente lógica. Se
cumplía en su vida lo que afirma la
Sagrada Escritura: super senes
intellexi quia mandata tua servavi4,
he adquirido más prudencia que los
ancianos porque he guardado
fielmente tus mandamientos. Desde
aquellos barruntos, el adolescente
Josemaría empezó a tomarse en serio
la santidad, tratando de conocer y
cumplir fidelísimamente la Voluntad
de Dios.

Cuando el Concilio Vaticano II, en el
capítulo V de la Constitución
dogmática Lumen gentium, afronta el
tema de la vocación de los
bautizados a la santidad, afirma:
«Los seguidores de Cristo, llamados
por Dios no en razón de sus obras,
sino en virtud del designio y gracia
divinos, y justificados en el Señor
Jesús, han sido hechos por el
Bautismo, sacramento de la fe,
verdaderos hijos de Dios y partícipes
de la naturaleza divina y, por lo



mismo, realmente santos. En
consecuencia, es necesario que con la
ayuda de Dios conserven y
perfeccionen en su vida la
santificación que recibieron» 5.

En cuanto miembros del Cuerpo
Místico de Cristo, en el que hemos
sido injertados por el Bautismo,
todos hemos sido santificados
radicalmente: llevamos en nosotros
mismos el germen e inicio de la vida
nueva que Cristo nos ha ganado con
su Muerte y su Resurrección. La
consagración bautismal es la
realidad fundante de la llamada a la
santidad en todos los géneros de
vida. Desde este punto de vista,
atendiendo a la absoluta gratuidad
de lo que hemos recibido, la
santificación aparece claramente en
su dimensión de don: un regalo
inmerecido que nuestro Padre-Dios
nos otorga, en Cristo, por el Espíritu
Santo. Al mismo tiempo, la
santificación es una llamada



personal, una tarea que se
encomienda a la responsabilidad de
cada cristiano. San Josemaría dirá
que es obra de toda la vida 6.

La santidad es, pues, don y tarea.
Entrega gratuita de un bien
inmerecido y, al mismo tiempo,
encargo que hay que llevar a término
con esfuerzo personal, con
correspondencia heroica,
empeñándose en un verdadero
compromiso de vida cristiana.

La santidad sacerdotal como don

Al ser una y la misma la condición
radical de todos los bautizados, todos
–sacerdotes y seglares– estamos
convocados de igual modo a la
plenitud de la vida cristiana. «No hay
santidad de segunda categoría: o
existe una lucha constante por estar
en gracia de Dios y ser conformes a
Cristo, nuestro Modelo, o desertamos
de esas batallas divinas. A todos



invita el Señor para que se santifique
en su propio estado» 7.

Estamos ante una de las intuiciones
fundamentales que San Josemaría
Escrivá predicó, por encargo divino,
desde 1928. Al fundar el Opus Dei, el
Señor le mostró que cada persona ha
de procurar santificarse en el propio
estado, en el género de vida en el que
ha sido llamada, en su propio trabajo
y a través de su propio trabajo, según
la conocida expresión de San Pablo: 
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (1 Cor
7,20).

La santidad, en los sacerdotes y en
los seglares, se edifica, por tanto,
sobre el mismo fundamento: la
consagración originaria del
Bautismo, perfeccionada por la
Confirmación. Sin embargo, resulta
evidente que el deber de tender a la
santidad urge especialmente al
sacerdote, que ha sido escogido entre



los hombres y constituido en favor de
los hombres en lo que se refiere a
Dios, para ofrecer dones y sacrificios
por los pecados (Hb 5,1).

«En contacto continuo con la
santidad de Dios –ha escrito Juan
Pablo II–, el sacerdote debe llegar a
ser él mismo santo. Su mismo
ministerio lo compromete a una
opción de vida inspirada en el
radicalismo evangélico» 8. Y añade en
el libro Don y misterio, escrito con
ocasión del quincuagésimo
aniversario de su ordenación
sacerdotal: «Si el Concilio Vaticano II
habla de la vocación universal a la
santidad, en el caso del sacerdote es
preciso hablar de una especial
vocación a la santidad. ¡Cristo tiene
necesidad de sacerdotes santos! ¡El
mundo actual reclama sacerdotes
santos! Solamente un sacerdote santo
puede ser, en un mundo cada vez
más secularizado, un testigo
transparente de Cristo y de su



Evangelio. Solamente así el sacerdote
puede ser guía de los hombres y
maestro de santidad» 9.

El sacerdote ha sido consagrado dos
veces para Dios: en el Bautismo,
como todos los cristianos, y en el
sacramento del Orden. Por eso, si
bien no puede hablarse de santidad
de primera o segunda categoría –
porque todos estamos invitados a la
perfección con la que el mismo Padre
celestial es perfecto (cfr. Mt 5,48)–, no
cabe duda de que sobre los
sacerdotes recae especialmente el
deber de tender a la santidad.
Releamos unas palabras del
Fundador del Opus Dei que resultan
especialmente clarificadoras. «Todos
los cristianos podemos y debemos ser
no ya alter Christus, sino ipse
Christus: otros Cristos, ¡el mismo
Cristo! Pero en el sacerdote esto se da
inmediatamente de forma
sacramental» 10.



En el ejercicio del ministerio para el
que ha sido ordenado, encuentra el
sacerdote el alimento de su vida
espiritual, el material que le hace
arder en el amor de Dios. Por eso,
sería un grave error si otras
aspiraciones u otras tareas
desdibujaran en su alma lo que, para
él, se concreta en algo indispensable
para alcanzar la santidad: la
celebración cuidadosa y llena de
amor del Sacrificio de la Misa, la
predicación de la Palabra de Dios, la
administración de los sacramentos a
los fieles, especialmente el de la
Penitencia; una vida de oración
constante y de penitencia alegre; el
cuidado de las almas que se le han
confiado, junto con los mil servicios
que una caridad vigilante sabe
dispensar.

Desde que percibió la llamada al
sacerdocio, y más explícitamente,
desde que fue ordenado sacerdote,
San Josemaría quiso identificarse con



Cristo, ser el mismo Cristo, en el
ejercicio del ministerio sacerdotal y
en toda su existencia. De ahí su vida
de oración, su celebración pausada
de la Misa, su “necesidad” de
permanecer largos ratos junto al
Sagrario; y, al mismo tiempo, su
urgencia por buscar a las almas para
conducirlas, en Cristo, por caminos
de santidad. Comprendió que se
puede y se debe llevar una conducta
santa en todos los estados de vida, y
concretamente en el matrimonio; por
eso, desde sus primeros años como
pastor, además de encaminar a
muchas personas por las vías del
celibato apostólico asumido con
verdadera alegría, alentó a muchas
otras a descubrir la dignidad de la 
vocación matrimonial.

Escribe Juan Pablo II: «El sentido del
propio sacerdocio se redescubre cada
día más en el Mysterium fidei. Ésta es
la magnitud del don del sacerdocio y
es también la medida de la respuesta

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-capitulo-3.htm


que requiere tal don. ¡El don es
siempre más grande! Y es hermoso
que sea así. Es hermoso que un
hombre nunca pueda decir que ha
respondido plenamente al don. Es un
don y también una tarea: ¡siempre!
Tener conciencia de esto es
fundamental para vivir plenamente
el propio sacerdocio» 11.

San Josemaría Escrivá celebraba
cada día la Santa Misa con pasión de
enamorado, bien consciente de que
«por el Sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita efectivamente
para prestar a Nuestro Señor la voz,
las manos, todo su ser» 12. Escuchad
cómo describía en una reunión
familiar ese misterioso eclipse de la
personalidad humana del presbítero,
que en esos momentos se convierte
en instrumento vivo de Dios:

«Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaría, tú no eres
Josemaría Escrivá de Balaguer (...):



eres Cristo. Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Señor mi
voz, mis manos, mi cuerpo, mi alma:
le doy todo. Es Él quien dice: esto es
mi Cuerpo, ésta es mi Sangre, el que
consagra. Si no, yo no podría hacerlo.
Allí se renueva de modo incruento el
divino Sacrificio del Calvario. De
manera que estoy allí in persona
Christi, haciendo las veces de Cristo.
El sacerdote desaparece como
persona concreta: don Fulano, don
Mengano o Josemaría... ¡No señor! Es
Cristo» 13.

La santidad sacerdotal como tarea

La grandeza incomparable del
sacerdote se fundamenta en su
identificación sacramental con
Cristo, que le lleva a ser ipse Christus
y a actuar in persona Christi capitis,
sobre todo en la celebración
eucarística y en el ministerio de la
Reconciliación. «Una grandeza
prestada –comentaba San Josemaría



Escrivá–, compatible con la
poquedad mía. Yo pido a Dios
Nuestro Señor –añadía– que nos dé a
todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas santas,
de reflejar, también en nuestra vida,
las maravillas de las grandezas del
Señor» 14.

Cada cristiano ha de procurar que su
condición de seguidor de Jesucristo
se refleje en toda su conducta: la
familia, la profesión, la actividad
social, pública, deportiva... También
en la existencia concreta del
sacerdote, en su vida diaria, ha de
manifestarse su específica
pertenencia a Cristo. Por el carácter
indeleble recibido en la ordenación,
se es sacerdote las veinticuatro horas
del día, no sólo en los momentos en
los que se ejercita expresamente el
ministerio. Conviene tenerlo muy
presente en la época actual, cuando
van desapareciendo –de nuestra
sociedad multicultural y



multireligiosa– tantos signos que
recordaban a nuestros antepasados
la primacía de Dios y de la vida
sobrenatural. No lo digo con
pesimismo, sino con ánimo de que
todos nos esforcemos para que no se
pierdan las raíces cristianas de
nuestro pueblo, que se manifiestan
también en tradiciones piadosas, en
elementos de la cultura, del arte y de
las costumbres.

A la meta de la santidad, el sacerdote
ha de llegar como por un plano
inclinado, bajo la dirección del
Espíritu Santo, que es quien modela
en los hijos adoptivos de Dios los
rasgos de Jesucristo. En este proceso,
que dura toda la vida, junto a la
acción sobrenatural de la gracia,
resulta decisiva la respuesta dócil de
la criatura.

Sin esfuerzo por practicar las
virtudes, sin lucha por desarrollarlas
cotidianamente, con constancia, no



es posible la santidad. ¿En qué se
centran los hábitos virtuosos que han
de vertebrar la santidad del
sacerdote? En lo mismo que en los
demás fieles, puesto que todos
estamos llamados a idéntica meta –la
unión con Dios– y disponemos de los
mismos medios para alcanzarla. La
diferencia estriba en el modo de
ejercitar esas virtudes. En el
sacerdote, todo debe cumplirse
sacerdotalmente; es decir, teniendo
siempre presente la finalidad de su
vocación específica, el servicio a las
almas. Hemos de seguir el ejemplo
del Señor, que afirmó de sí mismo: 
Pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint
et ipsi sanctificati in veritate (Jn
17,19).

No cabe, en este breve tiempo,
exponer tan siquiera un elenco
completo de las virtudes
sacerdotales. Me limitaré a presentar
algunas que considero capitales en la



enseñanza y en el ejemplo de San
Josemaría.

Virtudes humanas del sacerdote

Utilizando la metáfora de la
construcción –imagen de raíces
bíblicas–, lo primero que se busca es
un terreno sólido. El mismo Cristo
alude a esta necesidad, en la
conclusión del Sermón de la
Montaña, cuando habla del hombre
prudente que edificó su casa sobre
roca, de modo que cuando llegaron
los vientos y las lluvias nada
pudieron contra esa mansión (cfr. Mt
7,24-25).

En la vida espiritual del cristiano, el
terreno sólido del edificio espiritual
se configura por las virtudes
humanas, pues la gracia presupone
siempre la naturaleza. Conviene no
olvidar que el sacerdote no deja de
ser hombre al recibir la ordenación.
Por el contrario, precisamente por
haber sido sacado de entre los



hombres y constituido mediador
entre los hombres y Dios (cfr. Hb
5,1), necesita cuidar su preparación
humana, que le capacita para servir
mejor a las almas.

«Comprende esta formación –escribe
Mons. Álvaro del Portillo– el
conjunto de virtudes humanas que se
integran directa o indirectamente en
las cuatro virtudes cardinales, y el
bagaje de cultura no eclesiástica
indispensable para que el sacerdote
pueda ejercitar con facilidad –
ayudado, desde luego, por la gracia–
su apostolado» 15. Mi predecesor al
frente de la Prelatura del Opus Dei
subraya los motivos principales que
han de impulsar al sacerdote a
adquirir y desarrollar estas virtudes:
«El primero, como parte de la lucha
ascética normalmente necesaria para
llegar a la perfección; el segundo,
como medio para ejercitar con
mayor eficacia el apostolado» 16.



En la vida y en las enseñanzas de San
Josemaría, destaca este aspecto
basilar de la formación cristiana y de
la específicamente sacerdotal.
Tenemos numerosas pruebas de esta
afirmación, desde su infancia hasta
su fallecimiento en 1975. Los testigos
de su labor pastoral se manifiestan
concordes en describirle como un
sacerdote enamorado de Jesucristo,
entregado al servicio de las almas,
con una personalidad fuerte y
armónica, en la que lo humano y lo
sobrenatural se fundían
estrechamente en unidad de vida.
Por lo que se refiere a sus
enseñanzas, resulta paradigmática la
homilía “Virtudes humanas”,
recogida en el libro Amigos de Dios,
donde se asienta el fundamento
teológico de la necesidad de cultivar
las virtudes humanas: la hondura de
la Encarnación del Verbo, perfecto
Hombre sin dejar de ser perfecto
Dios. En esa homilía analiza las
principales virtudes que un cristiano



y un sacerdote deben cultivar: la
reciedumbre, la serenidad, la
paciencia, la laboriosidad, el orden,
la diligencia, la veracidad, el amor a
la libertad, la sobriedad, la
templanza, la audacia, la
magnanimidad, la lealtad, el
optimismo, la alegría.

Sobre el fundamento de la
humildad

«La humildad es el fundamento de
nuestra vida, medio y condición de
eficacia» 17, escribe San Josemaría, en
sintonía con la tradición espiritual
del Cristianismo. Evidentemente se
refiere al fundamento moral, pues el
teologal –como predicó con su
conducta y con sus enseñanzas– se
centra en la fe teologal, que nos
conduce a asumir con hondura el
sentido de nuestra filiación divina en
Cristo. Esta convicción pone de
relieve ante los hombres la verdad
más profunda sobre nosotros



mismos y, por tanto, potencia
necesariamente la humildad, que no
refleja otra cosa que aquel “andar en
verdad” de la Santa de Ávila: el
caminar en la fe.

Con una fe recia, como base de la
respuesta cristiana, se soslaya el
error de presentar la humildad como
falta de decisión o de iniciativa, como
renuncia al ejercicio de derechos que
son deberes. Nada más lejos del
pensamiento del Fundador del Opus
Dei. «Ser humildes –predicaba en
una ocasión– no es ir sucios, ni
abandonados; ni mostrarnos
indiferentes ante todo lo que pasa a
nuestro alrededor, en una continua
dejación de derechos. Mucho menos
es ir pregonando cosas tontas contra
uno mismo. No puede haber
humildad donde hay comedia e
hipocresía, porque la humildad es la
verdad» 18.



Tan importante es esta virtud en la
vida cristiana, que San Josemaría
aseguraba que, «lo mismo que se
condimentan con sal los alimentos,
para que no sean insípidos, en la
vida nuestra hemos de poner
siempre la humildad» 19. Y acudía a
una comparación clásica: «no vayáis
a hacer como esas gallinas que,
apenas ponen un solo huevo,
atronan cacareando por toda la casa.
Hay que trabajar, hay que
desempeñar la labor intelectual o
manual, y siempre apostólica, con
grandes intenciones y grandes deseos
–que el Señor transforma en
realidades– de servir a Dios y pasar
inadvertidos» 20.

Pero volvamos a considerar el
fundamento teologal, es decir, la fe, y
con la fe, la esperanza: no hay
santidad si no se desarrolla una fe
omnicomprensiva de la realidad, si
no se fomenta –como la fuerza que
impulsa el peregrinar terreno– la



virtud de la esperanza. Desde el
primer momento, el Fundador del
Opus Dei fue bien consciente de que
la misión que Dios le había confiado
era inmensamente superior a sus
fuerzas. Por eso acudió con
insistencia, sin abandonarlos jamás,
a los únicos medios capaces de poner
a nuestro alcance la omnipotencia
divina: la oración y el sacrificio. Son
innumerables los testimonios que
documentan cómo fue mendigando,
por los hospitales y los barrios
marginados de Madrid, como si se
tratase de un tesoro, la plegaria y el
ofrecimiento a Dios del dolor de
muchas gentes abandonadas, a las
que llevaba el consuelo y el aliento
de su asistencia sacerdotal.

¡Cuánta necesidad tenemos los
sacerdotes de que nuestra fe y
nuestra esperanza aumenten más y
más! Nos hallamos metidos en una
labor donde lo que más cuenta, lo
único absolutamente necesario (cfr.



Lc 10,42), son los medios
sobrenaturales. Se requieren
verdaderos milagros, para conducir a
las almas hasta Dios. Sin embargo,
«se oye a veces decir que
actualmente son menos frecuentes
los milagros. ¿No será que son menos
las almas que viven vida de fe?» 21.
Estas palabras de San Josemaría
resuenan en nuestros oídos como un
toque de atención, una llamada a
nuestro sentido de responsabilidad,
porque el sacerdote ha de ser, ante
todo, un hombre de fe y un hombre
esperanzado. «Por medio de la fe –
escribe el Papa–, accede a los bienes
invisibles que constituyen la
herencia de la Redención del mundo
llevada a cabo por el Hijo de Dios» 22.

La fe es fundamento de las cosas que
se esperan, prueba de las que no se
ven (Hb 11,1). Y es «en la oración
perseverante de cada día, con
facilidad o con aridez, donde el
sacerdote, como todo cristiano,



recibe de Dios (...) luces nuevas,
firmeza en la fe, segura esperanza en
la eficacia sobrenatural de su trabajo
pastoral, amor renovado: en una
palabra, el impulso para perseverar
en ese trabajo y la raíz de la efectiva
eficacia del trabajo mismo» 23. En
estas palabras de Mons. del Portillo,
el más estrecho colaborador del
Fundador del Opus Dei durante
muchos años, podemos descubrir
una delicada alusión a la vida
espiritual de San Josemaría, que
recibió de Dios la gracia de ser
contemplativo en medio de las tareas
más absorbentes. Añade don Álvaro:
«Sin oración, y sin oración que se
esfuerza por ser continua, en medio
de todos los quehaceres, no hay
identificación con Cristo en lo que
ésta tiene de tarea, fundamentada en
lo que tiene de don. Más aún, me
atrevo a decir que un sacerdote sin
oración, si no falsea la imagen que da
de Cristo –Modelo para todos–, la
presenta como una nebulosa que ni



atrae ni orienta, que no sirve de
norte al pueblo que nos ve o nos oye»
24.

Caridad pastoral

Llegamos así a la virtud más
definitiva y característica de la vida
cristiana: la caridad, que en el
sacerdote adquiere unos contornos
precisos: es caridad pastoral. En
pocas palabras, nace de la conciencia
de ser representante de Jesucristo, el 
Pastor supremo (1 Pe 5,4) de las
almas, que ha dado la vida por sus
ovejas (cfr. Jn 10,11). Esta convicción
sobrenatural ha de impulsar al
sacerdote a gastarse hasta el extremo
en el ejercicio de su ministerio, pues
le urge la caridad de Cristo (cfr. 2 Cor
5,14). Una caridad pastoral, fuerte y
perseverantemente alimentada en la
Eucaristía y en la oración, dará
eficacia de frutos a su ministerio.

La figura de San Josemaría aparece
muy ilustrativa a este respecto.



Desde los primeros momentos de su
vocación, no se ahorró ningún
trabajo en el servicio de las almas.
Antes he aludido brevemente a sus
andanzas por los barrios extremos
del Madrid de los años 20 y 30, en
perenne contacto con la pobreza y la
enfermedad, atendiendo a los
moribundos, confortando a los
enfermos, ilustrando a los niños y a
los adultos con la doctrina cristiana.
Puedo asegurar –porque lo he
contemplado con mis ojos– que así
gastó el resto de su existencia, hasta
la última jornada: siempre pendiente
de los demás, cercanos y lejanos,
conocidos y desconocidos: rezaba y
se sacrificaba gustosamente por
todas las almas, sin excepción.

La peculiar asunción de la persona
por Dios, que se lleva a cabo en la
ordenación sacerdotal, hace que el
presbítero se vincule y consagre
íntegramente al servicio y al amor
total de Cristo. Con tal envergadura



se presenta la riqueza de este don,
que puede asumir como suyas –en un
sentido particularmente profundo–
las palabras del Apóstol: mihi vivere
Christus est (Flp 1,21), vivo autem iam
non ego, vivit vero in me Christus (Gal
2,20). Por otra parte, la misión
recibida tiene un carácter universal:
el sacerdote viene enviado al mundo
entero, como instrumento vivo de
Cristo, que se entregó a sí mismo por
nosotros para redimirnos de toda
iniquidad, y para purificar para sí un
pueblo escogido, celoso por hacer el
bien (Tt 2,14).

La identificación sacramental con
Cristo, junto con la misión recibida,
se hallan en el fundamento de las
peculiares exigencias de la caridad
pastoral, y colocan al sacerdote en
una situación especial en el misterio
de Cristo y de la Iglesia. Comentando
la profundización doctrinal operada
a este propósito por el Concilio
Vaticano II, Mons. Álvaro del Portillo



escribe: «Si se considera que el Amor
encarnado entre los hombres evitó
cualquier atadura humana –por justa
y noble que fuese– que pudiera en
algún momento dificultar o restar
plenitud a su total dedicación
ministerial, se comprende bien la
conveniencia de que el sacerdote
haga lo mismo, renunciando
libremente –por el celibato– a algo en
sí bueno y santo, para unirse más
fácilmente a Cristo con todo el
corazón, y por Él y en Él dedicarse
con más libertad al entero servicio de
Dios y de los hombres» 25.

El celibato sacerdotal se configura
como manifestación de la completa
oblación de su vida que el sacerdote,
libremente, ofrece a Cristo y a la
Iglesia. En esta óptica, se entienden
bien las palabras de San Josemaría
en un rato de conversación familiar,
en 1969. «El sacerdote, si tiene
verdadero espíritu sacerdotal, si es
hombre de vida interior, nunca se



podrá sentir solo. ¡Nadie como él
podrá tener un corazón tan
enamorado! Es el hombre del Amor,
el representante entre los hombres
del Amor hecho hombre. Vive por
Jesucristo, para Jesucristo, con
Jesucristo y en Jesucristo. Es una
realidad divina que me conmueve
hasta las entrañas, cuando todos los
días, alzando y teniendo en las
manos el Cáliz y la Sagrada Hostia,
repito despacio, saboreándolas, estas
palabras del Canon: Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso... Por Él, con Él, en
Él, para Él y para las almas vivo yo.
De su Amor y para su Amor vivo yo,
a pesar de mis miserias personales. Y
a pesar de esas miserias, quizá por
ellas, es mi Amor un amor que cada
día se renueva» 26.

Fraternidad sacerdotal

Amando a todas las almas sin
excepción, San Josemaría reservaba
un amor de predilección a sus



hermanos los sacerdotes. Ya he
aludido a su gozo cuando podía
reunirse con ellos, para aprender de
su entrega –tantas veces heroica– y
para transmitirles al mismo tiempo
algo de su experiencia personal. Pero
no puedo dejar de recordar sus
desvelos concretos por los
presbíteros, especialmente durante
los años que residió en España. En la
década de los 40, por ejemplo, a
petición de los Obispos diocesanos,
predicó muchos cursos de retiro al
clero, que se encontraba necesitado
de ayuda espiritual después de la
terrible prueba de la persecución
religiosa de los años anteriores. San
Josemaría se dio de lleno a esa tarea,
y llegó a atender, a veces, a más de
mil presbíteros en un solo año.

Hasta el final de su vida, alimentó
una petición urgente al Señor, para
que Dios enviase a la Iglesia muchas
vocaciones sacerdotales.
Personalmente, preparó y encaminó



a los seminarios a un gran número
de jóvenes con inquietudes
vocacionales hacia el sacerdocio. E
impulsaba a los fieles laicos a rezar
con insistencia al Dueño de la mies,
para que mande muchos obreros a
su campo (cfr. Mt 9,37-38). Para San
Josemaría, el pulso de la vitalidad
sobrenatural de una Diócesis viene
medido por el número de vocaciones
sacerdotales, de las que los primeros
responsables son los mismos
sacerdotes.

¡Cómo le entristecía encontrarse con
alguno que se había despreocupado
de esta labor! Porque ese descuido
constituye una señal clara de que el
mismo sacerdote no está contento
con su llamada. Viene a mi memoria
su respuesta inmediata a una
pregunta sobre las causas de la
escasez de vocaciones para los
seminarios: «Quizá la primera razón
sea que muchas veces los sacerdotes
no valoramos bien el tesoro que



tenemos en las manos y, por eso, no
encendemos en el deseo de poseer
este tesoro a la gente joven. Los
seminarios estarían llenos, si
nosotros amáramos más nuestro
sacerdocio» 27.

Su preocupación por la santidad del
clero procedía de mucho tiempo
atrás. Tenía muy claro que el primer
apostolado de los sacerdotes han de
ser los mismos sacerdotes: no
dejarles solos en sus penas,
compartir sus alegrías, animarles en
la dificultad, fortalecerlos en los
momentos de duda... Conservó
grabadas a fuego en su alma aquellas
palabras de la Escritura Santa: frater,
qui adiuvatur a fratre, quasi civitas
firma (Prv 18,19), el hermano
ayudado por sus hermanos es fuerte
como ciudad amurallada.

Tan intensamente crecía su afán de
ayudar a sus hermanos en el
sacerdocio, que en 1950, cuando el



Opus Dei había recibido ya la
aprobación definitiva de la Santa
Sede, pensó dedicarse de lleno a los
sacerdotes diocesanos. Cuando ya
había ofrecido al Señor el sacrificio
de Abrahán –pues estaba decidido a
dejar la Obra, si hubiera sido
necesario–, el Cielo le mostró que no
era preciso ese sacrificio. En el
espíritu del Opus Dei, que enseña a
los cristianos a santificarse en medio
del mundo, cada uno en la propia
ocupación o tarea, también había el
mismo lugar de encuentro con Dios
para los sacerdotes diocesanos;
bastaba que, en plena comunión con
su propio Ordinario y con el
presbiterio de la Diócesis, buscasen
la santidad en el ejercicio de los
deberes ministeriales, tratando con
especial veneración al Obispo
diocesano, unidos entrañablemente a
sus hermanos en el sacerdocio. Las
puertas de la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a la que pertenecían ya
los clérigos incardinados en el Opus



Dei, se ensanchaban para dar
acogida a los sacerdotes diocesanos
que recibiesen esta específica
llamada divina.

Hoy, en estas tierras de La Rioja,
donde la labor del Opus Dei se
encuentra perfectamente integrada
en la Diócesis desde hace muchos
años, elevo mi corazón agradecido a
la Trinidad Beatísima por los
copiosos frutos que también la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
ha producido y sigue produciendo,
en servicio de la Iglesia universal y
de las Iglesias particulares. Todo es
fruto de la gracia que Dios nos otorga
por medio de su Santísima Madre;
gracia a la que San Josemaría
correspondió plenamente hace
ochenta y cinco años, cuando–
precisamente en Logroño– recibió la
llamada al sacerdocio.

Discurso en el acto académico
celebrado el 20 de enero de 2003 en



honor del fundador del Opus Dei
en el Seminario diocesano de
Logroño, del que fue alumno San
Josemaría.

Notas

1. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Homilía
Sacerdote para la eternidad, 13-
IV-1973.

2. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Apuntes
tomados en una reunión familiar, 28-
III-1966.

3. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta 2-
II-1945, n. 4.

4. Sal 118/119, 100.

5. CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 40.

6. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Camino,
n. 285.



7. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Homilía
Sacerdote para la eternidad, 13-
IV-1973.

8. JUAN PABLO II, Don y misterio.

9. JUAN PABLO II, Don y misterio.

10. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Homilía Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973.

11. JUAN PABLO II, Don y misterio.

12. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Homilía Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973.

13. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una reunión
familiar, 10-V-1974.

14. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Homilía Sacerdote para la eternidad,
13-IV-1973.



15. MONS. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 6ª ed.,
Rialp 1991, p. 23.

16. MONS. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 6ª ed.,
Rialp 1991, p. 27.

17. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta
24-III-1930, n. 20.

18. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una meditación,
25-XII-1972.

19. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una meditación,
25-XII-1972.

20. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una meditación,
25-XII-1972.

21. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Amigos de Dios, n. 190.

22. JUAN PABLO II, Don y misterio.



23. MONS. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 188.

24. MONS. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 188-189.

25. MONS. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Escritos sobre el sacerdocio, 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 84-85.

26. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una reunión
familiar, 10-IV-1969.

27. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Apuntes tomados en una reunión con
sacerdotes, 3-XI-1972.

Actas del Congreso "La grandeza
de la vida corriente", Vol. X 
Sacerdotes santos, sacerdotes cien
por cien, EDUSC, 2004

Mons. Javier Echevarría



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-
sacerdote-san-josemaria-escriva-

modelo-de-vida-sacerdotal/ (11/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-solo-sacerdote-san-josemaria-escriva-modelo-de-vida-sacerdotal/

	Sacerdote, sólo sacerdote. San Josemaría Escrivá modelo de vida sacerdotal

