opusdei.org

Sacerdote de
Jesucristo

Estudio de Antonio Aranda,
profesor de la Facultad de
Teologia de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,
publicado en "Romana", n°® 17
(1993).

02/06/2015

Sobre la mision eclesial del beato
Josemaria Escriva, fundador del
Opus Dei

Introduccion: Hechos historicos,
significados reoldgicos



Alli donde la Voluntad salvifica de
Dios se manifiesta explicitamente
ante la conciencia creyente, bien sea
a través de los cauces comunes de la
Iglesia, bien a través del cauce
particular de una persona escogida,
tiene lugar un acontecimiento de
naturaleza no solo historico-
temporal sino también teologica. Es
decir: aquel acontecimiento posee
una realidad y un significado que
piden ser considerados tanto a la luz
de la historia como, sobre todo, bajo
la luz de la fe. Debe ser analizado de
acuerdo con su insercion en la entera
historia de la salvacion.

Dios ha establecido eternamente una
ordenacion de sus acciones respecto
a los hombres, una oikonomia en la
que se expresan y se despliegan
amorosamente en favor nuestro los
misterios de la theologia, como
marco permanente e inmutable de su
donacidn. Si el pensamiento cristiano
puede reflexionar sobre el



significado teoldgico de los hechos
histdricos, o incluso concebir una
verdadera teologia de la historia —
producto intelectual tipicamente
cristiano— es, precisamente, por su
profunda certeza de fe de que el
hombre y toda la realidad creada
han sido concebidos y queridos por
Dios dentro de aquel marco, y hallan,
por tanto, su fuente ultima de sentido
en la generosa e indebida
comunicacion de la Vida trinitaria a
la criatura amada: al hombre, amado
en el Amado, elevado y llamado en
Cristo por el Espiritu Santo a la
condicion de hijo del Padre.

El misterio del Dios-Hombre,
plenitud de la donacion trinitaria es,
en consecuencia, la luminaria
encendida para que alcancemos bajo
su resplandor el conocimiento del
"misterio del Padre y de su amor"y
conozcamos también el misterio de
nuestra propia condicion y destino
filial. Jesucristo es la luz que ilumina



a todo hombre que viene a este
mundo (Jn 1, 9). En su vida, muerte y
resurreccion, y en el Don del Espiritu
Santo que desde ellas se derrama
sobre el hombre redimido, esta la
clave de la economia salvifica y de la
historia humana que se construye
sobre ella. Y asi, cualquier
acontecimiento que pertenezca a este
ambito —cualquier acontecimiento
portador y testigo de la
sacramentalidad de la Iglesia—, ha
de ser acogido y estudiado en
referencia a Cristo y su mision, en
referencia también a su Cuerpo que
prolonga su presencia y su eficacia
salvifica hasta el fin de los tiempos.

La vocacion sacerdotal y la mision
fundacional del Beato Josemaria
Escriva constituyen, en su unidad, de
la que hablaremos, un
acontecimiento de esas
caracteristicas, en el que nos
proponemos profundizar.
Analizaremos el contenido de los



datos historicos para preguntarnos,
sobre esa base, por la cuestion
teoldgica subyacente, que podria ser
formulada asi: "Si, como prueban los
estudios biograficos y las
investigaciones historicas, Dios llamo
a Josemaria Escriva en primer lugar
al sacerdocio como via o condicion
para llamarle luego a fundar el Opus
Dei, estableciéndose asi una evidente
relacion de continuidad temporal y
de causalidad (mutua exigencia)
entre su vocacion sacerdotal y su
mision fundacional, ¢;como expresar
el fundamento de la correlacion
teoldgica que acompafia e ilumina
esa relacion historica?". O bien:
(como interpretar teologicamente
que hubiese de ser llamado al
sacerdocio antes y en absoluta
referencia a la sucesiva mision
fundacional?

Estos enunciados nos ponen ante una
cuestion historico-teologica muy
interesante en torno a la figura del



Beato Josemaria, que seguramente
dara ocasion al desarrollo de otros
estudios en el futuro. Formulada la
cuestion mas directamente diria asi:
¢qué relacion guardan entre si los
dones sacramentales que recibid
como sacerdote y los dones
carismaticos que acompariaron a su
especifica mision? Si se tiene en
cuenta que el don ministerial por
excelencia es la potestad de actuar in
persona Christi Capitis, es decir, la
participacion en la capitalidad de
Cristo respecto de la Iglesia, la
pregunta que centrase nuestra
atencion podria ser ésta: "¢En qué
modo y por qué razon, salvada la
libre Voluntad divina dispositiva y
siempre dentro de la presente
economia de la salvacion, era
condicion necesaria la participacion
ministerial en la capitalidad de Cristo
por parte del Beato Escriva para ser
Fundador del Opus Dei?".



Como resulta evidente, esa cuestion
requeriria ser estudiada
reflexionando desde la naturaleza
misma y la mision del Opus Dei, que
proyectarian luz sobre la condicion
sacerdotal de su Fundador. Esa es la
luz que trataremos de captar y de
expresar en estas paginas, pero no es
necesario que nuestro estudio
comience por ahi. Esperamos, mas
bien, alcanzar ese punto al final,
después de encaminar la
investigacion por la via de los hechos
historicos[1].

I. El beato Josemaria, sacerdote de
Jesucristo: marco esencial de una
vida y una mision

La primera parte de la investigacion
la dedicamos a considerar algunos
aspectos de la vocacion sacerdotal de
Josemaria Escrivd, repasando los
datos biograficos oportunos. A partir
de esa llamada —caracterizada por
algunas circunstancias singulares—,



y de la respuesta dada por €], se
establecera el marco historico dentro
del cual va a ser recibida y
desarrollada su mision fundacional.
Ademas de analizar los hechos nos
detendremos a pensar en el
contenido y significado teologico del
cuadro que conforman, pues desde
ambos puntos de mira (el historico y
el teoldgico) el sacerdocio del Beato
Josemaria ofrece numerosos puntos
de reflexion.

A. Hechos que conforman el marco
fundacional

1. ¢Por qué sacerdote?: una pregunta
anterior al 2 de octubre de 1928.

En los diversos relatos
autobiograficos en los que Josemaria
Escriva narra de modo sucinto los
hechos sobresalientes de su vida[2],
se encuentran casi siempre los datos
fundamentales acerca de su llamada
al sacerdocio. Indudablemente
constituia para €l un acontecimiento



de primera magnitud, y de mencion
obligada para dar noticia de su
persona y sus obras.

Esto, podriamos pensar, pareceria
también 16gico en el caso de
cualquier otro sacerdote que tuviese
el deber de relatar los hechos de su
existencia. El origen y las
circunstancias de su vocacion
sacerdotal siempre ocuparian un
lugar de privilegio en su memoria y
en su narracion. Pero en el caso que
nos compete concurre ademas un
factor que el propio protagonista no
dejaba de mencionar y que aporta
clerta luz en nuestro tema. En alguna
de esas narraciones autobiograficas
lo encontramos expresado bajo la
forma de una pregunta concisa
hecha en primera persona: «¢por qué
me hice sacerdote?», de la que nos
interesa tanto la respuesta dada
como el hecho mismo de plantearla.



Comentaba a veces el Beato
Josemaria que él mismo se hizo en
muchas ocasiones esa pregunta en
los afios transcurridos entre su
decision de hacerse sacerdote (dias
finales de 1917 y primeros meses de
1918) y la fecha fundacional del Opus
Dei (2 de octubre de 1928). Asi, por
ejemplo, en el siguiente texto, que
alude a una de sus actitudes mas
caracteristicas durante aquel periodo
de afios: «(...) Y yo, medio ciego,
siempre esperando el porqué. ;Por
qué me hago sacerdote? El Sefior
quiere algo, ;qué es? Y en un latin de
baja latinidad, cogiendo las palabras
del ciego de Jerico, repetia: Domine,
ut videam! Ut sit! Ut sit! Que sea eso
que Tu quieres, y que yo ignoro»[3].

Este recuerdo constituye un dato
importante para nuestro estudio,
como importante lo era también para
él: su llamada al sacerdocio se
presento desde el primer momento
como un medio necesario para otra



cosa; como en relacion a un fin que
estaba mas alla... No es comun que la
llamada al sacerdocio se presente
ante el llamado bajo esa forma: como
algo que Dios quiere, pero mostrando
a la vez que no es todo lo que quiere.
Y tampoco es comun que el
interesado —en este caso un
muchacho de 16 afios— advierta de
modo indudable, desde el primer
momento, esa singular caracteristica
que acompafia a su vocacion.
Debemos tener en cuenta que el
sacerdocio no so6lo es una realidad
teologicamente plena, significativa
en sl misma y no necesitada de otra
realidad para recibir sentido, sino
que ademads, psicolégicamente,
también se presenta ante el llamado
como un horizonte de plenitud
(plenitud de donacidn, de entrega a
Dios, de servicio a la Iglesia...). La
condicion sacerdotal nunca es —ni
teoldgica ni psicologicamente—
camino para otras cosas que no sean
su propia recepcion y ejercicio en



bien de la Iglesia. Nada hay
humanamente mas alla, como meta
ulterior y, por tanto, como fuente de
sentido. El sacerdocio es algo en st,
una realidad sustantiva tanto por ser
un sacramento como por su estatuto
eclesial y existencial.

Josemaria advierte desde el principio
ese doble estimulo de la accion de
Dios en €l (la llamada al sacerdocio y
un "algo mas" unido a ella, aun
desconocido), pero vivira sin
embargo la entrega a su vocacion de
manera absoluta, también desde el
principio. Esto constituye un punto
de notable interés para nosotros. En
sus afos de seminarista y en su
existencia sacerdotal anterior a la
fecha fundacional del Opus Dei, su
compromiso con la vocacion
sacerdotal es pleno y absoluto, y asi
lo serd ya para siempre. El
sacerdocio era ya originariamente
para él una exigencia y una
condicion irrecusable de la voluntad



de Dios, de manera que ese "algo
mas" desconocido que Dios le hacia
barruntar no relativizaba la
autenticidad de su camino
sacerdotal, sino que —sin debilitar su
esencia y su contenido— lo orientaba
hacia un real pero ignorado querer
divino.

«¢Por qué me hice sacerdote? Porque
crel que era mas facil cumplir una
voluntad de Dios, que no conocia.
Desde unos ocho afios antes la
barruntaba, pero no sabia qué era, y
no lo supe hasta 1928. Por eso me
hice sacerdote»[4]. Estas palabras,
como las anteriores, dirigen el punto
de mira hacia la cuestion para
nosotros clave. En el alma de aquel
muchacho, que decide ser sacerdote
porque se sabe indudablemente
llamado por Dios, ha quedado
clavada desde el inicio mismo de la
llamada una certeza y un
interrogante: Dios quiere que sea



sacerdote, pero también quiere "algo
mas"; ;qué es eso?

Es importante contemplar mas de
cerca el cuadro que tenemos delante,
para tratar de discernir la fisonomia
de la concreta llamada de Dios a
Josemaria:

— Hay, en primer lugar, una
vocacion divina inesperada e
imprevisible para el interesado: «Yo
nunca pensé en hacerme sacerdote,
nunca pensé en dedicarme a Dios. No
se me habia planteado el problema,
porque creia que eso no era para
mi»[5]. «Mdas aun: me molestaba el
pensamiento de poder llegar al
sacerdocio algun dia (...). Siempre he
amado mucho a los sacerdotes,
justamente porque la formacion que
recibi en mi familia era una
formacion profundamente religiosa.
Me habian hecho amar, respetar,
venerar el sacerdocio. Pero no [lo
queria] para mi: para otros»[6].



— Esa veneracion por el sacerdocio
denota, en efecto, una honda
formacion cristiana en la que se
adivina la actitud tradicionalmente
transmitida en la Iglesia. El joven
Josemaria posee del sacerdocio el
hondo y sencillo saber que se
encierra en esa veneracion
multisecular, de la que participa.
Cuando se desvela la voluntad de
Dios para él, que enciende la luz del
sacerdocio, entendera el significado
basico de lo que Dios le pide: ser un
sacerdote en la Iglesia, un sacerdote
secular. Resta aun, sin embargo, la
oscuridad del para qué.

— Josemaria comunica a los demas
(primero a su padre) que quiere ser
sacerdote: esa es la certeza sin
sombras que Dios ha puesto ya en él.
No habla, sin embargo, de esa otra
certeza que posee aun bajo la
oscuridad. El entiende qué es ser
sacerdote y sabe que Dios ha
dispuesto que siga ese camino con



normalidad, conforme al proceso de
formacion y a la disciplina
establecida en la Iglesia. Los otros
también entienden asi su decision de
llegar al sacerdocio, y en esa
direccion se encaminan los consejos
que recibira. «Vi con claridad que
Dios queria algo, pero no sabia qué
era. Por eso hablé con mi padre
diciéndole que queria ser sacerdote
(...). Fue la unica vez que yo he visto
lagrimas en sus o0jos. Me respondio:
mira, hijo mio, si no vas a ser un
sacerdote santo, ¢por qué quieres
serlo? Pero no me opondré a lo que
deseas. Y me presento a un amigo
suyo sacerdote, para que me
orientara»[7].

— Los relatos biograficos, al
enmarcar ese acontecimiento en su
contexto, dan razon mas detenida de
aquellas lagrimas del padre de
Josemaria[8]. Para nosotros basta
considerar la escena como un
testimonio muy util sobre lo que



venimos resaltando: alli se asiste al
anuncio por parte de un hijoy al
conocimiento por parte de un padre
de una decisién de ser sacerdote, en
un entorno familiar cristiano en el
que se entiende la exigencia de la
vida sacerdotal. Eso es 1o que
manifiestan implicitamente la
conversacion de Josemaria con su
padre, las palabras y las lagrimas de
éste (que comprende que el camino
elegido por su hijo es pleno y cierra
otros, en los que legitimamente tenia
puesta su esperanza), y los consejos
que recibira de los sacerdotes amigos
de su padre con los que hablara.
Josemaria barrunta que Dios quiere
algo de él como sacerdote, y se decide
a serlo con todas las consecuencias,
pues "lo otro" ya llegaria y
precisamente por ese camino. «Vi
con claridad que Dios queria algo,
pero no sabia qué era (...) Yo no sabia
lo que Dios queria de mi, pero era —
evidentemente— una eleccion. Ya
vendria lo que fuera...De paso me



daba cuenta de que no servia, y hacia
esa letania, que no es de falsa
humildad, sino de conocimiento
propio: no valgo nada, no tengo
nada, no soy nada, no sé nada...»[9].
Lo que hubiera de venir, segun dan a
entender esas palabras y los hechos
que comentamos, no era considerado
por Josemaria como algo que fuera a
afectar la realidad o la sustancia de
su futuro sacerdocio, aunque alguna
relacion tendria con él. Con la
"letania" manifiesta haber
comprendido que su vida ha entrado
en una desconocida dinamica divina,
para la que se considera incapaz.
Viene al recuerdo la actitud del
profeta Jeremias ante la llamada de
Dios (cfr Jer 1, 6).

— El cuadro se puede completar con
una frase muy significativa con la
que Josemaria Escriva describia su
disposicion interna tras aquellas
entrevistas mantenidas con el
sacerdote al que le presento su



padre, y con otros sacerdotes
conocidos de la familia Escriva:
«quello no era lo que Dios me pedia,
y yo me daba cuenta: no queria ser
sacerdote por ser sacerdote»[10].
¢Qué significa esto en el contexto de
una indudable llamada al
sacerdocio? La llamada de Dios al
joven Escriva, como estamos viendo,
tenia un doble contenido. En primer
lugar, consistia en la vocacion
sacerdotal "normal", que una vez
aceptada provocaria un notable
cambio en la vida del interesado
(marcha al Seminario, abandono de
otras posibilidades de futuro hasta
entonces abiertas e incluso
deseadas...). La vocacion habria de
culminar, légicamente, con la
recepcion del sacramento del Orden
para desplegarse después en el
ejercicio de la funcidon ministerial
que naturalmente le acompainia. Si
uno es sacerdote en la Iglesia, lo es
para el ministerio, y en este punto no
existia duda en Josemaria porque esa



es la realidad y la imagen tradicional
del sacerdote transmitida en la
Iglesia. Pero, en segundo lugar,
existia una certeza, asi mismo
indudable, de que aquella llamada al
sacerdocio y al ejercicio del
ministerio decia referencia a un
ulterior querer divino y, por decirlo
asi, a un plus de significado aun
desconocido. En este sentido,
Josemaria era consciente, por lo que
muestran sus palabras, de que era
llamado no solo para el ejercicio
comun del ministerio (no sélo para el
ordinario trabajo pastoral), sino
también para alguna finalidad
"afladida", no incluida de por si en el
servicio pastoral habitual.

La historia ha mostrado que esa
finalidad "afiadida", esa nueva fuente
de significado, entonces desconocida
pero en cierto modo ya activa, era
una mision fundacional
insospechable por estar basada
puramente en la libertad de Dios: en



la indeducibilidad de su Amor y de
su Voluntad salvifica. Sin que
debamos entrar ahora en el
contenido de la mision, que
analizaremos mas tarde, es necesario
subrayar como su oculta presencia
en el interior de la vocacion
sacerdotal de Josemaria convertia a
ésta en el seno de su gestacion. Y por
eso, aun sin identificarse con el
ejercicio ordinario del ministerio, la
mision estaba inseparablemente
ligada desde su origen a la funcion
ministerial del futuro sacerdote.
Aquello que Dios ponia y pedia (la
mision latente) se mostraba como
algo connatural al sacerdocio y al
ministerio., sin agotarse en éste.

Todo esto es muy importante para
lograr captar y describir los rasgos
morfoldgicos de la mision
fundacional, oculta todavia pero ya
activada por Dios en el espiritu del
joven Josemaria. Era una mision
para un sacerdote. Y esta cualidad



arrojara un haz de luz sobre la
naturaleza de la fundacion, asi como
también en ésta se iluminara la
figura sacerdotal del Fundador. Lo
trataremos en la segunda parte de
este trabajo, pero aun debemos
concluir la primera.

2. Plena entrega al sacerdocio, aunque
esperando

Los hechos historicos subsiguientes
estdn marcados por las mismas
caracteristicas generales, y ofrecen
un significado basico coincidente con
lo que acabamos de decir. En
sintesis, el camino sacerdotal seguido
por Josemaria es el comun para un
futuro sacerdote diocesano, pues
ante todo él habra de ser un "comun"
sacerdote en la Iglesia. El conjunto de
los hechos —expresado
sinteticamente— esta constituido por
el proceso de su formacion
sacerdotal en el Seminario (en
Logrofio primero, en Zaragoza



después), por la recepcion de las
Sagradas Ordenes y por el ejercicio
de su ministerio pastoral
sucesivamente en una pequefiisima
poblacion rural (Perdiguera), en una
parroquia urbana de Zaragozay,
finalmente, en ambientes diversos de
una gran ciudad como Madrid,
dedicado aqui sobre todo a una
capellania que le pone en estrecho
contacto con un entorno de
marginacion, enfermedad y pobreza.

Aunque no es necesario entrar ahora
en detalles de la vida espiritual y del
progreso en la intimidad con Dios de
aquel seminarista y luego joven
sacerdote, crecientes en aquellos
afos y al hilo de los hechos aqui
contemplados —no podemos olvidar,
en efecto, que estamos hablando de
un hombre que sera elevado arfios
después a los altares—, si nos
interesa poner atencion en algunos
aspectos significativos de este
periodo.



Uno de ellos es la intensidad puesta
por Josemaria en recibir la
formacion sacerdotal. Aunque en su
alma late una inquietud profunda,
que traspasa las fronteras inmediatas
de lo cotidiano (y le lleva a la oracion
y al sacrificio), vive intensamente el
periodo de formacion sin distraerse
de sus exigencias. Su actitud es la de
quien se sabe llamado a recorrer ese
camino con toda la perfeccion
posible, pues es la via ordinaria que
conduce al sacerdocio y a eso otro
que Dios quiere. Con permiso de sus
superiores compagina esa formacion
con los estudios universitarios en la
Facultad de Derecho, actitud en la
que se adivina un impulso de
perfeccionar su preparacion
intelectual y humana, pero no al
margen o con detrimento de la
especifica preparacion para el
servicio sacerdotal, que es lo primero
en su interés y actividad.



En todo el periodo que
contemplamos, comenzando por el
Seminario, no faltaron a Josemaria
obstaculos, y algunos muy
consistentes, que hubieran podido
entorpecer de algan modo el
desarrollo ordinario de su vocacion
sacerdotal, pero nada le desvia de lo
que Dios le pide. Resulta muy
ilustrativa la lectura de unas
palabras autobiograficas en las que
se alude a las dificultades de aquellos
afnos y se deja vislumbrar la actitud
de Josemaria: «Eran hachazos que
Dios Nuestro Sefior daba para
preparar —de ese arbol— la viga que
iba a servir, a pesar de ella misma,
para hacer su Obra. Yo, casi sin
darme cuenta, repetia: Domine, ut
videam!, Domine, ut sit! No sabia lo
que era, pero seguia adelante,
adelante, sin corresponder a la
bondad de Dios, pero esperando lo
que mas tarde habria de recibir: una
coleccion de gracias, una detras de
otra, que no sabia como calificar y



que llamaba operativas, porque de
tal manera dominaban mi voluntad
que casi no tenia que hacer
esfuerzo»[11]. Seguia adelante y
esperaba: esos dos verbos describen
de manera elocuente la situacion, en
la que se advierte a las claras la
accion de Dios. La Providencia
protege su camino sacerdotal.

Los datos que se conocen de sus
primeros servicios pastorales —tras
la ordenacion sacerdotal, el 28 de
marzo de 1925— muestran una
dedicacion total al ministerio[12],
con independencia de que en su
alma siguiese activamente presente
la necesidad de esperar. Tiene una
conciencia muy viva de su deber de
servir, como sacerdote, a todos. De
nuevo es preciso recordar que
estamos hablando de un joven
sacerdote que se encamina
seriamente hacia la santidad, para
quien la palabra "servicio" significa
entrega pastoral ilimitada, a ejemplo



de Cristo. D. Josemaria se considera
por encima de todo «sacerdote de
Cristo». Ese serd ya siempre el titulo
mas expresivo de su persona, su mas
alta honra. «Soy sacerdote secular —
escribira afios después—: sacerdote
de Jesucristo, que ama
apasionadamente el mundo»[13].

Una lectura atenta de sus obras
permite descubrir, en efecto, una
hondisima resonancia sacerdotal en
las contadas alusiones que hace de su
persona, y esa impronta —la
impronta de su encuentro espiritual
con Cristo Sacerdote, en el que
llegara a alcanzar un altisimo grado
— esta ya presente en aquellos
primeros afnos de ejercicio abnegado
del ministerio. Incluso quien no
conociera bien los hechos narrados
en los relatos biograficos, seria
posiblemente capaz de advertir la
intensa conciencia ministerial del
Beato Josemaria a través de sus
propias palabras cuando dejan



entrever un servicio pastoral
comprometido con la verdad de Dios
y del hombre[14], con la caridad[15],
y con la justicia[16], hasta las ultimas
consecuencias[17].

3. Una mision fundacional en una
existencia sacerdotal

Aquel joven sacerdote de Cristo va a
recibir una mision fundacional a los
tres afios de su ordenacion, cuando
se encuentra sumido en una
intensisima dedicacion al ministerio.
Es el 2 de octubre de 1928[18]. Lo que
Dios le inspira aquel preciso dia se le
presenta al mismo tiempo como una
iluminaciéon y como una mision que
se le encomienda. El sacerdote
entiende que aquello es el "algo mas"
inscrito en la antigua llamada: la
ulterior y esperada fuente de
significado de los acontecimientos
que han tenido lugar hasta
desembocar en su existencia



sacerdotal; pero aquello ha de ser,
ademas, una fundacion.

Interesa reparar en los hechos, en el
marco en que la obra fundacional de
D. Josemaria va a nacer y comienza a
desarrollarse. Los hechos parecen
hablar desde el punto de partida,
como vemos, de una existencia
sacerdotal que estaba ya orientada a
radice hacia una especifica mision
fundacional, o bien —si se quiere
contemplar el fendmeno a la inversa
—, de una tarea fundacional de tal
naturaleza que ha exigido nacer en
una existencia sacerdotal. Hay una
mutua referibilidad y, por asi decir,
una "causalidad" ad invicem. Pero,
ien qué sentido?

Es preciso volver a mencionar de
nuevo la sustantividad teologica del
sacerdocio, que no recibe contenido
y significado de nada externo a él (es
decir, extrinseco a su esencia). La
esencia del sacerdocio esta



constituida por la consagracion
sacramental y por la capacidad
recibida en ella de ejercitar la
funcion ministerial. Nada puede
afectar desde fuera ese nucleo
teoldgico. Esto quiere decir, entre
otros aspectos, que el sacerdocio se
recibe en la Iglesia para ejercer el
ministerio y no para otros fines: la
consagracion es para el desemperio
de la funcion. No existe un
sacerdocio "especial” o, por decirlo
asi, un sacerdocio "para esto" o "para
aquello”. Solo hay un sacerdocio para
el ministerio. Asi, pues, viniendo a
nuestro caso, se comprende que el
sacerdocio de aquel hombre elegido
para una mision fundacional no
estaba esencialmente afectado por
dicha mision: no era un sacerdocio
especial para fundar el Opus Dei. D.
Josemaria Escriva, como cualquier
otro sacerdote, lo era para ejercitar
la funcion ministerial en la Iglesia.



Ahora bien, como muestran los datos
histdricos, su llamada al sacerdocio
llevaba también inscrita una
orientacion hacia la mision
fundacional. Josemaria no habia
recibido un sacerdocio "especial”
para ser Fundador del Opus Deij, sino
para ser ministro de Cristo en la
Iglesia, pero si habia sido llamado al
sacerdocio para realizar esa
fundacion. Luego, siendo ambas
cosas ciertas (y de Dios) al mismo
tiempo, se debe subrayar la necesaria
conexion entre el contenido de su
funcion ministerial y el de su mision
fundacional. Y como, ademas, el
contenido del ministerio solo puede
estar determinado por su propio
estatuto teoldgico interno (y no por
algo externo), esa necesaria conexion
pone claramente de manifiesto que
la necesidad viene por parte de la
mision fundacional. Era ésta la que
exigia por naturaleza estar enraizada
en un "suelo” ministerial: su
contenido especifico imponia que



debia nacer y desarrollarse en
esencial dependencia con el ejercicio
de la funcidon ministerial de un
sacerdote de Cristo. Decimos, por
tanto, y nos parece importante
subrayarlo, que el Opus Dei tal como
Dios lo quiso (por su naturaleza
especifica, podemos decir) debia
estar enraizado en el Cuerpo de
Cristo a través de la condicion
sacerdotal de su Fundador. Esto nos
abrira un interesante horizonte de
reflexion teologica.

Antes de cerrar este apartado de
nuestro estudio —descripcion del
marco fundacional—, sefialamos
algunos textos del Beato Josemaria
que confirman de modo implicito
cuanto se acaba de escribir. Decimos
de modo implicito, puesto que en
esos textos no se hacen
consideraciones directamente
teoldgicas sobre el Opus Deiy su
Fundador sino mas bien de caracter
espiritual, y por tanto la base



teoldgica del razonamiento
permanece latente. Tres de esos
pasajes, paralelos entre si, afrontan
la cuestion como desde fuera,
hablando de otra cosa, pero son muy
ilustrativos. El cuarto texto, en
cambio, va al nucleo mismo de la
cuestion, si bien se mueve en un
plano de inteleccion y discurso que
excede el nuestro.

Los tres primeros recogen una frase
caracteristica del Beato Escriva en
relacion con el comienzo de su
mision fundacional, con la que solia
manifestar el camulo de limitaciones
humanas en el que el Opus Dei hubo
de ver la luz. Los tres coinciden
basicamente —desde perspectivas
distintas— en un punto: en resaltar
la juventud del sacerdote que habia
recibido aquella mision, aunque
sefialan ademas otros aspectos:

— El primero pone el acento en la
carencia de medios humanos por



parte del Fundador: «¢Como se
fundg? Sin ningun medio humano.
Sdlo tenia yo veintiséis afios, gracia
de Dios y buen humor. La Obra nacio
pequeia: no era mas que el afan de
un joven sacerdote, que se esforzaba
en hacer lo que Dios le pedia»[19].

— El segundo manifiesta la profunda
conciencia de mision de aquel joven
sacerdote: «Cuando tenia veintiséis
afos y percibi en toda su hondura el
compromiso de servir al Sefior en el
Opus Dej, le pedi con toda mi alma
ochenta afios de gravedad. Le pedia
mas afios a mi Dios —con ingenuidad
de principiante, infantil— para saber
utilizar el tiempo, para aprender a
aprovechar cada minuto, en su
servicio. El Sefior sabe conceder esas
riquezas»[20].

— El tercero de los pasajes revela,
desde la memoria de los origenes,
una viva experiencia del poder de
Dios: «Tenia yo veintiséis afios —



repito—, la gracia de Dios y buen
humor: nada mas. pero asi como los
hombres escribimos con la pluma, el
Sefior escribe con la pata de la mesa,
para que se vea que es El el que
escribe: eso es lo increible, eso es lo
maravilloso. Habia que crear toda la
doctrina teoldgica y ascética, y toda
la doctrina juridica. Me encontré con
una solucion de continuidad de
siglos: no habia nada. La Obra
entera, a los ojos humanos, era un
disparatdn. Por eso, algunos decian
que yo estaba loco y que era un
hereje, y tantas cosas mas»[21].

Al margen de la perspectiva explicita
de cada uno, esos textos testimonian
indudablemente la desproporcion
entre las exigencias de la mision
fundacional y los medios humanos
para llevarla a cabo. Pero sirven
también para percibir el fundamento
esencial que Dios ha establecido para
ella: la condicion sacerdotal del
Fundador. El nacimiento del Opus



Dei no necesitaba tanto de su
experiencia humana y pastoral, que
con solo veintiséis afios de edad y
tres de ordenacion no podia ser tan
amplia como para concebir desde
ella la inmensa realidad eclesial que
estaba naciendo, sino que necesitaba
mas bien, como se ve, de su
sacerdocio. El Fundador era solo un
joven sacerdote: joven (su juventud
no parece ser obstaculo), pero
sacerdote (ese es el dato esencial). Y,
en cuanto sacerdote, capaz de
participar ministerialmente en las
acciones de Cristo como Cabeza de la
Iglesia: acciones en las que el
Redentor edifica y alimenta su
Cuerpo y lo dispone para continuar
la obra redentora. Aquel joven
sacerdote habra de fundar el Opus
Dei sin medios humanos, pero "con
sacerdocio ministerial”, es decir,
como poseedor del medio
sacramental con el que Cristo y el
Espiritu Santo dan vida sobrenatural
y eficacia salvifica a la Iglesia.



El cuarto texto, como hemos dicho,
nos conduce a consideraciones
mucho mas profundas aunque no
heterogéneas con lo anterior. Las
palabras del Beato Josemaria, que
descubren una intima accion
sobrenatural de Dios en su alma,
dicen asi:

«A mis sesenta y cinco afios, he
hecho un descubrimiento
maravilloso. me encanta celebrar la
Santa Misa, pero ayer me costo un
trabajo tremendo. jQué esfuerzo! Vi
que la Misa es verdaderamente Opus
Dei, trabajo, como fue un trabajo
para Jesucristo su primera Misa: la
Cruz. Vi que el oficio de sacerdote, la
celebracion de la Santa Misa, es un
trabajo para confeccionar la
Eucaristia; que se experimenta dolor,
y alegria, y cansancio. Senti en mi
carne el agotamiento de un trabajo
divino.



A Cristo también le costo esfuerzo. Su
Humanidad Santisima se resistia a
abrir los brazos en la Cruz, con gesto
de Sacerdote eterno. A mi nunca me
ha costado tanto la celebracion del
Santo Sacrificio como ese dia, cuando
senti que también la Misa es Opus
Dei. Me dio mucha alegria, pero me
quedé hecho migas.

Soy doctor en Teologia, y académico
de la Pontificia Academia Romana de
Teologia...; pero esto solo se ve
cuando Dios lo quiere dar. Y luego,
cuando se cuenta, se dice con la
verguenza de no haber sabido
entenderlo hasta entonces. Pero no
importa; ¢no habéis oido a San
Pablo?: gustosamente me gloriaré en
mis debilidades, para que habite en mi
el poder de Cristo.

No es cuestion de sentimientos, hijos.
Yo no siento nada: voy a contrapelo
casi siempre. No es sentir: es vivir de
amor y de fe»[22].



Sélo haremos una anotacion al texto,
relacionada directamente con el
punto que estamos estudiando,
aunque esas palabras se presten a
diversas consideraciones. El Beato
Josemaria narra un hecho
sobrenatural en el que ha entendido
y experimentado ("vi","senti") que la
celebracion de la Misa —accion
ministerial por excelencia— es
trabajo divino, operatio Dei, Opus
Dei. Dios le concedio en aquella
ocasion el don de comprender, de
modo nuevo, que en la accion
sacramental desarrollada en el Santo
Sacrificio se escondia una profunda
fuente de significado respecto de su
propia mision fundacional. No era
so6lo una consideracion ascética la
que hacia el Beato Josemaria con
aquellas palabras, sino que daba
testimonio de una evidencia
sobrenatural, clara en su forma pero
misteriosa en su raiz.



En lo que interesa a nuestra
investigacion, ese hecho nos hace
comprender que al Beato Josemaria,
como Fundador del Opus Dej, se le
concedio experimentar —en la
luminosidad del misterio— que el
nucleo mas central de su funcion
como sacerdote (confeccionar la
Eucaristia), guarda intima relacion
con la naturaleza especifica de su
fundacion. O dicho con otras
palabras que mas tarde
precisaremos: se le permitio
experimentar que la accion
ministerial en la que se edificay
alimenta la Iglesia (la realizacion del
Sacrificio), al ser verdaderamente
operatio Dei, opus Dei, es como el
analogatum princeps de su mision
fundacional. De su propio
sacerdocio, podemos deducir,
emerge la fuerza de su carisma
fundacional; y de la naturaleza de
ese carisma viene una luz sobre el
porqueé de su llamada a ser sacerdote
de Cristo.



B. Ser sacerdote: una mirada
teologica sobre el marco fundacional

La condicion sacerdotal —que en el
caso del Beato Josemaria Escriva es,
como acabamos de ver, el marco
esencial de su mision de Fundador—
encierra en si un contenido teoldgico
general, sobre el que también
debemos reflexionar. {Qué significa
teologicamente ser sacerdote? O
bien, en nuestro caso, ¢cuales son las
coordenadas teoldgicas de la
fundacion del Opus Dei? Estas
coordenadas son, en efecto, las
mismas que situan teologicamente la
persona del Fundador, pues la
fundacion, en cuanto acontecimiento
historico, es accion suya. Pero al
Fundador le caracteriza
teoldgicamente su condicion de
ministro de Cristo, es decir, su
participacion sacramental en la
capitalidad de Cristo respecto de la
Iglesia. Esta es, en consecuencia, la
cuestion que debemos tratar, que se



reduce a reflexionar sobre el
significado teoldgico de la expresion
«agere in persona Christi Capitis».

La férmula tradicional "agere in
persona Christi Capitis"[23] permite
expresar con exactitud la esencia de
la condicién ministerial, como la
capacidad de participar eficazmente,
a través de la recepcion del
sacramento del Orden, en las
acciones propias de la capitalidad de
Cristo respecto de la Iglesia.
Plantearse su significado teoldgico
requiere hacerse dos preguntas —
ipor qué puede un sacerdote
ejercitar eficazmente unas acciones
salvificas representando a Cristo
Cabeza?, ;cudl es la finalidad de
dicha capacidad?—, a las que
podemos responder brevemente.

¢Por qué puede un sacerdote
ejercitar eficazmente unas acciones
salvificas representando a Cristo
Cabeza?, ;cudl es el fundamento de



la eficacia ministerial? La respuesta
es una: la potestad recibida con el
sacramento. En virtud de la potestas
que se le ha entregado con el Orden,
el sacerdote participa de la eficacia
del mismo Cristo en la realizacion de
las acciones especificas de su
ministerio. Pero, ¢cudl es la finalidad
de dicha capacidad?, ¢para qué se le
entrega? También en este caso solo
hay una respuesta: para hacer
presente, como instrumento, la
accion redentora de Cristo; para
prolongar sacramentalmente su
mision salvifica: para dar vida a su
Cuerpo y sostener su mision.

Asi, pues, el fundamento de la
ministerialidad en cuanto
participacion en la capitalidad de
Cristo es la potestad recibida,
mientras que su finalidad es hacer
presente aqui y ahora, mediante
acciones especificas, la salvacion
como vida de la Iglesia (y en la
Iglesia, del mundo). "Agere in



persona Christi Capitis" significa
tanto una cosa como otra: el
fundamento y la finalidad del
ejercicio de la funcién ministerial. Se
contempla, por tanto, en esa formula
la sacramentalidad de las acciones
sacerdotales respecto a la vida de la
Iglesia. A ella esta por completo
referida la condicidon de ministro de
Cristo. En rigor teologico la
ministerialidad (participacion en la
capitalidad de Cristo) debe ser
definida como pura referencialidad
ad vitam Ecclesice , que a su vez dice
referencia a la vida del mundo. Esa
es la esencia de la funcion
ministerial, que aqui
denominaremos "eclesialidad™:
capacidad de dar participadamente
vida al Cuerpo de Cristo en la tierra,
con potestad y eficacia, para la
salvacion del mundo.

En Cristo Sacerdote la referencia a la
vida de la Iglesia se manifiesta y se
despliega como amor esponsal: su



capitalidad («Cristo es Cabeza de la
Iglesia, el Salvador de su Cuerpo» (Ef
5, 23) se traduce en su amor y
entrega por la Iglesia (5, 25), para
darle vida, es decir, para santificarla,
purificarla con el agua y la palabra,
hacerla santa e inmaculada (5,
26-27). Estas expresiones paulinas
unen de manera implicita la amorosa
donacién que hace Cristo de si
mismo con el don sacramental del
Espiritu Santo a la Iglesia. Ella es
Cuerpo de Cristo precisamente por
estar vivificada por el Espiritu de
Cristo. La Iglesia vive por el Espiritu.
La doctrina del Cuerpo Mistico, tan
querida a San Pablo, permite
expresar tanto la realidad teoldgica
de la Iglesia (la unidad organica, en
una vida unica, de la Cabeza con los
miembros y de éstos entre si), como
su origen (el don del Espiritu tras la
donacidn de la vida de Cristo).

La formulacion de esta doctrina en el
NT se presenta en conexion y, en



cierto modo, como una consecuencia
derivada de la capitalidad universal
de Cristo, otorgada por el Padre
«resucitandole de entre los muertos,
sentandole a su diestra en los cielos,
por encima de todo Principado,
Potestad, Virtud, Dominacion y de
todo cuanto tiene nombre no solo en
este mundo sino también en el
venidero. Bajo sus pies sometio todas
las cosas y le constituyo Cabeza
suprema de la Iglesia, que es su
Cuerpo, la Plenitud que lo llena
todo» (Ef1, 20-23). La capitalidad
universal de Cristo, consecuencia de
su sacrificio y su victoria, se
concentra, por asi decir, en su
capitalidad respecto de la Iglesia,
Cuerpo suyo en cuanto animada por
su Espiritu. Y esta unidad de dos
(Cristo y la Iglesia), que son una sola
cosa (Cabeza y Cuerpo) por tener un
mismo Espiritu y una misma vida (la
del Resucitado), no encuentra en San
Pablo otro modo mejor de ser
expresada que el de la unidad



fundada en el amor esponsal (cfr Ef
5, 29-32).

Asi, pues, la capitalidad universal de
Cristo, unico Sacerdote, inico
Mediador por Quien viene toda la
salvacion (cfr Heb 8, 1-6), se
"condensa” en su capitalidad
respecto a la Iglesia, a la que da su
vida para la vida del mundo. Y en
este sentido puede decirse también
que la capitalidad de Cristo se realiza
de hecho, historicamente, como
eclesialidad: como entrega esponsal
ad vitam Ecclesiae.

Llevando estas ideas a los sacerdotes,
ministros de Cristo, quienes en el
ejercicio de sus funciones especificas
actuan in persona Christi Capitis, es
decir, participan en su capitalidad
respecto de la Iglesia, debe decirse
que su ministerio exige radicalmente
ser realizado como entrega esponsal
a la Iglesia, y en ella a la mision
salvifica. La traduccidon de esa



realidad teoldgica al plano espiritual
y personal del ministro (es decir, lo
que debe caracterizar la conciencia
de ser ministro de Cristo, aqui y
ahora) consiste principalmente en: a)
amor indiviso a la Iglesia y su mision,
b) mentalidad de servicio a ambas, ¢)
fidelidad a la unidad organica de la
Iglesia en la que se funda la eficacia
de la mision.

II. El beato Josemaria, fundador
del Opus Dei: sentido de una vida y
un ministerio sacerdotalesS

En los apartados anteriores hemos
estudiado el marco de la vida y la
mision fundacional del Beato
Josemaria Escriva, que es su
sacerdocio: su condicion de
sacerdote de Jesucristo. Lo hemos
considerado a través de los
acontecimientos biograficos, y hemos
puesto de manifiesto la insercion en
ese marco sacerdotal de la mision
fundacional. Esta, como hemos visto,



no se identifica con el ejercicio del
ministerio del sacerdote-fundador,
pero nace y se desarrolla, por gracia
de Dios, sobre el fundamento de su
condicién ministerial. Finalmente,
hemos sefialado brevemente el
significado teoldgico y espiritual de
dicha condicién, en cuanto
participacion en la capitalidad de
Cristo. Hasta aqui ha llegado, en
consecuencia, nuestra reflexion
sobre el marco sacerdotal de la
fundacion del Opus Dei por el Beato
Josemaria.

Hecho ese analisis, que aporta ya una
importante luz acerca de la
naturaleza de la fundacion, vamos
ahora a invertir los términos, y
pasaremos a estudiar como se
adecua el contenido de la mision
fundacional a ese marco sacerdotal.
Es decir, después de estudiar como
Josemaria Escriva fue llamado por
Dios al sacerdocio para llegar a ser —
desde su condicion sacerdotal—



Fundador del Opus Dei, ahora
tratamos de ver como el origen y
desarrollo de aquella especifica
mision fundacional se articula y
desarrolla en torno al sacerdocio del
Fundador. Si el sacerdocio fue el
marco de la fundacion, ésta fue el
sentido de la vida y el ministerio
sacerdotales del Beato Josemaria.

A. Mision fundacional de un sacerdote
1. Los inicios de la fundacion

«Aquel 2 de octubre de 1928 se
abrieron para nuestro Fundador los
horizontes hacia los que el Sefior le
llamaba al confiarle el Opus Dei: una
movilizacion de cristianos que, en
todo el mundo, en todas las clases
sociales, a través de su trabajo
profesional desarrollado con libertad
y responsabilidad personales,
busquen la propia santificacion,
santificando al mismo tiempo, desde
dentro, todas las actividades
temporales, en un audaz proyecto de



evangelizacion para llevar a Dios
todas las almas»[24].

Las palabras citadas, escritas por
Mons. Alvaro del Portillo, Prelado del
Opus Dei, ofrecen una completa
descripcion de la mision recibida por
aquel joven sacerdote, D. Josemaria
Escriva, en Madrid, en la festividad
de los Santos Angeles Custodios, 2 de
octubre de 1928. Para recibirla en el
tiempo oportuno, decretado por Dios,
habia sido conducido hasta aquellas
circunstancias concretas de su
persona y su existencia. Y comenzo a
hacer lo que se le pedia: «Desde ese
momento (...) no tuve ya tranquilidad
alguna, y empecé a trabajar, de mala
gana, porque me resistia a meterme
a fundar nada; pero comencé a
trabajar, a moverme, a hacer: a
poner los fundamentos»[25]. Sobre
estas cuestiones historicas,
ampliamente tratadas en la
bibliografia sobre el Fundador, no
nos detendremos. Nos limitamos a



enfocarlas desde la perspectiva
global de nuestro trabajo, siguiendo
la linea de reflexion planteada.

En la impronta del carisma
fundacional se perfilaban con nitidez
los elementos esenciales de la mision
—compendiados esencialmente en el
texto de Mons. del Portillo con el que
hemos abierto este apartado—, y
cuyos principales aspectos podemos
destacar aun mas con palabras del
propio Fundador. Nos fijaremos,
para ello, en algunos pasajes de sus
obras que hacen referencia expresa a
los momentos iniciales de la
fundacion y son, por esa razén, como
un reflejo de la luz recibida el 2 de
octubre de 1928.

En el centro de la ensefianza del
Fundador encontramos el anuncio de
la llamada universal a la santidad,
como sefiala este pasaje de 1930:
«Hemos venido a decir con la
humildad de quien se sabe pecador y



poca cosa (...), pero con la fe de quien
se deja guiar por la mano de Dios,
que la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos llama el
Sefior, que de todos espera Amor: de
todos, estén donde estén; de todos,
cualesquiera que sea su estado, su
profesion o su oficio»[26].

El trabajo santificado y santificador
estaba contenido en el nucleo del
mensaje fundacional, no como
elemento accidental sino como punto
esencial: «El Sefior suscito el Opus
Dei en 1928 para ayudar a recordar a
los cristianos que, como cuenta el
libro del Génesis, Dios creo al
hombre para trabajar. Hemos venido
a llamar de nuevo la atencion sobre
el ejemplo de Jesus que, durante
treinta afios, permanecio en
Nazareth trabajando, desempefnando
un oficio. En manos de Jesus el
trabajo, y un trabajo profesional
similar al que desarrollan millones
de hombres en el mundo, se



convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de
salvacion»[27].

Bajo la luz de la mision recibida,
como se ve en este ultimo texto, la
figura del Dios-Hombre y el ejemplo
de su vida escondida es
particularmente elocuente. Asi
también lo manifiestan estas
palabras: «Esos afios ocultos del
Sefior no son algo sin significado, ni
tampoco una simple preparacion de
los afios que vendrian después: los
de su vida publica. Desde 1928
comprendi con claridad que Dios
desea que los cristianos tomen
ejemplo de toda la vida del Sefior.
Entendi especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Sefior quiere que muchas almas
encuentren su camino en los afios de
vida callada y sin brillo»[28].



Llamada universal a la santidad, a
través de la santificacion del trabajo
ordinario, siguiendo el ejemplo
luminoso de la vida escondida de
Cristo... Rasgos esenciales del
mensaje fundacional encomendado a
Josemaria Escrivd, a los que, siempre
bajo el resplandor dela vida y la obra
de Jesus, se afiade inseparablemente
otro: el deber apostolico del
cristiano: «No cabe disociar la vida
interior y el apostolado, como no es
posible separar en Cristo su ser de
Dios-Hombre y su funcion de
Redentor. El Verbo quiso encarnarse
para salvar a los hombres, para
hacerlos con El una sola cosa. Esta es
la razon de su venida al mundo: por
nosotros y por nuestra salvacion,
bajo del cielo, rezamos en el Credo.
Para el cristiano, el apostolado
resulta connatural: no es algo
afladido, yuxtapuesto, externo a su
actividad diaria, a su ocupacion
profesional. jLo he dicho sin cesar,
desde que el Sefior dispuso que



surgiera el Opus Dei! Se trata de
santificar el trabajo ordinario, de
santificarse en esa tarea y de
santificar a los demads con el ejercicio
de la propia profesion, cada uno en
su propio estado. El apostolado es
como la respiracion del cristiano: no
puede vivir un hijo de Dios, sin ese
latir espiritual»[29].

Esos nitidos rasgos de la mision y
mensaje fundacionales estan
recogidos con tono de formulacion
sintética, en un texto del Fundador,
en que hace notar también su
disposicion de obediencia a lo que
Dios le pide y su "resistencia” a
comenzar una nueva fundacion: «No
me interesaba ser fundador de nada.
Por lo que a mi persona y a mi
trabajo se referia, siempre he sido
enemigo de nuevas fundaciones.
Porque todas las antiguas
fundaciones, 1o mismo que las de
siglos inmediatos, me parecian
actuales. Ciertamente nuestra Obra



—1la Obra de Dios— surgia para hacer
que renaciera una nueva y vieja
espiritualidad de almas
contemplativas, en medio de todos
los quehaceres temporales,
santificando todas las tareas
ordinarias de esta tierra: poniendo a
Jesucristo en la cumbre de todas las
actividades honestas en las que los
hombres estdn comprometidos, y
amando este mundo, que huia del
Creador»[30].

Esa era la mision y la finalidad
esperada desde tantos afios atras por
el joven sacerdote, llamado ahora a
desarrollarla. i Mostraba aquella
mision en si misma, en su contenido,
que debia ser recibida y realizada
por un sacerdote? ¢Decian sus rasgos
esenciales necesaria relacion con la
condicion ministerial, es decir, con la
potestad de actuar eficazmente in
persona Christi Capitis para la vida
de la Iglesia y del mundo? La
respuesta a posteriori a esas



preguntas es, indudablemente,
afirmativa, pero si seguimos nuestra
metodologia y reflexionamos a partir
de los acontecimientos historicos no
es éste el momento de ofrecerla. Lo
que nos dicen los hechos es,
sencillamente, que aquel sacerdote
—(que esperaba conocer el porqué de
su llamada al sacerdocio—, conocida
la mision empezo «a trabajar, a
moverse, a hacer: a poner los
fundamentos». Comenzé a hacer lo
que debia, y 1o hizo segun su
condicion personal: como sacerdote.

D. Josemaria comenzo, en efecto, a
trabajar en aquella mision
sacerdotalmente : sin medios
humanos, pero con el medio
sobrenatural de su sacerdocio
ministerial. La fundacion del Opus
Dei, con su especifico mensaje de
santidad en cualquier estado y en las
ocupaciones de cada uno, nacia e
iniciaba asi su camino en la tierra.



Estos son los hechos y en ellos hemos
de buscar significados.

2. La eclesialidad de la tarea
fundacional

A través del trabajo incesante del
Fundador, el mensaje fundacional
fue extendiéndose poco a poco, con
dificultades pero activamente, entre
hombres y mujeres, laicos y
sacerdotes diocesanos, enfermos y
sanos, pobres y gentes con fortuna...
Los datos historicos muestran que los
primeros pasos y los primeros frutos
del Opus Dei estuvieron firmemente
asociados a la actividad ministerial
de D. Josemaria: a su predicacion, a
su atencion a la capellania del
Patronato de enfermos, a las horas
dedicadas al confesonario. D.
Josemaria es sacerdote, tiene un
trabajo pastoral determinado, se
relaciona sacerdotalmente con
numerosas personas de distintos
ambientes. En todos los ambitos de



su trabajo pastoral encuentra tierra
en la que sembrar y apoyar el
desarrollo de la mision fundacional,
la cual va siguiendo hasta
materialmente el camino de la
existencia sacerdotal del Fundador.
El Opus Dei comenzo su camino
sobre ese fundamento, ademas de
apoyarse firmemente sobre la base
menos visible pero mas decisiva de la
oracion, la Santa Misa, la penitencia
del Fundador y de otras personas a
las que él como sacerdote atiende y a
las que ruega esa ayuda.

He aqui dos ejemplos de los inicios
de su trabajo fundacional: «;Qué
medios puse yo? (...). Fui a buscar
fortaleza en los barrios mas pobres
de Madrid. Horas y horas por todos
los lados, todos los dias, a pie de una
parte a otra, entre pobres
vergonzantes y pobres miserables,
que no tenian nada (...). Y en los
hospitales, y en las casas donde habia
enfermos, si es que se puede llamar



casas a aquellos tugurios... (...). De
modo que fui a buscar los medios
para hacer la Obra de Dios en todos
esos sitios. Mientras tanto, trabajaba
y formaba a los primeros que tenia
alrededor (...). Fueron anos intensos,
en los que el Opus Dei crecia para
adentro sin darnos cuenta»[31]. «La
Obra esta saliendo adelante a base de
oracion: de mi oracion —y de mis
miserias— que a los ojos de Dios
fuerza lo que exige el cumplimiento
de su voluntad; y de la oracion de
tantas almas —sacerdotes y seglares,
jovenes y viejos, sanos y enfermos—,
a quienes yo recurro, seguro de que
el Sefior les escucha, para que recen
por una determinada intencion que,
al principio, sélo sabia yo. Y con la
oracion, la mortificacion y el trabajo
de los que vienen junto a mi: éstas
han sido nuestras unicas y grandes
armas para la lucha»[32].

La condicion ministerial y el propio
trabajo pastoral del Fundador son, en



esos afos de los inicios —como lo
seran ya siempre, adecuadamente a
las circunstancias de cada momento
—, un gran cauce por el que la
fundacion discurre y en el que
encuentra impulso sobrenatural para
progresar. Sin embargo, como es
l6gico, aunque intimamente
relacionados en su persona, no se
identifican el trabajo fundacional —
orientado de modo directo a difundir
en todos los &mbitos de la sociedad el
espiritu de la Obra que Dios le ha
encargado realizar—, y el ejercicio de
sus deberes pastorales concretos de
aquellos afios (como Capellan del
Patronato de Enfermos o, mas tarde,
como Rector del patronato de Santa
Isabel). Es decir, ni todo aquel
servicio pastoral de D. Josemaria
estaba dirigido a construir sobre esa
base el Opus Dei, ni todo el
crecimiento de la Obra procedia de
aquellos concretos encargos
pastorales. En realidad, lo
importante en esta cuestion es, a mi



entender, otra cosa que los hechos
s6lo muestran cuando se contemplan
en profundidad, y que consiste en la
condicion ministerial misma del
Fundador y en la realidad teologica
basica del ministerio, que hemos
denominado eclesialidad.

Asi hemos llamado, en efecto,
paginas atras a la forma historica de
realizarse la participacion
ministerial en la capitalidad de Cristo
con respecto a la Iglesia. Le dabamos
ese nombre porque la eclesialidad
consiste desde un punto de vista
teoldgico en la potestad y en la
obligacion de dar participadamente
vida sobrenatural a la Iglesia, para la
vida del mundo, y debe realizarse de
hecho como entrega esponsal a la
Iglesia y a su mision. En el plano de
la autoconciencia sacerdotal la
eclesialidad se manifiesta
principalmente, segun vimos, como
amor indiviso a la Iglesia,
mentalidad de servicio, fidelidad a su



unidad organica. Contempladas las
cosas desde esta perspectiva, lo
importante en nuestra cuestion no
consiste solo en comprobar que la
actividad fundacional de Josemaria
Escriva se apoyo de hecho en el
ejercicio de su funcidon ministerial —
como no podia ser de otro modo—,
sino en mostrar que la fundacion
realizada se caracterizo desde su
origen por los signos indudables de
la eclesialidad, y que estaba
enteramente orientada, en si misma,
en su propia realidad historica, en su
hacerse, al servicio de la mision
salvifica de la Iglesia.

Una fundacidn orientada por
completo hacia ese finy
caracterizada de hecho por esos
signos en su realizacion practica, esta
manifestando a viva voz su
enraizamiento originario en el
"suelo” sacerdotal. S6lo desde la
conciencia de eclesialidad propia de
un sacerdote identificado con su



ministerio se puede conducir y
desarrollar un organismo eclesial,
cuyas sefias manifiestas de identidad
sean precisamente los signos de la
eclesialidad. Que eso es lo que
caracteriza al Opus Dei desde su
origen es lo que hemos de mostrar.

Y eso es facilmente comprobable,
pues el Beato Josemaria supo
caracterizar inequivocamente y de
modo manifiesto su tarea
fundacional por el amor
incondicionado a la Esposa de Cristo,
por la entrega generosa a su servicio
y por la efectiva unidad con el
Romano Pontifice y con todos los
Pastores de la Iglesia. Los hechos que
avalan esta afirmacion son notorios y
los testimonios abundantes. Entre
otros, los de numerosos obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas que
conocieron los primeros pasos del
trabajo fundacional de D. Josemaria,
y dan fe de lo que para ellos era
particularmente significativo: la



profundidad de su amor y su entrega
al servicio de la Iglesia. Pienso que
esos testimonios constituyen un
importante elemento de reflexion
para nuestra materia. Pongamos
unos cuantos ejemplos (en los que
subrayamos algunas palabras
significativas).

El antiguo Arzobispo de Valencia,
Mons. José Maria Garcia Lahiguera
—persona con fama de santidad,
cuyo proceso de canonizacion ha
sido incoado—, tuvo conocimiento de
la fundacion que estaba llevando a
cabo D. Josemaria Escriva en 1932 a
través del propio Fundador, y
remontandose a esa fecha escribio:
«Yo estaba fuertemente conmovido
de lo que iba oyendo y comprendi
enseguida que el Padre estaba
iniciando algo verdaderamente
trascendental, de Dios. Era un
panorama de apostolado y servicio a
la Iglesia que atraia, maravilloso . (...)
Su amor a la Iglesia de Dios era tan



grande que, de modo natural,
estimulaba y alentaba todas las
instituciones surgidas para llevar
almas a Dios. (...) Pero si quisiéramos
destacar algun campo en el que su
amor a la Iglesia encontraba lugar
para expansionarse —ademas, como
digo, de la Obra que Dios le habia
encomendado—, podemos afirmar
que fue el clero diocesano uno de los
principales objetivos de sus afanes
apostolicos»[33].

Mons. Pedro Cantero Cuadrado, que
fue Arzobispo de Zaragoza, amigo del
Beato Josemaria desde 1930,y
remontandose también a esas fechas
tempranas de la fundacion, relata:
«Josemaria era un sacerdote con
gran espiritu de oracion y amor a
Dios, y con una gran entrega (...). No
le movia otro pensamiento que la
plena dedicacion al servicio de la
Iglesia, donde y en el modo en que
Dios le habia llamado. (...) Otra de las
notas de su espiritu era el amor a la



Iglesia, pero no a una Iglesia
idealizada, sino a la Iglesia real,
histdrica, a la que hemos de
entregarnos con obras de servicio y
de fidelidad. (...) Amaba Josemaria
entrafiablemente a la Iglesia. Y la
amaba con obras de servicio. En
primer lugar, el amor a la Iglesia
llenaba su vida interior: era
constante su oracion por el Papa, por
los Obispos de todo el mundo, por los
sacerdotes, por la unidad de todos los
hombres bajo un solo credo y bajo un
solo Pastor»[34].

El Cardenal José Maria Bueno
Monreal, que dirigio la diocesis de
Sevilla largos afios y que también
conocio al Beato Josemaria desde los
primeros tiempos de la fundacion,
refiriéndose al trabajo del Fundador
en sus afios romanos escribe: «Su
presencia en los ambientes
eclesidsticos romanos, siempre
actual, fue a la vez tan discreta como
lo habia sido en Madrid. Esto le



permitio servir a la Iglesia con un
trabajo callado e intenso, y llevar a
cabo el Opus Dei, sin desviarse de lo
que constituia y daba sentido mas
hondo a su vida. (...) Creo que
destacaba su fe en la Iglesia. Y dentro
de este tema, su fe incondicional al
Magisterio eclesiastico (...). Su amor
a la libertad no encontraba obstdculo
a la hora de obedecer pronta y
fielmente al Papa. Tenia la mas
rendida obediencia a la
Jerarquia»[35].

El antiguo Obispo de Ciudad Real,
Mons. Juan Hervas Benet, al que se
debe la fundacion de los Cursillos de
Cristiandad, ha sefialado: «A lo largo
de estos afios de trato con Monsefior
Escriva y su Obra (...) la actividad de
D. Josemaria estaba constantemente
dirigida a poner los fundamentos
ascéticos, formativos y apostolicos
del Opus Dei. Sin embargo, quiero
hacer constar también que su celo
sacerdotal no se cerraba en su propia



Obra, sino que movido por su
ejemplar caridad pastoral (...) se
volcaba sobre todos los que llevan el
peso de los problemas de la Iglesia
(...) No perdio nunca de vista cudl era
el objetivo de todas sus actividades:
servir a la Iglesia»[36].

Se podrian prolongar las citas y
abundar en el relato de los hechos,
pero no es necesario hacerlo por la
notoriedad de la cuestion. Y tampoco
es preciso, por idéntica razon,
detenernos en los numerosos pasajes
de las obras del Beato Josemaria en
los que se refiere explicitamente a su
amor a la Iglesia y a su afan de
servicio[37]. Solo quiero, por
excepcion, mencionar un importante
testimonio sobre esta "pasion
dominante" suya —como la
denomina Mons. Alvaro del
Portillo[38] — de «servir a la Iglesia
sin servirse de ella» o de «servir a la
Iglesia como la Iglesia quiere ser
servida». Es precisamente Mons. del



Portillo quien ha escrito del Beato
Josemaria: «Afirmaba con
desarmante sencillez que amaba el
Opus Dei en la medida en que
sirviera a la Iglesia. jCuantas veces le
he oido exclamar: «Si el Opus Dei no
sirve a la Iglesia, jno me
interesal!»[39]. Y ha relatado como en
dos momentos de la vida del
Fundador (uno en los afios treinta y
otro en la década de los cuarenta),
Dios puso a prueba su espiritu
sobrenatural justamente en relacion
al servicio del Opus Dei a la Iglesia,
pidiéndole un sacrificio semejante al
de Abraham: el holocausto de la Obra
que le habia encomendado. Tras las
duras pruebas, Dios le confirmo
inmediatamente en la tarea: el Opus
Dei seguiria adelante en servicio de
la Iglesia, del Papa y de todas las
almas[40].

Podemos cerrar aqui esta etapa de
nuestro estudio, en la que hemos
comprobado que las sefias de



identidad de la obra fundacional del
Beato Josemaria son, en efecto, desde
su origen, los signos de la
eclesialidad. La mision recibida el 2
de octubre de 1928, con su contenido
espiritual y pastoral especifico, fue
llevada a cabo bajo la impronta del
amor y del servicio a la Esposa de
Cristo. Apoyado desde el primer
instante en la condicién ministerial
del Fundador y en su profundisima
conciencia de ser sacerdote de
Jesucristo, el Opus Dei nacio y crecio
por todo el mundo hasta el dia de
hoy ad vitam Ecclesiae, para hacer
llegar a todos los hombres —a través
de su espiritualidad y de sus modos
apostolicos especificos— esa misma
vida que nos ha alcanzado el
Redentor.

B. La figura del fundador desde la
naturaleza de la misién fundacional

Llegamos al punto final de nuestro
estudio, en el que conectamos de



nuevo con la pregunta que lo
iniciaba y que volvemos a recordar:
"¢En qué modo y por qué razon,
salvada la libre Voluntad divina
dispositiva y siempre dentro de la
presente economia de la salvacion,
era condicidon necesaria la
participacion ministerial del Beato
Escriva en la capitalidad de Cristo
para ser Fundador del Opus Dei?".
Hasta ahora hemos ido acercandonos
a esta meta siguiendo la via historica
—1lo que de hecho ha sucedido—y
preguntandonos por los significados
teoldgicos. En cierto modo, hemos
reflexionado sobre la logica o
conveniencia externa de los
acontecimientos, con un esquema de
pensamiento que sonaria asi: "si el
Fundador reunia esas caracteristicas
es logico que la fundacion tenga
éstas"... Y hemos comprobado que,
en efecto, es asi: el desarrollo de la
mision fundacional manifiesta, desde
su origen, una honda congruencia



con la condicién sacerdotal del Beato
Josemaria.

Ahora nos esforzamos por ir algo
mas alla. La pregunta mencionada
plantea la cuestion de si —ademas de
esa conveniencia externa— existe
una correlacion interna entre la
naturaleza de la misién fundacional
del Beato Josemaria y su condicion
de sacerdote, y cOmo expresarla.
Hasta aqui hemos considerado la
mision a partir del sacerdocio de D.
Josemaria y en relacion con él, o, por
decirlo de otro modo hemos mirado
la naturaleza de la fundacion a la luz
del Fundador. Ahora, en cambio,
tratamos de contemplar la figura del
Fundador tomando ocasion de la
mision: queremos proyectar la luz
que se desprende de la obra
fundacional sobre quien la llevo a
cabo, para comprender mejor la
exigencia de que estuviera dotado de
la condicion sacerdotal. Nos



conformaremos con sefialar algunas
lineas de reflexion.

«¢Por qué me hice sacerdote? Porque
crel que era mas facil cumplir una
voluntad de Dios, que no conocia.
Desde unos ocho afios antes la
barruntaba, pero no sabia qué era, y
no lo supe hasta 1928. Por eso me
hice sacerdote». La pregunta y su
respuesta van, como vemos, al
nucleo de nuestra cuestion, y
sugieren la existencia de esa logica
interna a la que nos hemos referido.
¢Puede ser razonada mas
detenidamente una vez que
conocemos la naturaleza y las
caracteristicas segun las cuales se ha
realizado historicamente aquella
voluntad de Dios?

La linea de reflexion que ha de
seguirse tiene un doble momento: se
deben analizar los aspectos o rasgos
fundamentales de la fisonomia del
Opus Dej, a los que, en parte, ya



aludiamos en paginas anteriores;
pero también se ha de tener presente
que estamos moviéndonos dentro de
esta concreta economia salvifica, la
cual posee sus propias y
determinadas caracteristicas. Es,
pues, necesario poner la atencion
ante todo en ésta para poder
considerar luego como se inserta en
ella la fisonomia del Opus Dei, y dar
finalmente una respuesta a la
cuestion formulada.

En su mas profunda raiz la presente
economia de la salvacion se
caracteriza por su plena orientacion
hacia Cristo: ésa es la clave de su
identidad, en la que también se
encuentra toda la luz que
precisamos. La entera historia de la
salvacion es esencialmente
cristocéntrica, pues tanto su origeny
fundamento, como su fin y todo su
contenido constituyen el despliegue o
manifestacion historica del misterio
del Salvador. El es, en efecto, el



Camino, la Verdad y la Vida (Jn 14, 6),
y ninguna realidad creada, sea
natural o sobrenatural, tiene
significado al margen de EL

Asi como todo lo humano, y en
general todo cuanto existe, ha de ser
comprendido bajo la luz de Cristo y
en referencia a Fl, asi también Cristo
mismo debe ser contemplado bajo la
luz de su misidn redentora, pues su
ser de Dios-Hombre y su funcion de
Redentor[41] son inseparables y
mutuamente iluminantes. El misterio
del Hijo de Dios encarnado —es
decir, la estructura y la sustancia de
la presente economia salvifica— es
misterio de redencion, convertido en
realidad histdrica a través de la vida,
muerte sacrificial y resurreccion de
Cristo. Esto quiere decir, si se
considera con atencion, que la
sustancia teoldgica de la economia
salvifica divina ha sido conformada
histéricamente como sacerdocio y
accion sacerdotal de Jesus. La



fisonomia del misterio de la
encarnacion redentora del Verbo, lo
que de él vemos y en €l se nos
manifiesta acerca de Dios y del
hombre, esta historicamente
expresado como ser y mision
sacerdotales. En el sacerdocio de
Jesucristo, ejercitado a lo largo de
toda su vida —pues El es siempre el
Hijo Redentor— y plenificado en su
muerte y resurreccion, esta
misteriosamente concentrada y
realizada la voluntad salvifica
divina. El resplandor que ilumina la
obra redentora y que, desde ella, se
derrama sobre la amorosa accion
creadora llenandola con su claridad,
es la luz de Cristo Sacerdote que se
entrega a si mismo ut vitam habeant,
et abundantius habeant (Jn 10, 10).

Esta economia salvifica de fisonomia
sacerdotal subsiste historicamente en
la Iglesia y se prolonga hasta el fin de
los tiempos a través de la Iglesia. E1

Cuerpo de Cristo, unido a su Cabezay



animado por el Espiritu Santo, es —
ya ahora en la tierra y después,
perfectamente, en el cielo—
expresion del misterio del Verbo
encarnado. Por esta razon, se puede
afirmar también que la dimension
teoldgica mas profunda del misterio
de la Iglesia como pueblo de Dios es
su condicion de pueblo sacerdotal,
consagrado a imagen de Cristo para
continuar con El su mision
redentora. La Iglesia se conoce a si
misma como una organica
conjuncion de dones y funciones,
jerarquicamente estructurada —
ministros y laicos, sacerdocio
ministerial y sacerdocio bautismal—,
al servicio de la mision salvifica
comun, para la vida del mundo. En la
potestad y eficacia salvifica del
sacerdocio ministerial, que esta
esencialmente al servicio del
sacerdocio comun de todos los fieles,
descansa y se alimenta la vitalidad
de la Iglesia. A través de los ministros
consagrados, quienes participan



sacramentalmente en la autoridad y
en la accion de Cristo Cabeza de la
Iglesia, viene la vida y la eficacia a
todos los miembros del Cuerpo. El
ser y la mision sacerdotales de la
Esposa de Cristo estan, pues,
historicamente sostenidos en el
ejercicio de las funciones especificas
del ministerio consagrado.

Estos breves trazos de la teologia de
la Iglesia son suficientes para nuestro
propdasito. Con ellos hemos querido
situar el plano en el que debe ser
considerada la fisonomia del Opus
Deij, para tratar de descubrir en ella
la luz que arroja sobre la figura de su
Fundador. ;Cuales son sus rasgos
fundamentales? Sin &nimo de
extendernos en este punto, y
tomando algunas ideas de un
conocido estudio sobre el Opus
Dei[42], cabria describir
sintéticamente dicha fisonomia en
base a diversos factores evidentes
como, por ejemplo, la variedad y



multiplicidad de sus miembros
(varones y mujeres; célibes y
casados; sacerdotes y seglares que
desarrollan una accion apostolica
comun, en unidad organica e intima
cooperacion desde las respectivas
funciones de unos y otros; personas
dotadas de plena libertad en las
cuestiones profesionales, sociales y
politicas;...). Es también patente en el
Opus Dei la universalidad o
internacionalidad de quienes lo
componen y de sus actividades
apostolicas de formacion, asi como
su organizacion unitaria e
interdiocesana. Junto a estos
aspectos por asi decir mas externos o
inmediatos, existen otros rasgos
fisonomicos institucionales mas
internos o mediatos, aunque también
patentes, como son su mensaje de
santificacion en medio del mundo y
de impregnacion de los quehaceres y
realidades temporales con el espiritu
del Evangelio; su ensefianza sobre el
trabajo como insercion en el mundo



y como instrumento para llevar a él
el espiritu de Cristo; el sentido
vocacional de la existencia cristiana,
entendida como radical compromiso
de fe y, en consecuencia, como
seguimiento e imitacion de Cristo en
el trabajo diario y en la condicién del
existir en medio del mundo; la
decidida llamada a la santidad
personal que extiende por el mundo;
la proclamacion de la dimension
apostolica esencial de la vida
cristiana, como contribucion
personal a la tarea redentora...

¢Qué expresan esos rasgos
fisondmicos? ¢De qué "sustancia”
teoldgica es manifestacion historica
esa organica e inseparable unidad de
sacerdotes y seglares, entregados en
medio del mundo y en el ejercicio de
la propia profesion u oficio a la
empresa de seguir fielmente a Cristo
y continuar su mision para la vida
del mundo? En cierta ocasion, para
expresar la naturaleza de la mision



fundacional a la que Dios le llamaba,
y hablando en tono coloquial
aunque, como es logico, desde la
plenitud de su carisma fundacional,
el Beato Josemaria describio el Opus
Dei como «una partecica de la
Iglesia»r[43]. En su seno late, en
efecto, y de eso hablan los rasgos que
hemos mencionado, el misterio
mismo de la Iglesia como fuerza
conformadora e impulso vital: esa es
la realidad teologica substante del
Opus Dei desde el 2 de octubre de
1928, y asi lo ha entendido y
proclamado la Suprema Autoridad
eclesiastica al erigirlo como
Prelatura personal.

Pero alli donde el misterio de la
Iglesia se hace historicamente
presente con sus elementos
constitutivos esenciales y con toda su
eficacia redentora es también
necesaria, en la presente economia
salvifica, la presencia fundante del
ministerio ordenado. En el origen del



Opus Dei, como signo y sello de su
precisa naturaleza eclesioldgica, era
preciso que estuviera un sacerdote:
un hombre capaz de obrar in persona
Christi Capitis, que se supiese
llamado al ejercicio del ministerio, y
llamado también a llevar sobre si,
con sus dones ministeriales y
carismaticos, la tarea fundacional.
«;Para qué me hice sacerdote?», se
preguntaba el Beato Josemaria. Por
exigencia de la naturaleza teoldgica
de la mision fundacional que Dios le
encomendaba, podemos contestar.
Esa es, como veniamos buscando, la
luz que la mision fundacional arroja
sobre la condicion del Fundador.

Antonio Aranda

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz




[1] El planteamiento de nuestro
trabajo guarda cierta relaciéon con lo
que ha escrito Pedro Rodriguez en
las pp. 73-82 de su estudio: El Opus
Dei como realidad eclesiologica,
publicado dentro del volumen
colectivo: "El Opus Dei en la Iglesia",
Rialp, Madrid 1993. En la p. 73 de ese
trabajo se lee: «El carisma
fundacional que recibio Josemaria
Escriva (...) recaia sobre un «ministro
sagrado», un sacerdote de Cristo», y
en la correspondiente nota 92, entre
otras cosas, sefala: «Vistas las cosas
en perspectiva historica y desde la
consideracion de la estructura de la
Iglesia, la condicion de sacerdote del
Fundador del Opus Dei aparece no ya
como disposicidn, sino como esencial
para fundar y presidir la institucion
que finalmente vio la luz el 2 de
octubre de 1928. De hecho, Josemaria
Escriva «se sabia» Fundador del
Opus Dei precisamente en cuanto
sacerdote». Esta es, precisamente, la



cuestion que queremos analizar
aqui.

[2] Es sabido que el Beato Josemaria
se "resistia" a hablar de si mismo —
de su vida, de la accién de Dios en
ella, de sus obras— por humildad, y
que solo "cedia" en este punto por
exigencias de la caridad y de la
obediencia. Las referencias
autobiograficas se encuentran aquiy
alla en diversos pasajes de sus
escritos, asi como en palabras suyas
pronunciadas por distintos motivos,
a veces, por ejemplo, como respuesta
a alguna pregunta directa sobre esas
cuestiones. Todo esos textos tienen
gran valor para biografos e
historiadores, y muchos de ellos
estan ya recogidos sustancialmente
en algunas semblanzas y biografias
publicadas, a las que nos remitimos.

[3] Palabras en Lima (Peru), el 26-
VII-1974 (AGP, P04, vol. IV, pp.
398-399); cfr. A. DEL PORTILLO, Una



vida para Dios, Rialp, Madrid 1992, p.
29, nota 24. (Citaremos en adelante
esta obra como: "Una vida para
Dios").

[4] Palabras en Roma, el 28-111-1973
(AGP, P01, 1973, p. 310); cfr. "Una
vida para Dios", p. 28, nota 22.

[5] Meditacion Los pasos de Dios, 14-
[1-1964 (AGP, P01, 1976, p. 853); cfr.
"Una vida para Dios", p. 27, nota 17.

[6] Palabras en Lima (Peru), el 26-
VII-1974 (AGP, P04, vol. IV, pp.
395-397); cfr. "Una vida para Dios", p
27,n. 18.

[7] Meditacidon Los caminos de Dios,
19-111-1975 (AGP, P01, 1975, pp.
800-801); cfr. "Una vida para Dios", p.
28, nota. 20.

[8] Cfr. F. GONDRAND, Al paso de
Dios. Josemaria Escriva de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1985, pp. 33-34; P. BERGLAR, Opus



Dei. Vida y obra del Fundador
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid 1987, pp. 38-39; A. SASTRE,
Tiempo de caminar. Semblanza de
Monserior Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 50-52.

[9] Meditacion Los caminos de Dios,
o.c.; cfr. "Una vida para Dios", p. 28,
nota 20.

[10] Meditacion Los pasos de Dios, 14-
[1-1964 (AGP, P01, 1976, p. 856); cfr.
"Una vida para Dios", p. 28, nota. 21.

[11] Ibid.; cfr. "Una vida para Dios", p.
31, nota 29.

[12] Cfr. los datos recogidos
sintéticamente en: A. DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, (realizada por C. Cavalleri),
Rialp, Madrid 1993, pp. 69-70.

[13] Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, Rialp, Madrid
1980, 13?2 ed., n. 118.



[14] «He concebido siempre mi labor
de sacerdote y de pastor de almas
como una tarea encaminada a situar
a cada uno frente a las exigencias
completas de su vida, ayudandole a
descubrir lo que Dios, en concreto, le
pide, sin poner limitacion alguna a
esa independencia santa y a esa
bendita responsabilidad individual,
que son caracteristicas de una
conciencia cristiana. Ese modo de
obrar y ese espiritu se basan en el
respeto a la trascendencia de la
verdad revelada, y en el amor a la
libertad de la humana criatura.
Podria afiadir que se basa también
en la certeza de la indeterminacion
de la historia, abierta a multiples
posibilidades, que Dios no ha querido
cerrar» (Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1978, 152 ed., n.99; el
subrayado en éste y en los textos
siguientes es nuestro).

[15] «Quiza alguno piense que soy un
ingenuo. No me importa. Aunque me



califiquen de ese modo, porque
todavia creo en la caridad, os
aseguro que ijcreeré siempre! Y,
mientras El me conceda vida,
continuaré ocupadndome —como
sacerdote de Cristo— de que haya
unidad y paz entre los que, por ser
hijos del mismo Padre Dios, son
hermanos; de que la humanidad se
comprenda; de que todos compartan
el mismo ideal: jel de la Fe!» (Amigos
de Dios, Rialp, Madrid 1980, 62 ed., n.
174).

[16] «Quiza penséis en tantas
injusticias que no se remedian, en los
abusos que no son corregidos, en
situaciones de discriminacion que se
trasmiten de una generacion a otra,
sin que se ponga en camino una
solucion desde la raiz. No puedo, ni
tengo por qué, proponeros la forma
concreta de resolver esos problemas.
Pero, como sacerdote de Cristo, es
deber mio recordaros lo que la
Escritura Santa dice. (...). Un hombre



0 una sociedad que no reaccione ante
las tribulaciones o las injusticias, y
que no se esfuerce por aliviarlas, no
son un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazon de
Cristo. Los cristianos —conservando
siempre la mas amplia libertad a la
hora de estudiar y de llevar a la
practica las diversas soluciones y, por
tanto, con un légico pluralismo—,
han de coincidir en el idéntico afan
de servir a la humanidad. De otro
modo, su cristianismo no sera la
Palabra y la Vida de Jesus: sera un
disfraz, un engafo de cara a Dios y
de cara a los hombres» (Es Cristo que
pasa, o.c., n. 167).

[17] «Pensad lo que prefirais en todo
lo que la Providencia ha dejado a la
libre y legitima discusion de los
hombres. Pero mi condicion de
sacerdote de Cristo me impone la
necesidad de remontarme mas alto, y
de recordaros que, en todo caso, no
podemos jamas dejar de ejercitar la



justicia, con heroismo si es
preciso» (Amigos de Dios, o.c., n.
170).

[18] Sobre los aspecto histdricos de
esa fecha fundacional, cfr. P.
BERGLAR, o.c., pp. 67-76; A. SASTRE,
0.C., pp- 90-99; sobre aspectos mas
teoldgicos, cfr. J. L. ILLANES, Dos de
octubre de 1928: alcance y significado
de una fecha en "Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer y el Opus Dei",
Eunsa, Pamplona 1985, pp. 65 ss.; A.
DE FUENMAYOR-V. GOMEZ-
IGLESIAS-]. L. ILLANES, Itinerario
juridico del Opus Dei. Historiay
defensa de un carisma, Eunsa,
Pamplona 1989, pp. 25-36.

[19] Conversaciones con Mons.
Escrivda de Balaguer, o.c., n. 32.

[20] Amigos de Dios, o.c., n. 54.

[21] Meditacion En un dos de octubre,
2-X-1962 (AGP, P01, 1972, p. 987); cfr.
"Una vida para Dios", p. 34, nota. 32.



[22] AGP, P01, 1975, p. 226. Cfr S.
BERNAL, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, 62 ed., pp. 80-81 (no incluye los
dos ultimos parrafos de la cita).

[23] Cfr. B. D. MARLIANGEAS, Clés
pour une théologie du ministere. In
persona Christi. In persona Ecclesic,
Paris 1978; G. RAMBALDI, Alter
Christus, in persona Christi, personam
Christi gerere. Nota sull'uso di tali e
simili espressioni nel magistero da Pio
XI al Vaticano II e il loro riferimento
al carattere en «Teologia del
sacerdocio», vol V, Burgos 1973.

[24] A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
(realizada por C. Cavalleri), Rialp,
Madrid 1993, p. 72.

[25] Meditacion En un dos de octubre
2-X-1962 (AGP, P01, 1972, p. 987); cfr.
"Una vida para Dios", p. 34, nota 32.



[26] Carta, 24-111-1930, n. 2; cfr. "Una
vida para Dios", p. 70, nota 2.

[27] Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, o.c., n. 55.

[28] Es Cristo que pasa, o.c., n. 20.
[29] Ibid., n. 122.

[30] Carta, 4-1X-1951, n. 3; cfr. "Una
vida para Dios", p. 91, nota 6.

[31] Meditacion Los caminos de Dios,
19-111-1975, o.c; cfr. "Una vida para
Dios", p. 35, nota 33.

[32] Carta, 11-111-1940, n. 32; cfr. "Una
vida para Dios", pp. 37-38, nota 36.

[33] Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Palabra, Madrid 1991,
n. 1: Mons. José Maria Garcia
Lahiguera, pp. 15, 29-30.

[34] Ibid., n. 2: Mons. Pedro Cantero
Cuadrado, pp. 16, 32, 49.



[35] Ibid., n. 3: Cardenal José Maria
Bueno Monreal, pp. 34, 36-37.

[36] Ibid., n. 5: Mons. Juan Hervas
Benet, pp. 42-43.

[37] Baste con un ejemplo: «La unica
ambicion, el unico deseo del Opus
Dei y de cada uno de sus hijos es
servir a la Iglesia como ella quiere
ser servida, dentro de la especifica
vocacion que el Sefior nos ha dado
(Carta, 31-V-1943, n. 1; cfr. "Una vida
para Dios", pp. 93-94, nota 12). Cfr.
Conversaciones, nn. 47, 60; Amigos de
Dios, nn. 11, 117, 196, 316; Camino, n.
519; Surco, n. 351; Forja, nn. 138, 584.
Cfr también, "Una vida para Dios",
pp- 40-42, 69-88, 103-108, 205-210.

[38] "Una vida para Dios", p. 103.
[39] Ibid., pp. 105-106.

[40] Cfr ibidem, pp. 106-107.



[41] Este principio teoldgico
fundamental es también bdasico en la
ensefianza del Fundador del Opus
Dei, de quien tomamos la
formulacion: «No es posible separar
en Cristo su ser de Dios-Hombre y su
funcion de Redentor. El Verbo se hizo
carne y vino a la tierra ut omnes
homines salvi fiant (cfr 1 Tim 11, 4),
para salvar a todos los hombres. Con
nuestras miserias y limitaciones
personales, somos otros Cristos, el
mismo Cristo, llamados también a
servir a todos los hombres» (Es Cristo
que pasa, n. 106). Como hemos
escrito en otra parte, «en esta frase se
advierte un presupuesto esencial del
pensamiento cristocéntrico del Beato
Josemaria: la absoluta
inseparabilidad entre ser y funcion
de Cristo, principio teoldgico basico
que alimenta constantemente su
espiritualidad. Explicita o
implicitamente, este principio, al que
puede calificarse de estructural
dentro del proceso reflexivo del



Beato Josemaria, mantiene una
presencia iluminante en todos sus
escritos. De esa luz se beneficia
también por entero la vision que el
Beato tiene de la Iglesia y de la
existencia cristiana. Puede afirmarse,
en efecto, que, en su pensamiento, la
unidad indestructible entre sery
funcion expresa teologicamente la
identidad de Cristo, la de su Cuerpo
que es la Iglesia, y la de sus
miembros que son los cristianos» (El
cristiano, alter Christus, ipse Christus
en el pensamiento del Beato Josemaria
Escriva) en "Santidad y Mundo.
Estudios en torno a las ensefianzas
del Beato Josemaria Escriva" (Actas
del Congreso Internacional celebrado
en Roma, Roma 12-14 de octubre de
1993), EUNSA, Pamplona 1996, p. 167.

[42] Cfr. A. DE FUENMAYOR — V.
GOMEZ-IGLESIAS — J.L. ILLANES,
Itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 39-37.



[43] Cfr. P. RODRIGUEZ, El Opus Dei
como realidad eclesiologica en P.
RODRIGUEZ — F. OCARIZ — J.L.
ILLANES, "El Opus Dei en la Iglesia",
Rialp, Madrid 1993, p. 22.

Antonio Aranda

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-
jesucristo/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/

	Sacerdote de Jesucristo

