
opusdei.org

Sacerdote de
Jesucristo

Estudio de Antonio Aranda,
profesor de la Facultad de
Teología de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz,
publicado en "Romana", nº 17
(1993).

02/06/2015

Sobre la misión eclesial del beato
Josemaría Escrivá, fundador del
Opus Dei

Introducción: Hechos históricos,
significados reológicos



Allí donde la Voluntad salvífica de
Dios se manifiesta explícitamente
ante la conciencia creyente, bien sea
a través de los cauces comunes de la
Iglesia, bien a través del cauce
particular de una persona escogida,
tiene lugar un acontecimiento de
naturaleza no sólo histórico-
temporal sino también teológica. Es
decir: aquel acontecimiento posee
una realidad y un significado que
piden ser considerados tanto a la luz
de la historia como, sobre todo, bajo
la luz de la fe. Debe ser analizado de
acuerdo con su inserción en la entera
historia de la salvación.

Dios ha establecido eternamente una
ordenación de sus acciones respecto
a los hombres, una oikonomía en la
que se expresan y se despliegan
amorosamente en favor nuestro los
misterios de la theologia, como
marco permanente e inmutable de su
donación. Si el pensamiento cristiano
puede reflexionar sobre el



significado teológico de los hechos
históricos, o incluso concebir una
verdadera teología de la historia —
producto intelectual típicamente
cristiano— es, precisamente, por su
profunda certeza de fe de que el
hombre y toda la realidad creada
han sido concebidos y queridos por
Dios dentro de aquel marco, y hallan,
por tanto, su fuente última de sentido
en la generosa e indebida
comunicación de la Vida trinitaria a
la criatura amada: al hombre, amado
en el Amado, elevado y llamado en
Cristo por el Espíritu Santo a la
condición de hijo del Padre.

El misterio del Dios-Hombre,
plenitud de la donación trinitaria es,
en consecuencia, la luminaria
encendida para que alcancemos bajo
su resplandor el conocimiento del
"misterio del Padre y de su amor" y
conozcamos también el misterio de
nuestra propia condición y destino
filial. Jesucristo es la luz que ilumina



a todo hombre que viene a este
mundo (Jn 1, 9). En su vida, muerte y
resurrección, y en el Don del Espíritu
Santo que desde ellas se derrama
sobre el hombre redimido, está la
clave de la economía salvífica y de la
historia humana que se construye
sobre ella. Y así, cualquier
acontecimiento que pertenezca a este
ámbito —cualquier acontecimiento
portador y testigo de la
sacramentalidad de la Iglesia—, ha
de ser acogido y estudiado en
referencia a Cristo y su misión, en
referencia también a su Cuerpo que
prolonga su presencia y su eficacia
salvífica hasta el fin de los tiempos.

La vocación sacerdotal y la misión
fundacional del Beato Josemaría
Escrivá constituyen, en su unidad, de
la que hablaremos, un
acontecimiento de esas
características, en el que nos
proponemos profundizar.
Analizaremos el contenido de los



datos históricos para preguntarnos,
sobre esa base, por la cuestión
teológica subyacente, que podría ser
formulada así: "Si, como prueban los
estudios biográficos y las
investigaciones históricas, Dios llamó
a Josemaría Escrivá en primer lugar
al sacerdocio como vía o condición
para llamarle luego a fundar el Opus
Dei, estableciéndose así una evidente
relación de continuidad temporal y
de causalidad (mutua exigencia)
entre su vocación sacerdotal y su
misión fundacional, ¿cómo expresar
el fundamento de la correlación
teológica que acompaña e ilumina
esa relación histórica?". O bien:
¿cómo interpretar teológicamente
que hubiese de ser llamado al
sacerdocio antes y en absoluta
referencia a la sucesiva misión
fundacional?

Estos enunciados nos ponen ante una
cuestión histórico-teológica muy
interesante en torno a la figura del



Beato Josemaría, que seguramente
dará ocasión al desarrollo de otros
estudios en el futuro. Formulada la
cuestión más directamente diría así:
¿qué relación guardan entre sí los
dones sacramentales que recibió
como sacerdote y los dones
carismáticos que acompañaron a su
específica misión? Si se tiene en
cuenta que el don ministerial por
excelencia es la potestad de actuar in
persona Christi Capitis, es decir, la
participación en la capitalidad de
Cristo respecto de la Iglesia, la
pregunta que centrase nuestra
atención podría ser ésta: "¿En qué
modo y por qué razón, salvada la
libre Voluntad divina dispositiva y
siempre dentro de la presente
economía de la salvación, era
condición necesaria la participación
ministerial en la capitalidad de Cristo
por parte del Beato Escrivá para ser
Fundador del Opus Dei?".



Como resulta evidente, esa cuestión
requeriría ser estudiada
reflexionando desde la naturaleza
misma y la misión del Opus Dei, que
proyectarían luz sobre la condición
sacerdotal de su Fundador. Esa es la
luz que trataremos de captar y de
expresar en estas páginas, pero no es
necesario que nuestro estudio
comience por ahí. Esperamos, más
bien, alcanzar ese punto al final,
después de encaminar la
investigación por la vía de los hechos
históricos[1].

I. El beato Josemaría, sacerdote de
Jesucristo: marco esencial de una
vida y una misión

La primera parte de la investigación
la dedicamos a considerar algunos
aspectos de la vocación sacerdotal de
Josemaría Escrivá, repasando los
datos biográficos oportunos. A partir
de esa llamada —caracterizada por
algunas circunstancias singulares—,



y de la respuesta dada por él, se
establecerá el marco histórico dentro
del cual va a ser recibida y
desarrollada su misión fundacional.
Además de analizar los hechos nos
detendremos a pensar en el
contenido y significado teológico del
cuadro que conforman, pues desde
ambos puntos de mira (el histórico y
el teológico) el sacerdocio del Beato
Josemaría ofrece numerosos puntos
de reflexión.

A. Hechos que conforman el marco
fundacional

1. ¿Por qué sacerdote?: una pregunta
anterior al 2 de octubre de 1928.

En los diversos relatos
autobiográficos en los que Josemaría
Escrivá narra de modo sucinto los
hechos sobresalientes de su vida[2],
se encuentran casi siempre los datos
fundamentales acerca de su llamada
al sacerdocio. Indudablemente
constituía para él un acontecimiento



de primera magnitud, y de mención
obligada para dar noticia de su
persona y sus obras.

Esto, podríamos pensar, parecería
también lógico en el caso de
cualquier otro sacerdote que tuviese
el deber de relatar los hechos de su
existencia. El origen y las
circunstancias de su vocación
sacerdotal siempre ocuparían un
lugar de privilegio en su memoria y
en su narración. Pero en el caso que
nos compete concurre además un
factor que el propio protagonista no
dejaba de mencionar y que aporta
cierta luz en nuestro tema. En alguna
de esas narraciones autobiográficas
lo encontramos expresado bajo la
forma de una pregunta concisa
hecha en primera persona: «¿por qué
me hice sacerdote?», de la que nos
interesa tanto la respuesta dada
como el hecho mismo de plantearla.



Comentaba a veces el Beato
Josemaría que él mismo se hizo en
muchas ocasiones esa pregunta en
los años transcurridos entre su
decisión de hacerse sacerdote (días
finales de 1917 y primeros meses de
1918) y la fecha fundacional del Opus
Dei (2 de octubre de 1928). Así, por
ejemplo, en el siguiente texto, que
alude a una de sus actitudes mas
características durante aquel periodo
de años: «(...) Y yo, medio ciego,
siempre esperando el porqué. ¿Por
qué me hago sacerdote? El Señor
quiere algo, ¿qué es? Y en un latín de
baja latinidad, cogiendo las palabras
del ciego de Jericó, repetía: Domine,
ut videam! Ut sit! Ut sit! Que sea eso
que Tú quieres, y que yo ignoro»[3].

Este recuerdo constituye un dato
importante para nuestro estudio,
como importante lo era también para
él: su llamada al sacerdocio se
presentó desde el primer momento
como un medio necesario para otra



cosa; como en relación a un fin que
estaba más allá... No es común que la
llamada al sacerdocio se presente
ante el llamado bajo esa forma: como
algo que Dios quiere, pero mostrando
a la vez que no es todo lo que quiere.
Y tampoco es común que el
interesado —en este caso un
muchacho de 16 años— advierta de
modo indudable, desde el primer
momento, esa singular característica
que acompaña a su vocación.
Debemos tener en cuenta que el
sacerdocio no sólo es una realidad
teológicamente plena, significativa
en sí misma y no necesitada de otra
realidad para recibir sentido, sino
que además, psicológicamente,
también se presenta ante el llamado
como un horizonte de plenitud
(plenitud de donación, de entrega a
Dios, de servicio a la Iglesia...). La
condición sacerdotal nunca es —ni
teológica ni psicológicamente—
camino para otras cosas que no sean
su propia recepción y ejercicio en



bien de la Iglesia. Nada hay
humanamente más allá, como meta
ulterior y, por tanto, como fuente de
sentido. El sacerdocio es algo en sí ,
una realidad sustantiva tanto por ser
un sacramento como por su estatuto
eclesial y existencial.

Josemaría advierte desde el principio
ese doble estímulo de la acción de
Dios en él (la llamada al sacerdocio y
un "algo más" unido a ella, aún
desconocido), pero vivirá sin
embargo la entrega a su vocación de
manera absoluta, también desde el
principio. Esto constituye un punto
de notable interés para nosotros. En
sus años de seminarista y en su
existencia sacerdotal anterior a la
fecha fundacional del Opus Dei, su
compromiso con la vocación
sacerdotal es pleno y absoluto, y así
lo será ya para siempre. El
sacerdocio era ya originariamente
para él una exigencia y una
condición irrecusable de la voluntad



de Dios, de manera que ese "algo
más" desconocido que Dios le hacía
barruntar no relativizaba la
autenticidad de su camino
sacerdotal, sino que —sin debilitar su
esencia y su contenido— lo orientaba
hacia un real pero ignorado querer
divino.

«¿Por qué me hice sacerdote? Porque
creí que era más fácil cumplir una
voluntad de Dios, que no conocía.
Desde unos ocho años antes la
barruntaba, pero no sabía qué era, y
no lo supe hasta 1928. Por eso me
hice sacerdote»[4]. Estas palabras,
como las anteriores, dirigen el punto
de mira hacia la cuestión para
nosotros clave. En el alma de aquel
muchacho, que decide ser sacerdote
porque se sabe indudablemente
llamado por Dios, ha quedado
clavada desde el inicio mismo de la
llamada una certeza y un
interrogante: Dios quiere que sea



sacerdote, pero también quiere "algo
más"; ¿qué es eso?

Es importante contemplar más de
cerca el cuadro que tenemos delante,
para tratar de discernir la fisonomía
de la concreta llamada de Dios a
Josemaría:

— Hay, en primer lugar, una
vocación divina inesperada e
imprevisible para el interesado: «Yo
nunca pensé en hacerme sacerdote,
nunca pensé en dedicarme a Dios. No
se me había planteado el problema,
porque creía que eso no era para
mí»[5]. «Más aún: me molestaba el
pensamiento de poder llegar al
sacerdocio algún día (...). Siempre he
amado mucho a los sacerdotes,
justamente porque la formación que
recibí en mi familia era una
formación profundamente religiosa.
Me habían hecho amar, respetar,
venerar el sacerdocio. Pero no [lo
quería] para mí: para otros»[6].



— Esa veneración por el sacerdocio
denota, en efecto, una honda
formación cristiana en la que se
adivina la actitud tradicionalmente
transmitida en la Iglesia. El joven
Josemaría posee del sacerdocio el
hondo y sencillo saber que se
encierra en esa veneración
multisecular, de la que participa.
Cuando se desvela la voluntad de
Dios para él, que enciende la luz del
sacerdocio, entenderá el significado
básico de lo que Dios le pide: ser un
sacerdote en la Iglesia, un sacerdote
secular. Resta aún, sin embargo, la
oscuridad del para qué.

— Josemaría comunica a los demás
(primero a su padre) que quiere ser
sacerdote: esa es la certeza sin
sombras que Dios ha puesto ya en él.
No habla, sin embargo, de esa otra
certeza que posee aún bajo la
oscuridad. Él entiende qué es ser
sacerdote y sabe que Dios ha
dispuesto que siga ese camino con



normalidad, conforme al proceso de
formación y a la disciplina
establecida en la Iglesia. Los otros
también entienden así su decisión de
llegar al sacerdocio, y en esa
dirección se encaminan los consejos
que recibirá. «Vi con claridad que
Dios quería algo, pero no sabía qué
era. Por eso hablé con mi padre
diciéndole que quería ser sacerdote
(...). Fue la única vez que yo he visto
lágrimas en sus ojos. Me respondió:
mira, hijo mío, si no vas a ser un
sacerdote santo, ¿por qué quieres
serlo? Pero no me opondré a lo que
deseas. Y me presentó a un amigo
suyo sacerdote, para que me
orientara»[7].

— Los relatos biográficos, al
enmarcar ese acontecimiento en su
contexto, dan razón más detenida de
aquellas lágrimas del padre de
Josemaría[8]. Para nosotros basta
considerar la escena como un
testimonio muy útil sobre lo que



venimos resaltando: allí se asiste al
anuncio por parte de un hijo y al
conocimiento por parte de un padre
de una decisión de ser sacerdote, en
un entorno familiar cristiano en el
que se entiende la exigencia de la
vida sacerdotal. Eso es lo que
manifiestan implícitamente la
conversación de Josemaría con su
padre, las palabras y las lágrimas de
éste (que comprende que el camino
elegido por su hijo es pleno y cierra
otros, en los que legítimamente tenía
puesta su esperanza), y los consejos
que recibirá de los sacerdotes amigos
de su padre con los que hablará.
Josemaría barrunta que Dios quiere
algo de él como sacerdote, y se decide
a serlo con todas las consecuencias,
pues "lo otro" ya llegaría y
precisamente por ese camino. «Vi
con claridad que Dios quería algo,
pero no sabía qué era (...) Yo no sabía
lo que Dios quería de mí, pero era —
evidentemente— una elección. Ya
vendría lo que fuera...De paso me



daba cuenta de que no servía, y hacía
esa letanía, que no es de falsa
humildad, sino de conocimiento
propio: no valgo nada, no tengo
nada, no soy nada, no sé nada...»[9].
Lo que hubiera de venir, según dan a
entender esas palabras y los hechos
que comentamos, no era considerado
por Josemaría como algo que fuera a
afectar la realidad o la sustancia de
su futuro sacerdocio, aunque alguna
relación tendría con él. Con la
"letanía" manifiesta haber
comprendido que su vida ha entrado
en una desconocida dinámica divina,
para la que se considera incapaz.
Viene al recuerdo la actitud del
profeta Jeremías ante la llamada de
Dios (cfr Jer 1, 6).

— El cuadro se puede completar con
una frase muy significativa con la
que Josemaría Escrivá describía su
disposición interna tras aquellas
entrevistas mantenidas con el
sacerdote al que le presentó su



padre, y con otros sacerdotes
conocidos de la familia Escrivá:
«quello no era lo que Dios me pedía,
y yo me daba cuenta: no quería ser
sacerdote por ser sacerdote»[10].
¿Qué significa esto en el contexto de
una indudable llamada al
sacerdocio? La llamada de Dios al
joven Escrivá, como estamos viendo,
tenía un doble contenido. En primer
lugar, consistía en la vocación
sacerdotal "normal", que una vez
aceptada provocaría un notable
cambio en la vida del interesado
(marcha al Seminario, abandono de
otras posibilidades de futuro hasta
entonces abiertas e incluso
deseadas...). La vocación habría de
culminar, lógicamente, con la
recepción del sacramento del Orden
para desplegarse después en el
ejercicio de la función ministerial
que naturalmente le acompaña. Si
uno es sacerdote en la Iglesia, lo es
para el ministerio, y en este punto no
existía duda en Josemaría porque esa



es la realidad y la imagen tradicional
del sacerdote transmitida en la
Iglesia. Pero, en segundo lugar,
existía una certeza, así mismo
indudable, de que aquella llamada al
sacerdocio y al ejercicio del
ministerio decía referencia a un
ulterior querer divino y, por decirlo
así, a un plus de significado aún
desconocido. En este sentido,
Josemaría era consciente, por lo que
muestran sus palabras, de que era
llamado no sólo para el ejercicio
común del ministerio (no sólo para el
ordinario trabajo pastoral), sino
también para alguna finalidad
"añadida", no incluida de por sí en el
servicio pastoral habitual.

La historia ha mostrado que esa
finalidad "añadida", esa nueva fuente
de significado, entonces desconocida
pero en cierto modo ya activa, era
una misión fundacional
insospechable por estar basada
puramente en la libertad de Dios: en



la indeducibilidad de su Amor y de
su Voluntad salvífica. Sin que
debamos entrar ahora en el
contenido de la misión, que
analizaremos más tarde, es necesario
subrayar cómo su oculta presencia
en el interior de la vocación
sacerdotal de Josemaría convertía a
ésta en el seno de su gestación. Y por
eso, aun sin identificarse con el
ejercicio ordinario del ministerio, la
misión estaba inseparablemente
ligada desde su origen a la función
ministerial del futuro sacerdote.
Aquello que Dios ponía y pedía (la
misión latente) se mostraba como
algo connatural al sacerdocio y al
ministerio., sin agotarse en éste.

Todo esto es muy importante para
lograr captar y describir los rasgos
morfológicos de la misión
fundacional, oculta todavía pero ya
activada por Dios en el espíritu del
joven Josemaría. Era una misión 
para un sacerdote. Y esta cualidad



arrojará un haz de luz sobre la
naturaleza de la fundación, así como
también en ésta se iluminará la
figura sacerdotal del Fundador. Lo
trataremos en la segunda parte de
este trabajo, pero aún debemos
concluir la primera.

2. Plena entrega al sacerdocio, aunque
esperando

Los hechos históricos subsiguientes
están marcados por las mismas
características generales, y ofrecen
un significado básico coincidente con
lo que acabamos de decir. En
síntesis, el camino sacerdotal seguido
por Josemaría es el común para un
futuro sacerdote diocesano, pues
ante todo él habrá de ser un "común"
sacerdote en la Iglesia. El conjunto de
los hechos —expresado
sinteticamente— está constituido por
el proceso de su formación
sacerdotal en el Seminario (en
Logroño primero, en Zaragoza



después), por la recepción de las
Sagradas Ordenes y por el ejercicio
de su ministerio pastoral
sucesivamente en una pequeñísima
población rural (Perdiguera), en una
parroquia urbana de Zaragoza y,
finalmente, en ambientes diversos de
una gran ciudad como Madrid,
dedicado aquí sobre todo a una
capellanía que le pone en estrecho
contacto con un entorno de
marginación, enfermedad y pobreza.

Aunque no es necesario entrar ahora
en detalles de la vida espiritual y del
progreso en la intimidad con Dios de
aquel seminarista y luego joven
sacerdote, crecientes en aquellos
años y al hilo de los hechos aquí
contemplados —no podemos olvidar,
en efecto, que estamos hablando de
un hombre que será elevado años
después a los altares—, sí nos
interesa poner atención en algunos
aspectos significativos de este
periodo.



Uno de ellos es la intensidad puesta
por Josemaría en recibir la
formación sacerdotal. Aunque en su
alma late una inquietud profunda,
que traspasa las fronteras inmediatas
de lo cotidiano (y le lleva a la oración
y al sacrificio), vive intensamente el
periodo de formación sin distraerse
de sus exigencias. Su actitud es la de
quien se sabe llamado a recorrer ese
camino con toda la perfección
posible, pues es la vía ordinaria que
conduce al sacerdocio y a eso otro
que Dios quiere. Con permiso de sus
superiores compagina esa formación
con los estudios universitarios en la
Facultad de Derecho, actitud en la
que se adivina un impulso de
perfeccionar su preparación
intelectual y humana, pero no al
margen o con detrimento de la
específica preparación para el
servicio sacerdotal, que es lo primero
en su interés y actividad.



En todo el periodo que
contemplamos, comenzando por el
Seminario, no faltaron a Josemaría
obstáculos, y algunos muy
consistentes, que hubieran podido
entorpecer de algún modo el
desarrollo ordinario de su vocación
sacerdotal, pero nada le desvía de lo
que Dios le pide. Resulta muy
ilustrativa la lectura de unas
palabras autobiográficas en las que
se alude a las dificultades de aquellos
años y se deja vislumbrar la actitud
de Josemaría: «Eran hachazos que
Dios Nuestro Señor daba para
preparar —de ese árbol— la viga que
iba a servir, a pesar de ella misma,
para hacer su Obra. Yo, casi sin
darme cuenta, repetía: Domine, ut
videam!, Domine, ut sit! No sabía lo
que era, pero seguía adelante,
adelante, sin corresponder a la
bondad de Dios, pero esperando lo
que más tarde habría de recibir: una
colección de gracias, una detrás de
otra, que no sabía cómo calificar y



que llamaba operativas, porque de
tal manera dominaban mi voluntad
que casi no tenía que hacer
esfuerzo»[11]. Seguía adelante y
esperaba: esos dos verbos describen
de manera elocuente la situación, en
la que se advierte a las claras la
acción de Dios. La Providencia
protege su camino sacerdotal.

Los datos que se conocen de sus
primeros servicios pastorales —tras
la ordenación sacerdotal, el 28 de
marzo de 1925— muestran una
dedicación total al ministerio[12],
con independencia de que en su
alma siguiese activamente presente
la necesidad de esperar. Tiene una
conciencia muy viva de su deber de
servir, como sacerdote, a todos. De
nuevo es preciso recordar que
estamos hablando de un joven
sacerdote que se encamina
seriamente hacia la santidad, para
quien la palabra "servicio" significa
entrega pastoral ilimitada, a ejemplo



de Cristo. D. Josemaría se considera
por encima de todo «sacerdote de
Cristo». Ese será ya siempre el título
más expresivo de su persona, su más
alta honra. «Soy sacerdote secular —
escribirá años después—: sacerdote
de Jesucristo, que ama
apasionadamente el mundo»[13].

Una lectura atenta de sus obras
permite descubrir, en efecto, una
hondísima resonancia sacerdotal en
las contadas alusiones que hace de su
persona, y esa impronta —la
impronta de su encuentro espiritual
con Cristo Sacerdote, en el que
llegará a alcanzar un altísimo grado
— está ya presente en aquellos
primeros años de ejercicio abnegado
del ministerio. Incluso quien no
conociera bien los hechos narrados
en los relatos biográficos, sería
posiblemente capaz de advertir la
intensa conciencia ministerial del
Beato Josemaría a través de sus
propias palabras cuando dejan



entrever un servicio pastoral
comprometido con la verdad de Dios
y del hombre[14], con la caridad[15],
y con la justicia[16], hasta las últimas
consecuencias[17].

3. Una misión fundacional en una
existencia sacerdotal

Aquel joven sacerdote de Cristo va a
recibir una misión fundacional a los
tres años de su ordenación, cuando
se encuentra sumido en una
intensísima dedicación al ministerio.
Es el 2 de octubre de 1928[18]. Lo que
Dios le inspira aquel preciso día se le
presenta al mismo tiempo como una
iluminación y como una misión que
se le encomienda. El sacerdote
entiende que aquello es el "algo más"
inscrito en la antigua llamada: la
ulterior y esperada fuente de
significado de los acontecimientos
que han tenido lugar hasta
desembocar en su existencia



sacerdotal; pero aquello ha de ser,
además, una fundación.

Interesa reparar en los hechos, en el
marco en que la obra fundacional de
D. Josemaría va a nacer y comienza a
desarrollarse. Los hechos parecen
hablar desde el punto de partida,
como vemos, de una existencia
sacerdotal que estaba ya orientada a
radice hacia una específica misión
fundacional, o bien —si se quiere
contemplar el fenómeno a la inversa
—, de una tarea fundacional de tal
naturaleza que ha exigido nacer en
una existencia sacerdotal. Hay una
mutua referibilidad y, por así decir,
una "causalidad" ad invicem. Pero,
¿en qué sentido?

Es preciso volver a mencionar de
nuevo la sustantividad teológica del
sacerdocio, que no recibe contenido
y significado de nada externo a él (es
decir, extrínseco a su esencia). La
esencia del sacerdocio está



constituida por la consagración
sacramental y por la capacidad
recibida en ella de ejercitar la
función ministerial. Nada puede
afectar desde fuera ese núcleo
teológico. Esto quiere decir, entre
otros aspectos, que el sacerdocio se
recibe en la Iglesia para ejercer el
ministerio y no para otros fines: la
consagración es para el desempeño
de la función. No existe un
sacerdocio "especial" o, por decirlo
así, un sacerdocio "para esto" o "para
aquello". Sólo hay un sacerdocio para
el ministerio. Así, pues, viniendo a
nuestro caso, se comprende que el
sacerdocio de aquel hombre elegido
para una misión fundacional no
estaba esencialmente afectado por
dicha misión: no era un sacerdocio
especial para fundar el Opus Dei. D.
Josemaría Escrivá, como cualquier
otro sacerdote, lo era para ejercitar
la función ministerial en la Iglesia.



Ahora bien, como muestran los datos
históricos, su llamada al sacerdocio
llevaba también inscrita una
orientación hacia la misión
fundacional. Josemaría no había
recibido un sacerdocio "especial"
para ser Fundador del Opus Dei, sino
para ser ministro de Cristo en la
Iglesia, pero sí había sido llamado al
sacerdocio para realizar esa
fundación. Luego, siendo ambas
cosas ciertas (y de Dios) al mismo
tiempo, se debe subrayar la necesaria
conexión entre el contenido de su
función ministerial y el de su misión
fundacional. Y como, además, el
contenido del ministerio sólo puede
estar determinado por su propio
estatuto teológico interno (y no por
algo externo), esa necesaria conexión
pone claramente de manifiesto que
la necesidad viene por parte de la
misión fundacional. Era ésta la que
exigía por naturaleza estar enraizada
en un "suelo" ministerial: su
contenido específico imponía que



debía nacer y desarrollarse en
esencial dependencia con el ejercicio
de la función ministerial de un
sacerdote de Cristo. Decimos, por
tanto, y nos parece importante
subrayarlo, que el Opus Dei tal como
Dios lo quiso (por su naturaleza
específica, podemos decir) debía
estar enraizado en el Cuerpo de
Cristo a través de la condición
sacerdotal de su Fundador. Esto nos
abrirá un interesante horizonte de
reflexión teológica.

Antes de cerrar este apartado de
nuestro estudio —descripción del
marco fundacional—, señalamos
algunos textos del Beato Josemaría
que confirman de modo implícito
cuanto se acaba de escribir. Decimos
de modo implícito, puesto que en
esos textos no se hacen
consideraciones directamente
teológicas sobre el Opus Dei y su
Fundador sino más bien de carácter
espiritual, y por tanto la base



teológica del razonamiento
permanece latente. Tres de esos
pasajes, paralelos entre sí, afrontan
la cuestión como desde fuera,
hablando de otra cosa, pero son muy
ilustrativos. El cuarto texto, en
cambio, va al núcleo mismo de la
cuestión, si bien se mueve en un
plano de intelección y discurso que
excede el nuestro.

Los tres primeros recogen una frase
característica del Beato Escrivá en
relación con el comienzo de su
misión fundacional, con la que solía
manifestar el cúmulo de limitaciones
humanas en el que el Opus Dei hubo
de ver la luz. Los tres coinciden
básicamente —desde perspectivas
distintas— en un punto: en resaltar
la juventud del sacerdote que había
recibido aquella misión, aunque
señalan además otros aspectos:

— El primero pone el acento en la
carencia de medios humanos por



parte del Fundador: «¿Cómo se
fundó? Sin ningún medio humano.
Sólo tenía yo veintiséis años, gracia
de Dios y buen humor. La Obra nació
pequeña: no era más que el afán de
un joven sacerdote, que se esforzaba
en hacer lo que Dios le pedía»[19].

— El segundo manifiesta la profunda
conciencia de misión de aquel joven
sacerdote: «Cuando tenía veintiséis
años y percibí en toda su hondura el
compromiso de servir al Señor en el
Opus Dei, le pedí con toda mi alma
ochenta años de gravedad. Le pedía
más años a mi Dios —con ingenuidad
de principiante, infantil— para saber
utilizar el tiempo, para aprender a
aprovechar cada minuto, en su
servicio. El Señor sabe conceder esas
riquezas»[20].

— El tercero de los pasajes revela,
desde la memoria de los orígenes,
una viva experiencia del poder de
Dios: «Tenía yo veintiséis años —



repito—, la gracia de Dios y buen
humor: nada más. pero así como los
hombres escribimos con la pluma, el
Señor escribe con la pata de la mesa,
para que se vea que es El el que
escribe: eso es lo increíble, eso es lo
maravilloso. Había que crear toda la
doctrina teológica y ascética, y toda
la doctrina jurídica. Me encontré con
una solución de continuidad de
siglos: no había nada. La Obra
entera, a los ojos humanos, era un
disparatón. Por eso, algunos decían
que yo estaba loco y que era un
hereje, y tantas cosas más»[21].

Al margen de la perspectiva explícita
de cada uno, esos textos testimonian
indudablemente la desproporción
entre las exigencias de la misión
fundacional y los medios humanos
para llevarla a cabo. Pero sirven
también para percibir el fundamento
esencial que Dios ha establecido para
ella: la condición sacerdotal del
Fundador. El nacimiento del Opus



Dei no necesitaba tanto de su
experiencia humana y pastoral, que
con sólo veintiséis años de edad y
tres de ordenación no podía ser tan
amplia como para concebir desde
ella la inmensa realidad eclesial que
estaba naciendo, sino que necesitaba
más bien, como se ve, de su
sacerdocio. El Fundador era sólo un
joven sacerdote: joven (su juventud
no parece ser obstáculo), pero
sacerdote (ese es el dato esencial). Y,
en cuanto sacerdote, capaz de
participar ministerialmente en las
acciones de Cristo como Cabeza de la
Iglesia: acciones en las que el
Redentor edifica y alimenta su
Cuerpo y lo dispone para continuar
la obra redentora. Aquel joven
sacerdote habrá de fundar el Opus
Dei sin medios humanos, pero "con
sacerdocio ministerial", es decir,
como poseedor del medio
sacramental con el que Cristo y el
Espíritu Santo dan vida sobrenatural
y eficacia salvífica a la Iglesia.



El cuarto texto, como hemos dicho,
nos conduce a consideraciones
mucho más profundas aunque no
heterogéneas con lo anterior. Las
palabras del Beato Josemaría, que
descubren una íntima acción
sobrenatural de Dios en su alma,
dicen así:

«A mis sesenta y cinco años, he
hecho un descubrimiento
maravilloso. me encanta celebrar la
Santa Misa, pero ayer me costó un
trabajo tremendo. ¡Qué esfuerzo! Vi
que la Misa es verdaderamente Opus
Dei, trabajo, como fue un trabajo
para Jesucristo su primera Misa: la
Cruz. Vi que el oficio de sacerdote, la
celebración de la Santa Misa, es un
trabajo para confeccionar la
Eucaristía; que se experimenta dolor,
y alegría, y cansancio. Sentí en mi
carne el agotamiento de un trabajo
divino.



A Cristo también le costó esfuerzo. Su
Humanidad Santísima se resistía a
abrir los brazos en la Cruz, con gesto
de Sacerdote eterno. A mí nunca me
ha costado tanto la celebración del
Santo Sacrificio como ese día, cuando
sentí que también la Misa es Opus
Dei. Me dio mucha alegría, pero me
quedé hecho migas.

Soy doctor en Teología, y académico
de la Pontificia Academia Romana de
Teología...; pero esto sólo se ve
cuando Dios lo quiere dar. Y luego,
cuando se cuenta, se dice con la
vergüenza de no haber sabido
entenderlo hasta entonces. Pero no
importa; ¿no habéis oído a San
Pablo?: gustosamente me gloriaré en
mis debilidades, para que habite en mí
el poder de Cristo.

No es cuestión de sentimientos, hijos.
Yo no siento nada: voy a contrapelo
casi siempre. No es sentir: es vivir de
amor y de fe»[22].



Sólo haremos una anotación al texto,
relacionada directamente con el
punto que estamos estudiando,
aunque esas palabras se presten a
diversas consideraciones. El Beato
Josemaría narra un hecho
sobrenatural en el que ha entendido
y experimentado ("vi","sentí") que la
celebración de la Misa —acción
ministerial por excelencia— es
trabajo divino, operatio Dei, Opus
Dei. Dios le concedió en aquella
ocasión el don de comprender, de
modo nuevo, que en la acción
sacramental desarrollada en el Santo
Sacrificio se escondía una profunda
fuente de significado respecto de su
propia misión fundacional. No era
sólo una consideración ascética la
que hacía el Beato Josemaría con
aquellas palabras, sino que daba
testimonio de una evidencia
sobrenatural, clara en su forma pero
misteriosa en su raíz.



En lo que interesa a nuestra
investigación, ese hecho nos hace
comprender que al Beato Josemaría,
como Fundador del Opus Dei, se le
concedió experimentar —en la
luminosidad del misterio— que el
núcleo más central de su función
como sacerdote (confeccionar la
Eucaristía), guarda íntima relación
con la naturaleza específica de su
fundación. O dicho con otras
palabras que más tarde
precisaremos: se le permitió
experimentar que la acción
ministerial en la que se edifica y
alimenta la Iglesia (la realización del
Sacrificio), al ser verdaderamente 
operatio Dei, opus Dei, es como el 
analogatum princeps de su misión
fundacional. De su propio
sacerdocio, podemos deducir,
emerge la fuerza de su carisma
fundacional; y de la naturaleza de
ese carisma viene una luz sobre el
porqué de su llamada a ser sacerdote
de Cristo.



B. Ser sacerdote: una mirada
teológica sobre el marco fundacional

La condición sacerdotal —que en el
caso del Beato Josemaría Escrivá es,
como acabamos de ver, el marco
esencial de su misión de Fundador—
encierra en sí un contenido teológico
general, sobre el que también
debemos reflexionar. ¿Qué significa
teológicamente ser sacerdote? O
bien, en nuestro caso, ¿cuáles son las
coordenadas teológicas de la
fundación del Opus Dei? Estas
coordenadas son, en efecto, las
mismas que sitúan teológicamente la
persona del Fundador, pues la
fundación, en cuanto acontecimiento
histórico, es acción suya. Pero al
Fundador le caracteriza
teológicamente su condición de
ministro de Cristo, es decir, su
participación sacramental en la
capitalidad de Cristo respecto de la
Iglesia. Esta es, en consecuencia, la
cuestión que debemos tratar, que se



reduce a reflexionar sobre el
significado teológico de la expresión 
«agere in persona Christi Capitis».

La fórmula tradicional "agere in
persona Christi Capitis"[23] permite
expresar con exactitud la esencia de
la condición ministerial, como la
capacidad de participar eficazmente,
a través de la recepción del
sacramento del Orden, en las
acciones propias de la capitalidad de
Cristo respecto de la Iglesia.
Plantearse su significado teológico
requiere hacerse dos preguntas —
¿por qué puede un sacerdote
ejercitar eficazmente unas acciones
salvíficas representando a Cristo
Cabeza?, ¿cuál es la finalidad de
dicha capacidad?—, a las que
podemos responder brevemente.

¿Por qué puede un sacerdote
ejercitar eficazmente unas acciones
salvíficas representando a Cristo
Cabeza?, ¿cuál es el fundamento de



la eficacia ministerial? La respuesta
es una: la potestad recibida con el
sacramento. En virtud de la potestas
que se le ha entregado con el Orden,
el sacerdote participa de la eficacia
del mismo Cristo en la realización de
las acciones específicas de su
ministerio. Pero, ¿cuál es la finalidad
de dicha capacidad?, ¿para qué se le
entrega? También en este caso sólo
hay una respuesta: para hacer
presente, como instrumento, la
acción redentora de Cristo; para
prolongar sacramentalmente su
misión salvífica: para dar vida a su
Cuerpo y sostener su misión.

Así, pues, el fundamento de la
ministerialidad en cuanto
participación en la capitalidad de
Cristo es la potestad recibida,
mientras que su finalidad es hacer
presente aquí y ahora, mediante
acciones específicas, la salvación
como vida de la Iglesia (y en la
Iglesia, del mundo). "Agere in



persona Christi Capitis" significa
tanto una cosa como otra: el
fundamento y la finalidad del
ejercicio de la función ministerial. Se
contempla, por tanto, en esa fórmula
la sacramentalidad de las acciones
sacerdotales respecto a la vida de la
Iglesia. A ella está por completo
referida la condición de ministro de
Cristo. En rigor teológico la
ministerialidad (participación en la
capitalidad de Cristo) debe ser
definida como pura referencialidad 
ad vitam Ecclesiæ , que a su vez dice
referencia a la vida del mundo. Esa
es la esencia de la función
ministerial, que aquí
denominaremos "eclesialidad":
capacidad de dar participadamente
vida al Cuerpo de Cristo en la tierra,
con potestad y eficacia, para la
salvación del mundo.

En Cristo Sacerdote la referencia a la
vida de la Iglesia se manifiesta y se
despliega como amor esponsal: su



capitalidad («Cristo es Cabeza de la
Iglesia, el Salvador de su Cuerpo» (Ef
5, 23) se traduce en su amor y
entrega por la Iglesia (5, 25), para
darle vida, es decir, para santificarla,
purificarla con el agua y la palabra,
hacerla santa e inmaculada (5,
26-27). Estas expresiones paulinas
unen de manera implícita la amorosa
donación que hace Cristo de sí
mismo con el don sacramental del
Espíritu Santo a la Iglesia. Ella es
Cuerpo de Cristo precisamente por
estar vivificada por el Espíritu de
Cristo. La Iglesia vive por el Espíritu.
La doctrina del Cuerpo Místico, tan
querida a San Pablo, permite
expresar tanto la realidad teológica
de la Iglesia (la unidad orgánica, en
una vida única, de la Cabeza con los
miembros y de éstos entre sí), como
su origen (el don del Espíritu tras la
donación de la vida de Cristo).

La formulación de esta doctrina en el
NT se presenta en conexión y, en



cierto modo, como una consecuencia
derivada de la capitalidad universal
de Cristo, otorgada por el Padre
«resucitándole de entre los muertos,
sentándole a su diestra en los cielos,
por encima de todo Principado,
Potestad, Virtud, Dominación y de
todo cuanto tiene nombre no sólo en
este mundo sino también en el
venidero. Bajo sus pies sometió todas
las cosas y le constituyó Cabeza
suprema de la Iglesia, que es su
Cuerpo, la Plenitud que lo llena
todo» (Ef 1, 20-23). La capitalidad
universal de Cristo, consecuencia de
su sacrificio y su victoria, se
concentra, por así decir, en su
capitalidad respecto de la Iglesia,
Cuerpo suyo en cuanto animada por
su Espíritu. Y esta unidad de dos
(Cristo y la Iglesia), que son una sola
cosa (Cabeza y Cuerpo) por tener un
mismo Espíritu y una misma vida (la
del Resucitado), no encuentra en San
Pablo otro modo mejor de ser
expresada que el de la unidad



fundada en el amor esponsal (cfr Ef
5, 29-32).

Así, pues, la capitalidad universal de
Cristo, único Sacerdote, único
Mediador por Quien viene toda la
salvación (cfr Heb 8, 1-6), se
"condensa" en su capitalidad
respecto a la Iglesia, a la que da su
vida para la vida del mundo. Y en
este sentido puede decirse también
que la capitalidad de Cristo se realiza
de hecho, históricamente, como
eclesialidad: como entrega esponsal 
ad vitam Ecclesiae.

Llevando estas ideas a los sacerdotes,
ministros de Cristo, quienes en el
ejercicio de sus funciones específicas
actúan in persona Christi Capitis, es
decir, participan en su capitalidad
respecto de la Iglesia, debe decirse
que su ministerio exige radicalmente
ser realizado como entrega esponsal
a la Iglesia, y en ella a la misión
salvífica. La traducción de esa



realidad teológica al plano espiritual
y personal del ministro (es decir, lo
que debe caracterizar la conciencia
de ser ministro de Cristo, aquí y
ahora) consiste principalmente en: a)
amor indiviso a la Iglesia y su misión,
b) mentalidad de servicio a ambas, c)
fidelidad a la unidad orgánica de la
Iglesia en la que se funda la eficacia
de la misión.

II. El beato Josemaría, fundador
del Opus Dei: sentido de una vida y
un ministerio sacerdotalesS

En los apartados anteriores hemos
estudiado el marco de la vida y la
misión fundacional del Beato
Josemaría Escrivá, que es su
sacerdocio: su condición de
sacerdote de Jesucristo. Lo hemos
considerado a través de los
acontecimientos biográficos, y hemos
puesto de manifiesto la inserción en
ese marco sacerdotal de la misión
fundacional. Esta, como hemos visto,



no se identifica con el ejercicio del
ministerio del sacerdote-fundador,
pero nace y se desarrolla, por gracia
de Dios, sobre el fundamento de su
condición ministerial. Finalmente,
hemos señalado brevemente el
significado teológico y espiritual de
dicha condición, en cuanto
participación en la capitalidad de
Cristo. Hasta aquí ha llegado, en
consecuencia, nuestra reflexión
sobre el marco sacerdotal de la
fundación del Opus Dei por el Beato
Josemaría.

Hecho ese análisis, que aporta ya una
importante luz acerca de la
naturaleza de la fundación, vamos
ahora a invertir los términos, y
pasaremos a estudiar cómo se
adecúa el contenido de la misión
fundacional a ese marco sacerdotal.
Es decir, después de estudiar cómo
Josemaría Escrivá fue llamado por
Dios al sacerdocio para llegar a ser —
desde su condición sacerdotal—



Fundador del Opus Dei, ahora
tratamos de ver cómo el origen y
desarrollo de aquella específica
misión fundacional se articula y
desarrolla en torno al sacerdocio del
Fundador. Si el sacerdocio fue el
marco de la fundación, ésta fue el
sentido de la vida y el ministerio
sacerdotales del Beato Josemaría.

A. Misión fundacional de un sacerdote

1. Los inicios de la fundación

«Aquel 2 de octubre de 1928 se
abrieron para nuestro Fundador los
horizontes hacia los que el Señor le
llamaba al confiarle el Opus Dei: una
movilización de cristianos que, en
todo el mundo, en todas las clases
sociales, a través de su trabajo
profesional desarrollado con libertad
y responsabilidad personales,
busquen la propia santificación,
santificando al mismo tiempo, desde
dentro, todas las actividades
temporales, en un audaz proyecto de



evangelización para llevar a Dios
todas las almas»[24].

Las palabras citadas, escritas por
Mons. Alvaro del Portillo, Prelado del
Opus Dei, ofrecen una completa
descripción de la misión recibida por
aquel joven sacerdote, D. Josemaría
Escrivá, en Madrid, en la festividad
de los Santos Angeles Custodios, 2 de
octubre de 1928. Para recibirla en el
tiempo oportuno, decretado por Dios,
había sido conducido hasta aquellas
circunstancias concretas de su
persona y su existencia. Y comenzó a
hacer lo que se le pedía: «Desde ese
momento (...) no tuve ya tranquilidad
alguna, y empecé a trabajar, de mala
gana, porque me resistía a meterme
a fundar nada; pero comencé a
trabajar, a moverme, a hacer: a
poner los fundamentos»[25]. Sobre
estas cuestiones históricas,
ampliamente tratadas en la
bibliografía sobre el Fundador, no
nos detendremos. Nos limitamos a



enfocarlas desde la perspectiva
global de nuestro trabajo, siguiendo
la línea de reflexión planteada.

En la impronta del carisma
fundacional se perfilaban con nitidez
los elementos esenciales de la misión
—compendiados esencialmente en el
texto de Mons. del Portillo con el que
hemos abierto este apartado—, y
cuyos principales aspectos podemos
destacar aún más con palabras del
propio Fundador. Nos fijaremos,
para ello, en algunos pasajes de sus
obras que hacen referencia expresa a
los momentos iniciales de la
fundación y son, por esa razón, como
un reflejo de la luz recibida el 2 de
octubre de 1928.

En el centro de la enseñanza del
Fundador encontramos el anuncio de
la llamada universal a la santidad,
como señala este pasaje de 1930:
«Hemos venido a decir con la
humildad de quien se sabe pecador y



poca cosa (...), pero con la fe de quien
se deja guiar por la mano de Dios,
que la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos llama el
Señor, que de todos espera Amor: de
todos, estén donde estén; de todos,
cualesquiera que sea su estado, su
profesión o su oficio»[26].

El trabajo santificado y santificador
estaba contenido en el núcleo del
mensaje fundacional, no como
elemento accidental sino como punto
esencial: «El Señor suscitó el Opus
Dei en 1928 para ayudar a recordar a
los cristianos que, como cuenta el
libro del Génesis, Dios creó al
hombre para trabajar. Hemos venido
a llamar de nuevo la atención sobre
el ejemplo de Jesús que, durante
treinta años, permaneció en
Nazareth trabajando, desempeñando
un oficio. En manos de Jesús el
trabajo, y un trabajo profesional
similar al que desarrollan millones
de hombres en el mundo, se



convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de
salvación»[27].

Bajo la luz de la misión recibida,
como se ve en este último texto, la
figura del Dios-Hombre y el ejemplo
de su vida escondida es
particularmente elocuente. Así
también lo manifiestan estas
palabras: «Esos años ocultos del
Señor no son algo sin significado, ni
tampoco una simple preparación de
los años que vendrían después: los
de su vida pública. Desde 1928
comprendí con claridad que Dios
desea que los cristianos tomen
ejemplo de toda la vida del Señor.
Entendí especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Señor quiere que muchas almas
encuentren su camino en los años de
vida callada y sin brillo»[28].



Llamada universal a la santidad, a
través de la santificación del trabajo
ordinario, siguiendo el ejemplo
luminoso de la vida escondida de
Cristo... Rasgos esenciales del
mensaje fundacional encomendado a
Josemaría Escrivá, a los que, siempre
bajo el resplandor dela vida y la obra
de Jesús, se añade inseparablemente
otro: el deber apostólico del
cristiano: «No cabe disociar la vida
interior y el apostolado, como no es
posible separar en Cristo su ser de
Dios-Hombre y su función de
Redentor. El Verbo quiso encarnarse
para salvar a los hombres, para
hacerlos con El una sola cosa. Esta es
la razón de su venida al mundo: por
nosotros y por nuestra salvación,
bajó del cielo, rezamos en el Credo.
Para el cristiano, el apostolado
resulta connatural: no es algo
añadido, yuxtapuesto, externo a su
actividad diaria, a su ocupación
profesional. ¡Lo he dicho sin cesar,
desde que el Señor dispuso que



surgiera el Opus Dei! Se trata de
santificar el trabajo ordinario, de
santificarse en esa tarea y de
santificar a los demás con el ejercicio
de la propia profesión, cada uno en
su propio estado. El apostolado es
como la respiración del cristiano: no
puede vivir un hijo de Dios, sin ese
latir espiritual»[29].

Esos nítidos rasgos de la misión y
mensaje fundacionales están
recogidos con tono de formulación
sintética, en un texto del Fundador,
en que hace notar también su
disposición de obediencia a lo que
Dios le pide y su "resistencia" a
comenzar una nueva fundación: «No
me interesaba ser fundador de nada.
Por lo que a mi persona y a mi
trabajo se refería, siempre he sido
enemigo de nuevas fundaciones.
Porque todas las antiguas
fundaciones, lo mismo que las de
siglos inmediatos, me parecían
actuales. Ciertamente nuestra Obra



—la Obra de Dios— surgía para hacer
que renaciera una nueva y vieja
espiritualidad de almas
contemplativas, en medio de todos
los quehaceres temporales,
santificando todas las tareas
ordinarias de esta tierra: poniendo a
Jesucristo en la cumbre de todas las
actividades honestas en las que los
hombres están comprometidos, y
amando este mundo, que huía del
Creador»[30].

Esa era la misión y la finalidad
esperada desde tantos años atrás por
el joven sacerdote, llamado ahora a
desarrollarla. ¿Mostraba aquella
misión en sí misma, en su contenido,
que debía ser recibida y realizada
por un sacerdote? ¿Decían sus rasgos
esenciales necesaria relación con la
condición ministerial, es decir, con la
potestad de actuar eficazmente in
persona Christi Capitis para la vida
de la Iglesia y del mundo? La
respuesta a posteriori a esas



preguntas es, indudablemente,
afirmativa, pero si seguimos nuestra
metodología y reflexionamos a partir
de los acontecimientos históricos no
es éste el momento de ofrecerla. Lo
que nos dicen los hechos es,
sencillamente, que aquel sacerdote
—que esperaba conocer el porqué de
su llamada al sacerdocio—, conocida
la misión empezó «a trabajar, a
moverse, a hacer: a poner los
fundamentos». Comenzó a hacer lo
que debía, y lo hizo según su
condición personal: como sacerdote.

D. Josemaría comenzó, en efecto, a
trabajar en aquella misión 
sacerdotalmente : sin medios
humanos, pero con el medio
sobrenatural de su sacerdocio
ministerial. La fundación del Opus
Dei, con su específico mensaje de
santidad en cualquier estado y en las
ocupaciones de cada uno, nacía e
iniciaba así su camino en la tierra.



Estos son los hechos y en ellos hemos
de buscar significados.

2. La eclesialidad de la tarea
fundacional

A través del trabajo incesante del
Fundador, el mensaje fundacional
fue extendiéndose poco a poco, con
dificultades pero activamente, entre
hombres y mujeres, laicos y
sacerdotes diocesanos, enfermos y
sanos, pobres y gentes con fortuna...
Los datos históricos muestran que los
primeros pasos y los primeros frutos
del Opus Dei estuvieron firmemente
asociados a la actividad ministerial
de D. Josemaría: a su predicación, a
su atención a la capellanía del
Patronato de enfermos, a las horas
dedicadas al confesonario. D.
Josemaría es sacerdote, tiene un
trabajo pastoral determinado, se
relaciona sacerdotalmente con
numerosas personas de distintos
ambientes. En todos los ámbitos de



su trabajo pastoral encuentra tierra
en la que sembrar y apoyar el
desarrollo de la misión fundacional,
la cual va siguiendo hasta
materialmente el camino de la
existencia sacerdotal del Fundador.
El Opus Dei comenzó su camino
sobre ese fundamento, además de
apoyarse firmemente sobre la base
menos visible pero más decisiva de la
oración, la Santa Misa, la penitencia
del Fundador y de otras personas a
las que él como sacerdote atiende y a
las que ruega esa ayuda.

He aquí dos ejemplos de los inicios
de su trabajo fundacional: «¿Qué
medios puse yo? (...). Fui a buscar
fortaleza en los barrios más pobres
de Madrid. Horas y horas por todos
los lados, todos los días, a pie de una
parte a otra, entre pobres
vergonzantes y pobres miserables,
que no tenían nada (...). Y en los
hospitales, y en las casas donde había
enfermos, si es que se puede llamar



casas a aquellos tugurios... (...). De
modo que fui a buscar los medios
para hacer la Obra de Dios en todos
esos sitios. Mientras tanto, trabajaba
y formaba a los primeros que tenía
alrededor (...). Fueron años intensos,
en los que el Opus Dei crecía para
adentro sin darnos cuenta»[31]. «La
Obra está saliendo adelante a base de
oración: de mi oración —y de mis
miserias— que a los ojos de Dios
fuerza lo que exige el cumplimiento
de su voluntad; y de la oración de
tantas almas —sacerdotes y seglares,
jóvenes y viejos, sanos y enfermos—,
a quienes yo recurro, seguro de que
el Señor les escucha, para que recen
por una determinada intención que,
al principio, sólo sabía yo. Y con la
oración, la mortificación y el trabajo
de los que vienen junto a mí: éstas
han sido nuestras únicas y grandes
armas para la lucha»[32].

La condición ministerial y el propio
trabajo pastoral del Fundador son, en



esos años de los inicios —como lo
serán ya siempre, adecuadamente a
las circunstancias de cada momento
—, un gran cauce por el que la
fundación discurre y en el que
encuentra impulso sobrenatural para
progresar. Sin embargo, como es
lógico, aunque intimamente
relacionados en su persona, no se
identifican el trabajo fundacional —
orientado de modo directo a difundir
en todos los ámbitos de la sociedad el
espíritu de la Obra que Dios le ha
encargado realizar—, y el ejercicio de
sus deberes pastorales concretos de
aquellos años (como Capellán del
Patronato de Enfermos o, más tarde,
como Rector del patronato de Santa
Isabel). Es decir, ni todo aquel
servicio pastoral de D. Josemaría
estaba dirigido a construir sobre esa
base el Opus Dei, ni todo el
crecimiento de la Obra procedía de
aquellos concretos encargos
pastorales. En realidad, lo
importante en esta cuestión es, a mi



entender, otra cosa que los hechos
sólo muestran cuando se contemplan
en profundidad, y que consiste en la
condición ministerial misma del
Fundador y en la realidad teológica
básica del ministerio, que hemos
denominado eclesialidad.

Así hemos llamado, en efecto,
páginas atrás a la forma histórica de
realizarse la participación
ministerial en la capitalidad de Cristo
con respecto a la Iglesia. Le dábamos
ese nombre porque la eclesialidad
consiste desde un punto de vista
teológico en la potestad y en la
obligación de dar participadamente
vida sobrenatural a la Iglesia, para la
vida del mundo, y debe realizarse de
hecho como entrega esponsal a la
Iglesia y a su misión. En el plano de
la autoconciencia sacerdotal la
eclesialidad se manifiesta
principalmente, según vimos, como
amor indiviso a la Iglesia,
mentalidad de servicio, fidelidad a su



unidad orgánica. Contempladas las
cosas desde esta perspectiva, lo
importante en nuestra cuestión no
consiste sólo en comprobar que la
actividad fundacional de Josemaría
Escrivá se apoyó de hecho en el
ejercicio de su función ministerial —
como no podía ser de otro modo—,
sino en mostrar que la fundación
realizada se caracterizó desde su
origen por los signos indudables de
la eclesialidad, y que estaba
enteramente orientada, en sí misma,
en su propia realidad histórica, en su
hacerse, al servicio de la misión
salvífica de la Iglesia.

Una fundación orientada por
completo hacia ese fin y
caracterizada de hecho por esos
signos en su realización práctica, está
manifestando a viva voz su
enraizamiento originario en el
"suelo" sacerdotal. Sólo desde la
conciencia de eclesialidad propia de
un sacerdote identificado con su



ministerio se puede conducir y
desarrollar un organismo eclesial,
cuyas señas manifiestas de identidad
sean precisamente los signos de la
eclesialidad. Que eso es lo que
caracteriza al Opus Dei desde su
origen es lo que hemos de mostrar.

Y eso es fácilmente comprobable,
pues el Beato Josemaría supo
caracterizar inequívocamente y de
modo manifiesto su tarea
fundacional por el amor
incondicionado a la Esposa de Cristo,
por la entrega generosa a su servicio
y por la efectiva unidad con el
Romano Pontífice y con todos los
Pastores de la Iglesia. Los hechos que
avalan esta afirmación son notorios y
los testimonios abundantes. Entre
otros, los de numerosos obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas que
conocieron los primeros pasos del
trabajo fundacional de D. Josemaría,
y dan fe de lo que para ellos era
particularmente significativo: la



profundidad de su amor y su entrega
al servicio de la Iglesia. Pienso que
esos testimonios constituyen un
importante elemento de reflexión
para nuestra materia. Pongamos
unos cuantos ejemplos (en los que
subrayamos algunas palabras
significativas).

El antiguo Arzobispo de Valencia,
Mons. José María García Lahiguera
—persona con fama de santidad,
cuyo proceso de canonización ha
sido incoado—, tuvo conocimiento de
la fundación que estaba llevando a
cabo D. Josemaría Escrivá en 1932 a
través del propio Fundador, y
remontándose a esa fecha escribió:
«Yo estaba fuertemente conmovido
de lo que iba oyendo y comprendí
enseguida que el Padre estaba
iniciando algo verdaderamente
trascendental, de Dios. Era un
panorama de apostolado y servicio a
la Iglesia que atraía, maravilloso . (...)
Su amor a la Iglesia de Dios era tan



grande que, de modo natural,
estimulaba y alentaba todas las
instituciones surgidas para llevar
almas a Dios. (...) Pero si quisiéramos
destacar algún campo en el que su
amor a la Iglesia encontraba lugar
para expansionarse —además, como
digo, de la Obra que Dios le había
encomendado—, podemos afirmar
que fue el clero diocesano uno de los
principales objetivos de sus afanes
apostólicos»[33].

Mons. Pedro Cantero Cuadrado, que
fue Arzobispo de Zaragoza, amigo del
Beato Josemaría desde 1930, y
remontándose también a esas fechas
tempranas de la fundación, relata:
«Josemaría era un sacerdote con
gran espíritu de oración y amor a
Dios, y con una gran entrega (...). No
le movía otro pensamiento que la
plena dedicación al servicio de la
Iglesia, dónde y en el modo en que
Dios le había llamado. (...) Otra de las
notas de su espíritu era el amor a la



Iglesia, pero no a una Iglesia
idealizada, sino a la Iglesia real,
histórica, a la que hemos de
entregarnos con obras de servicio y
de fidelidad. (...) Amaba Josemaría
entrañablemente a la Iglesia. Y la
amaba con obras de servicio. En
primer lugar, el amor a la Iglesia
llenaba su vida interior: era
constante su oración por el Papa, por
los Obispos de todo el mundo, por los
sacerdotes, por la unidad de todos los
hombres bajo un solo credo y bajo un
solo Pastor»[34].

El Cardenal José María Bueno
Monreal, que dirigió la diócesis de
Sevilla largos años y que también
conoció al Beato Josemaría desde los
primeros tiempos de la fundación,
refiriéndose al trabajo del Fundador
en sus años romanos escribe: «Su
presencia en los ambientes
eclesiásticos romanos, siempre
actual, fue a la vez tan discreta como
lo había sido en Madrid. Esto le



permitió servir a la Iglesia con un
trabajo callado e intenso, y llevar a
cabo el Opus Dei, sin desviarse de lo
que constituía y daba sentido más
hondo a su vida. (...) Creo que
destacaba su fe en la Iglesia. Y dentro
de este tema, su fe incondicional al
Magisterio eclesiástico (...). Su amor
a la libertad no encontraba obstáculo
a la hora de obedecer pronta y
fielmente al Papa. Tenía la más
rendida obediencia a la
Jerarquía»[35].

El antiguo Obispo de Ciudad Real,
Mons. Juan Hervás Benet, al que se
debe la fundación de los Cursillos de
Cristiandad, ha señalado: «A lo largo
de estos años de trato con Monseñor
Escrivá y su Obra (...) la actividad de
D. Josemaría estaba constantemente
dirigida a poner los fundamentos
ascéticos, formativos y apostólicos
del Opus Dei. Sin embargo, quiero
hacer constar también que su celo
sacerdotal no se cerraba en su propia



Obra, sino que movido por su
ejemplar caridad pastoral (...) se
volcaba sobre todos los que llevan el
peso de los problemas de la Iglesia
(...) No perdió nunca de vista cuál era
el objetivo de todas sus actividades:
servir a la Iglesia»[36].

Se podrían prolongar las citas y
abundar en el relato de los hechos,
pero no es necesario hacerlo por la
notoriedad de la cuestión. Y tampoco
es preciso, por idéntica razón,
detenernos en los numerosos pasajes
de las obras del Beato Josemaría en
los que se refiere explícitamente a su
amor a la Iglesia y a su afán de
servicio[37]. Sólo quiero, por
excepción, mencionar un importante
testimonio sobre esta "pasión
dominante" suya —como la
denomina Mons. Alvaro del
Portillo[38] — de «servir a la Iglesia
sin servirse de ella» o de «servir a la
Iglesia como la Iglesia quiere ser
servida». Es precisamente Mons. del



Portillo quien ha escrito del Beato
Josemaría: «Afirmaba con
desarmante sencillez que amaba el
Opus Dei en la medida en que
sirviera a la Iglesia. ¡Cuántas veces le
he oído exclamar: «Si el Opus Dei no
sirve a la Iglesia, ¡no me
interesa!»[39]. Y ha relatado cómo en
dos momentos de la vida del
Fundador (uno en los años treinta y
otro en la década de los cuarenta),
Dios puso a prueba su espíritu
sobrenatural justamente en relación
al servicio del Opus Dei a la Iglesia,
pidiéndole un sacrificio semejante al
de Abrahám: el holocausto de la Obra
que le había encomendado. Tras las
duras pruebas, Dios le confirmó
inmediatamente en la tarea: el Opus
Dei seguiría adelante en servicio de
la Iglesia, del Papa y de todas las
almas[40].

Podemos cerrar aquí esta etapa de
nuestro estudio, en la que hemos
comprobado que las señas de



identidad de la obra fundacional del
Beato Josemaría son, en efecto, desde
su origen, los signos de la
eclesialidad. La misión recibida el 2
de octubre de 1928, con su contenido
espiritual y pastoral específico, fue
llevada a cabo bajo la impronta del
amor y del servicio a la Esposa de
Cristo. Apoyado desde el primer
instante en la condición ministerial
del Fundador y en su profundísima
conciencia de ser sacerdote de
Jesucristo, el Opus Dei nació y creció
por todo el mundo hasta el día de
hoy ad vitam Ecclesiae, para hacer
llegar a todos los hombres —a través
de su espiritualidad y de sus modos
apostólicos específicos— esa misma
vida que nos ha alcanzado el
Redentor.

B. La figura del fundador desde la
naturaleza de la misión fundacional

Llegamos al punto final de nuestro
estudio, en el que conectamos de



nuevo con la pregunta que lo
iniciaba y que volvemos a recordar:
"¿En qué modo y por qué razón,
salvada la libre Voluntad divina
dispositiva y siempre dentro de la
presente economía de la salvación,
era condición necesaria la
participación ministerial del Beato
Escrivá en la capitalidad de Cristo
para ser Fundador del Opus Dei?".
Hasta ahora hemos ido acercándonos
a esta meta siguiendo la vía histórica
—lo que de hecho ha sucedido— y
preguntándonos por los significados
teológicos. En cierto modo, hemos
reflexionado sobre la lógica o
conveniencia externa de los
acontecimientos, con un esquema de
pensamiento que sonaría así: "si el
Fundador reunía esas características
es lógico que la fundación tenga
éstas"... Y hemos comprobado que,
en efecto, es así: el desarrollo de la
misión fundacional manifiesta, desde
su origen, una honda congruencia



con la condición sacerdotal del Beato
Josemaría.

Ahora nos esforzamos por ir algo
más allá. La pregunta mencionada
plantea la cuestión de si —además de
esa conveniencia externa— existe
una correlación interna entre la
naturaleza de la misión fundacional
del Beato Josemaría y su condición
de sacerdote, y cómo expresarla.
Hasta aquí hemos considerado la
misión a partir del sacerdocio de D.
Josemaría y en relación con él, o, por
decirlo de otro modo hemos mirado
la naturaleza de la fundación a la luz
del Fundador. Ahora, en cambio,
tratamos de contemplar la figura del
Fundador tomando ocasión de la
misión: queremos proyectar la luz
que se desprende de la obra
fundacional sobre quien la llevó a
cabo, para comprender mejor la
exigencia de que estuviera dotado de
la condición sacerdotal. Nos



conformaremos con señalar algunas
líneas de reflexión.

«¿Por qué me hice sacerdote? Porque
creí que era más fácil cumplir una
voluntad de Dios, que no conocía.
Desde unos ocho años antes la
barruntaba, pero no sabía qué era, y
no lo supe hasta 1928. Por eso me
hice sacerdote». La pregunta y su
respuesta van, como vemos, al
núcleo de nuestra cuestión, y
sugieren la existencia de esa lógica
interna a la que nos hemos referido.
¿Puede ser razonada más
detenidamente una vez que
conocemos la naturaleza y las
características según las cuales se ha
realizado históricamente aquella
voluntad de Dios?

La línea de reflexión que ha de
seguirse tiene un doble momento: se
deben analizar los aspectos o rasgos
fundamentales de la fisonomía del
Opus Dei, a los que, en parte, ya



aludíamos en páginas anteriores;
pero también se ha de tener presente
que estamos moviéndonos dentro de
esta concreta economía salvífica, la
cual posee sus propias y
determinadas características. Es,
pues, necesario poner la atención
ante todo en ésta para poder
considerar luego cómo se inserta en
ella la fisonomía del Opus Dei, y dar
finalmente una respuesta a la
cuestión formulada.

En su más profunda raíz la presente
economía de la salvación se
caracteriza por su plena orientación
hacia Cristo: ésa es la clave de su
identidad, en la que también se
encuentra toda la luz que
precisamos. La entera historia de la
salvación es esencialmente
cristocéntrica, pues tanto su origen y
fundamento, como su fin y todo su
contenido constituyen el despliegue o
manifestación histórica del misterio
del Salvador. Él es, en efecto, el



Camino, la Verdad y la Vida (Jn 14, 6),
y ninguna realidad creada, sea
natural o sobrenatural, tiene
significado al margen de Él.

Así como todo lo humano, y en
general todo cuanto existe, ha de ser
comprendido bajo la luz de Cristo y
en referencia a Él, así también Cristo
mismo debe ser contemplado bajo la
luz de su misión redentora, pues su
ser de Dios-Hombre y su función de
Redentor[41] son inseparables y
mutuamente iluminantes. El misterio
del Hijo de Dios encarnado —es
decir, la estructura y la sustancia de
la presente economía salvífica— es
misterio de redención, convertido en
realidad histórica a través de la vida,
muerte sacrificial y resurrección de
Cristo. Esto quiere decir, si se
considera con atención, que la
sustancia teológica de la economía
salvífica divina ha sido conformada
históricamente como sacerdocio y
acción sacerdotal de Jesús. La



fisonomía del misterio de la
encarnación redentora del Verbo, lo
que de él vemos y en él se nos
manifiesta acerca de Dios y del
hombre, está históricamente
expresado como ser y misión
sacerdotales. En el sacerdocio de
Jesucristo, ejercitado a lo largo de
toda su vida —pues Él es siempre el
Hijo Redentor— y plenificado en su
muerte y resurrección, está
misteriosamente concentrada y
realizada la voluntad salvífica
divina. El resplandor que ilumina la
obra redentora y que, desde ella, se
derrama sobre la amorosa acción
creadora llenándola con su claridad,
es la luz de Cristo Sacerdote que se
entrega a sí mismo ut vitam habeant,
et abundantius habeant (Jn 10, 10).

Esta economía salvífica de fisonomía
sacerdotal subsiste históricamente en
la Iglesia y se prolonga hasta el fin de
los tiempos a través de la Iglesia. El
Cuerpo de Cristo, unido a su Cabeza y



animado por el Espíritu Santo, es —
ya ahora en la tierra y después,
perfectamente, en el cielo—
expresión del misterio del Verbo
encarnado. Por esta razón, se puede
afirmar también que la dimensión
teológica más profunda del misterio
de la Iglesia como pueblo de Dios es
su condición de pueblo sacerdotal,
consagrado a imagen de Cristo para
continuar con Él su misión
redentora. La Iglesia se conoce a sí
misma como una orgánica
conjunción de dones y funciones,
jerárquicamente estructurada —
ministros y laicos, sacerdocio
ministerial y sacerdocio bautismal—,
al servicio de la misión salvífica
común, para la vida del mundo. En la
potestad y eficacia salvífica del
sacerdocio ministerial, que está
esencialmente al servicio del
sacerdocio común de todos los fieles,
descansa y se alimenta la vitalidad
de la Iglesia. A través de los ministros
consagrados, quienes participan



sacramentalmente en la autoridad y
en la acción de Cristo Cabeza de la
Iglesia, viene la vida y la eficacia a
todos los miembros del Cuerpo. El
ser y la misión sacerdotales de la
Esposa de Cristo están, pues,
históricamente sostenidos en el
ejercicio de las funciones específicas
del ministerio consagrado.

Estos breves trazos de la teología de
la Iglesia son suficientes para nuestro
propósito. Con ellos hemos querido
situar el plano en el que debe ser
considerada la fisonomía del Opus
Dei, para tratar de descubrir en ella
la luz que arroja sobre la figura de su
Fundador. ¿Cuáles son sus rasgos
fundamentales? Sin ánimo de
extendernos en este punto, y
tomando algunas ideas de un
conocido estudio sobre el Opus
Dei[42], cabría describir
sintéticamente dicha fisonomía en
base a diversos factores evidentes
como, por ejemplo, la variedad y



multiplicidad de sus miembros
(varones y mujeres; célibes y
casados; sacerdotes y seglares que
desarrollan una acción apostólica
común, en unidad orgánica e íntima
cooperación desde las respectivas
funciones de unos y otros; personas
dotadas de plena libertad en las
cuestiones profesionales, sociales y
políticas;...). Es también patente en el
Opus Dei la universalidad o
internacionalidad de quienes lo
componen y de sus actividades
apostólicas de formación, así como
su organización unitaria e
interdiocesana. Junto a estos
aspectos por así decir más externos o
inmediatos, existen otros rasgos
fisonómicos institucionales más
internos o mediatos, aunque también
patentes, como son su mensaje de
santificación en medio del mundo y
de impregnación de los quehaceres y
realidades temporales con el espíritu
del Evangelio; su enseñanza sobre el
trabajo como inserción en el mundo



y como instrumento para llevar a él
el espíritu de Cristo; el sentido
vocacional de la existencia cristiana,
entendida como radical compromiso
de fe y, en consecuencia, como
seguimiento e imitación de Cristo en
el trabajo diario y en la condición del
existir en medio del mundo; la
decidida llamada a la santidad
personal que extiende por el mundo;
la proclamación de la dimensión
apostólica esencial de la vida
cristiana, como contribución
personal a la tarea redentora...

¿Qué expresan esos rasgos
fisonómicos? ¿De qué "sustancia"
teológica es manifestación histórica
esa orgánica e inseparable unidad de
sacerdotes y seglares, entregados en
medio del mundo y en el ejercicio de
la propia profesión u oficio a la
empresa de seguir fielmente a Cristo
y continuar su misión para la vida
del mundo? En cierta ocasión, para
expresar la naturaleza de la misión



fundacional a la que Dios le llamaba,
y hablando en tono coloquial
aunque, como es lógico, desde la
plenitud de su carisma fundacional,
el Beato Josemaría describió el Opus
Dei como «una partecica de la
Iglesia»[43]. En su seno late, en
efecto, y de eso hablan los rasgos que
hemos mencionado, el misterio
mismo de la Iglesia como fuerza
conformadora e impulso vital: esa es
la realidad teológica substante del
Opus Dei desde el 2 de octubre de
1928, y así lo ha entendido y
proclamado la Suprema Autoridad
eclesiástica al erigirlo como
Prelatura personal.

Pero allí donde el misterio de la
Iglesia se hace históricamente
presente con sus elementos
constitutivos esenciales y con toda su
eficacia redentora es también
necesaria, en la presente economía
salvífica, la presencia fundante del
ministerio ordenado. En el origen del



Opus Dei, como signo y sello de su
precisa naturaleza eclesiológica, era
preciso que estuviera un sacerdote:
un hombre capaz de obrar in persona
Christi Capitis, que se supiese
llamado al ejercicio del ministerio, y
llamado también a llevar sobre sí,
con sus dones ministeriales y
carismáticos, la tarea fundacional. 
«¿Para qué me hice sacerdote?», se
preguntaba el Beato Josemaría. Por
exigencia de la naturaleza teológica
de la misión fundacional que Dios le
encomendaba, podemos contestar.
Esa es, como veníamos buscando, la
luz que la misión fundacional arroja
sobre la condición del Fundador.

Antonio Aranda

Universidad Pontificia de la Santa
Cruz



[1] El planteamiento de nuestro
trabajo guarda cierta relación con lo
que ha escrito Pedro Rodríguez en
las pp. 73-82 de su estudio: El Opus
Dei como realidad eclesiológica,
publicado dentro del volumen
colectivo: "El Opus Dei en la Iglesia",
Rialp, Madrid 1993. En la p. 73 de ese
trabajo se lee: «El carisma
fundacional que recibió Josemaría
Escrivá (...) recaía sobre un «ministro
sagrado», un sacerdote de Cristo», y
en la correspondiente nota 92, entre
otras cosas, señala: «Vistas las cosas
en perspectiva histórica y desde la
consideración de la estructura de la
Iglesia, la condición de sacerdote del
Fundador del Opus Dei aparece no ya
como disposición, sino como esencial
para fundar y presidir la institución
que finalmente vio la luz el 2 de
octubre de 1928. De hecho, Josemaría
Escrivá «se sabía» Fundador del
Opus Dei precisamente en cuanto
sacerdote». Esta es, precisamente, la



cuestión que queremos analizar
aquí.

[2] Es sabido que el Beato Josemaría
se "resistía" a hablar de sí mismo —
de su vida, de la acción de Dios en
ella, de sus obras— por humildad, y
que sólo "cedía" en este punto por
exigencias de la caridad y de la
obediencia. Las referencias
autobiográficas se encuentran aquí y
allá en diversos pasajes de sus
escritos, así como en palabras suyas
pronunciadas por distintos motivos,
a veces, por ejemplo, como respuesta
a alguna pregunta directa sobre esas
cuestiones. Todo esos textos tienen
gran valor para biógrafos e
historiadores, y muchos de ellos
están ya recogidos sustancialmente
en algunas semblanzas y biografías
publicadas, a las que nos remitimos.

[3] Palabras en Lima (Perú), el 26-
VII-1974 (AGP, P04, vol. IV, pp.
398-399); cfr. A. DEL PORTILLO, Una



vida para Dios, Rialp, Madrid 1992, p.
29, nota 24. (Citaremos en adelante
esta obra como: "Una vida para
Dios").

[4] Palabras en Roma, el 28-III-1973
(AGP, P01, 1973, p. 310); cfr. "Una
vida para Dios", p. 28, nota 22.

[5] Meditación Los pasos de Dios, 14-
II-1964 (AGP, P01, 1976, p. 853); cfr.
"Una vida para Dios", p. 27, nota 17.

[6] Palabras en Lima (Perú), el 26-
VII-1974 (AGP, P04, vol. IV, pp.
395-397); cfr. "Una vida para Dios", p
27, n. 18.

[7] Meditación Los caminos de Dios,
19-III-1975 (AGP, P01, 1975, pp.
800-801); cfr. "Una vida para Dios", p.
28, nota. 20.

[8] Cfr. F. GONDRAND, Al paso de
Dios. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1985, pp. 33-34; P. BERGLAR, Opus



Dei. Vida y obra del Fundador
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1987, pp. 38-39; A. SASTRE, 
Tiempo de caminar. Semblanza de
Monseñor Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 50-52.

[9] Meditación Los caminos de Dios,
o.c.; cfr. "Una vida para Dios", p. 28,
nota 20.

[10] Meditación Los pasos de Dios, 14-
II-1964 (AGP, P01, 1976, p. 856); cfr.
"Una vida para Dios", p. 28, nota. 21.

[11] Ibid.; cfr. "Una vida para Dios", p.
31, nota 29.

[12] Cfr. los datos recogidos
sintéticamente en: A. DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, (realizada por C. Cavalleri),
Rialp, Madrid 1993, pp. 69-70.

[13] Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, Rialp, Madrid
1980, 13ª ed., n. 118.



[14] «He concebido siempre mi labor
de sacerdote y de pastor de almas
como una tarea encaminada a situar
a cada uno frente a las exigencias
completas de su vida, ayudándole a
descubrir lo que Dios, en concreto, le
pide, sin poner limitación alguna a
esa independencia santa y a esa
bendita responsabilidad individual,
que son características de una
conciencia cristiana. Ese modo de
obrar y ese espíritu se basan en el
respeto a la trascendencia de la
verdad revelada, y en el amor a la
libertad de la humana criatura.
Podría añadir que se basa también
en la certeza de la indeterminación
de la historia, abierta a múltiples
posibilidades, que Dios no ha querido
cerrar» (Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1978, 15ª ed., n.99; el
subrayado en éste y en los textos
siguientes es nuestro).

[15] «Quizá alguno piense que soy un
ingenuo. No me importa. Aunque me



califiquen de ese modo, porque
todavía creo en la caridad, os
aseguro que ¡creeré siempre! Y,
mientras El me conceda vida,
continuaré ocupándome —como
sacerdote de Cristo— de que haya
unidad y paz entre los que, por ser
hijos del mismo Padre Dios, son
hermanos; de que la humanidad se
comprenda; de que todos compartan
el mismo ideal: ¡el de la Fe!» (Amigos
de Dios, Rialp, Madrid 1980, 6ª ed., n.
174).

[16] «Quizá penséis en tantas
injusticias que no se remedian, en los
abusos que no son corregidos, en
situaciones de discriminación que se
trasmiten de una generación a otra,
sin que se ponga en camino una
solución desde la raíz. No puedo, ni
tengo por qué, proponeros la forma
concreta de resolver esos problemas.
Pero, como sacerdote de Cristo, es
deber mío recordaros lo que la
Escritura Santa dice. (...). Un hombre



o una sociedad que no reaccione ante
las tribulaciones o las injusticias, y
que no se esfuerce por aliviarlas, no
son un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazón de
Cristo. Los cristianos —conservando
siempre la más amplia libertad a la
hora de estudiar y de llevar a la
práctica las diversas soluciones y, por
tanto, con un lógico pluralismo—,
han de coincidir en el idéntico afán
de servir a la humanidad. De otro
modo, su cristianismo no será la
Palabra y la Vida de Jesús: será un
disfraz, un engaño de cara a Dios y
de cara a los hombres» (Es Cristo que
pasa, o.c., n. 167).

[17] «Pensad lo que prefiráis en todo
lo que la Providencia ha dejado a la
libre y legítima discusión de los
hombres. Pero mi condición de
sacerdote de Cristo me impone la
necesidad de remontarme más alto, y
de recordaros que, en todo caso, no
podemos jamás dejar de ejercitar la



justicia, con heroísmo si es
preciso» (Amigos de Dios, o.c., n.
170).

[18] Sobre los aspecto históricos de
esa fecha fundacional, cfr. P.
BERGLAR, o.c., pp. 67-76; A. SASTRE,
o.c., pp. 90-99; sobre aspectos más
teológicos, cfr. J. L. ILLANES, Dos de
octubre de 1928: alcance y significado
de una fecha en "Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei",
Eunsa, Pamplona 1985, pp. 65 ss.; A.
DE FUENMAYOR-V. GOMEZ-
IGLESIAS-J. L. ILLANES, Itinerario
jurídico del Opus Dei. Historia y
defensa de un carisma, Eunsa,
Pamplona 1989, pp. 25-36.

[19] Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, o.c., n. 32.

[20] Amigos de Dios, o.c., n. 54.

[21] Meditación En un dos de octubre,
2-X-1962 (AGP, P01, 1972, p. 987); cfr.
"Una vida para Dios", p. 34, nota. 32.



[22] AGP, P01, 1975, p. 226. Cfr S.
BERNAL, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, 6ª ed., pp. 80-81 (no incluye los
dos últimos párrafos de la cita).

[23] Cfr. B. D. MARLIANGEAS, Clés
pour une théologie du ministère. In
persona Christi. In persona Ecclesiæ,
Paris 1978; G. RAMBALDI, Alter
Christus, in persona Christi, personam
Christi gerere. Nota sull'uso di tali e
simili espressioni nel magistero da Pío
XI al Vaticano II e il loro riferimento
al carattere en «Teología del
sacerdocio», vol V, Burgos 1973.

[24] A. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el Fundador del Opus Dei,
(realizada por C. Cavalleri), Rialp,
Madrid 1993, p. 72.

[25] Meditación En un dos de octubre
2-X-1962 (AGP, P01, 1972, p. 987); cfr.
"Una vida para Dios", p. 34, nota 32.



[26] Carta, 24-III-1930, n. 2; cfr. "Una
vida para Dios", p. 70, nota 2.

[27] Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, o.c., n. 55.

[28] Es Cristo que pasa, o.c., n. 20.

[29] Ibid., n. 122.

[30] Carta, 4-IX-1951, n. 3; cfr. "Una
vida para Dios", p. 91, nota 6.

[31] Meditación Los caminos de Dios,
19-III-1975, o.c; cfr. "Una vida para
Dios", p. 35, nota 33.

[32] Carta, 11-III-1940, n. 32; cfr. "Una
vida para Dios", pp. 37-38, nota 36.

[33] Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Palabra, Madrid 1991,
n. 1: Mons. José María García
Lahiguera, pp. 15, 29-30.

[34] Ibid., n. 2: Mons. Pedro Cantero
Cuadrado, pp. 16, 32, 49.



[35] Ibid., n. 3: Cardenal José María
Bueno Monreal, pp. 34, 36-37.

[36] Ibid., n. 5: Mons. Juan Hervás
Benet, pp. 42-43.

[37] Baste con un ejemplo: «La única
ambición, el único deseo del Opus
Dei y de cada uno de sus hijos es
servir a la Iglesia como ella quiere
ser servida, dentro de la específica
vocación que el Señor nos ha dado
(Carta, 31-V-1943, n. 1; cfr. "Una vida
para Dios", pp. 93-94, nota 12). Cfr. 
Conversaciones, nn. 47, 60; Amigos de
Dios, nn. 11, 117, 196, 316; Camino, n.
519; Surco, n. 351; Forja, nn. 138, 584.
Cfr también, "Una vida para Dios",
pp. 40-42, 69-88, 103-108, 205-210.

[38] "Una vida para Dios", p. 103.

[39] Ibid., pp. 105-106.

[40] Cfr ibidem, pp. 106-107.



[41] Este principio teológico
fundamental es también básico en la
enseñanza del Fundador del Opus
Dei, de quien tomamos la
formulación: «No es posible separar
en Cristo su ser de Dios-Hombre y su
función de Redentor. El Verbo se hizo
carne y vino a la tierra ut omnes
homines salvi fiant (cfr 1 Tim II, 4),
para salvar a todos los hombres. Con
nuestras miserias y limitaciones
personales, somos otros Cristos, el
mismo Cristo, llamados también a
servir a todos los hombres» (Es Cristo
que pasa, n. 106). Como hemos
escrito en otra parte, «en esta frase se
advierte un presupuesto esencial del
pensamiento cristocéntrico del Beato
Josemaría: la absoluta
inseparabilidad entre ser y función
de Cristo, principio teológico básico
que alimenta constantemente su
espiritualidad. Explícita o
implícitamente, este principio, al que
puede calificarse de estructural
dentro del proceso reflexivo del



Beato Josemaría, mantiene una
presencia iluminante en todos sus
escritos. De esa luz se beneficia
también por entero la visión que el
Beato tiene de la Iglesia y de la
existencia cristiana. Puede afirmarse,
en efecto, que, en su pensamiento, la
unidad indestructible entre ser y
función expresa teológicamente la
identidad de Cristo, la de su Cuerpo
que es la Iglesia, y la de sus
miembros que son los cristianos» (El
cristiano, alter Christus, ipse Christus
en el pensamiento del Beato Josemaría
Escrivá) en "Santidad y Mundo.
Estudios en torno a las enseñanzas
del Beato Josemaría Escrivá" (Actas
del Congreso Internacional celebrado
en Roma, Roma 12-14 de octubre de
1993), EUNSA, Pamplona 1996, p. 167.

[42] Cfr. A. DE FUENMAYOR — V.
GOMEZ-IGLESIAS — J.L. ILLANES, 
Itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Eunsa, Pamplona 1989, pp. 39-37.



[43] Cfr. P. RODRIGUEZ, El Opus Dei
como realidad eclesiológica en P.
RODRÍGUEZ — F. OCÁRIZ — J.L.
ILLANES, "El Opus Dei en la Iglesia",
Rialp, Madrid 1993, p. 22.

Antonio Aranda

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-
jesucristo/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-es/article/sacerdote-de-jesucristo/

	Sacerdote de Jesucristo

