opusdei.org

Resumen de las
intervenciones de
las Jornadas
Sacerdotales

Se ofrece a continuacion una
seleccion de parrafos de las
intervenciones de los
cardenales Dario Castrillon y
Antonio M® Rouco Varela y de
las palabras de bienvenida de
Mons. César Augusto Franco. Si
desea los textos completos
solicitelos a info@opusdei.es

27/06/2002



Intervencion del cardenal Dario
Castrillon: “El sacerdocio
ministerial al servicio del
sacerdocio comun de los fieles y la
llamada universal a la santidad”

iEstimados hermanos en el
Episcopado y en el Presbiterado, muy
queridos profesores y formadores de
este seminario!

“Quam bonum et jucundum habitare
fratres in unum!” (Sal. 132,1).
Expresamos asi, con palabras del
salmista, el clima de fraternidad
sacramental y de alegria que se
establece entre nosotros, y que se
fundamenta en la verdad ontoldgica
de nuestra configuracion a Cristo, a
su unico, Sumo y Eterno Sacerdocio.
De este modo, nuestra mirada se
extiende mas alla de los limites de
esta querida Archididcesis de
Madrid, y nuestra reunion se
enriquece de una dimension mas
universal y misionera.



“Pues bien, yo os digo: alzad vuestros
ojos y ved los campos que blanquean
ya para la siega” (jn 4, 35). Estas
palabras del Sefior, resuenan hoy
todavia en nuestro corazon y sefialan
el vasto horizonte de la mision de
amor del Verbo encarnado, misiéon
que, en primer lugar, es nuestra: El la
deja en herencia a toda la Iglesia,
pero de modo especial a cada uno de
nosotros, sus ministros ordenados.
Verdaderamente es grande el
misterio de amor del cual somos
servidores.

Es necesario proyectar, con luz y con
iniciativas nuevas, la dynamis
Thenu, el mismo Evangelio, que es
"fuerza de Dios para la salvacion de
todos los que creen" (Rm 1,16). De
esta tarea bella y noble, hacemos los
sacerdotes nuestro proyecto de vida,
que no seria completo si
operativamente no nos dirigiésemos,
a la vez, no ayudaramos a quienes
son miembros de nuestro ‘pusillus



grex’, es decir a los fieles laicos,
también llamados, por su vocacion
bautismal, a una participacion
efectiva, madura y responsable en la
unica mision salvifica de la Iglesia.

Si los sacerdotes tenemos la sacra
potestas, conferida por la
Ordenacion presbiteral, para actuar,
no solo en nombre, sino también en
la persona misma de Cristo, y
participar de la autoridad con la cual
Cristo edifica, santifica y gobierna a
su Cuerpo mistico (cf. Conc. de
Trento, sec. XII, cap. II; Pio XII Carta
Enc. Mediator Dei, 20.11.1947; LG n.
10, 28; Decr. Presbiterorum Ordinis,
n° 2), solamente la vida de los fieles
laicos, en su actuacion capilar en las
rendijas de la sociedad, como agua
limpia y regeneradora entre las
rocas, puede y debe reconciliar todas
la realidades del mundo con Dios en
Cristo.



Vienen a mi memoria aquellas
palabras del Fundador del Opus Dei
en que se puede resumir la mision de
todos los fieles cristianos: "jabrir e
iluminar los caminos divinos de la
tierra!" (cf Decreto Pontificio sobre la
heroicidad de las virtudes del Siervo
de Dios Josemaria Escriva: en AAS
LXXXIIL, n. 12, 5.11.1990, pp.
1451-1452).

Y para que esta espiritualidad laical
crezca y se difunda para el bien de la
Iglesia universal y de vuestras
didcesis, me permito detenerme
brevemente sobre unos aspectos de
las relaciones entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio comun de
los fieles, y referirme especialmente
a nuestro ser y obrar como ministros
ordenados, al servicio de la llamada
universal a la santidad.

Con palabras del Santo Padre
recordamos que "se debe insistir en
el concepto de servicio, que vale para



cada ministerio eclesiastico,
empezando por aquel de los
Obispos" (Catequesis del miércoles
18.10.1992, in L'O.R. 19.10.1992, p. 4).

Desde luego sabemos que nuestra
vida es toda ministerial ya que
nuestra constante disposicion es
seguir con fidelidad la voluntad
fundante de Cristo (cf. Lc 22, 26-27):
servir a los demas propter Christum,
sin acomodarnos al ambiente de
indiferentismo religioso o
relativismo moral que con frecuencia
se manifiesta en la cultura actual,
sino adhiriendo con prontitud y
espiritu de iniciativa a lo que quiere
Cristo (cf Acta Synodalia Sacrusuncti
Concilii Oecumenici Vaticanii II, II/TT
824-825).

Pero servir no implica dejar de
gobernar, ya que el sacerdocio
ministerial se ejerce con la autoridad
propia de Cristo, en comunion con el
Obispo, autoridad de guia, es decir de



Pastor (cf. LG n. 27). No podemos
olvidar aquella lograda expresion del
Obispo de Hipona en la que se
integra el espiritu de servicio con el
uso de la potestas, cuando tuvo que
actuar vigorosamente por la
presurosa solicitud a la Iglesia que le
habia sido confiada: "non tam
praeesse quam prodesse" (San
Agustin, Ep. 134,1: CSEL 44,85).

Seguimos experimentando en
nosotros mismos la sacra potestas
que nos ha sido confiada por Cristo
en la Ordenacion sacerdotal, para
servir a su Iglesia y a la humanidad
entera; no vacilamos en constatar
nuestros limites y errores, sabiendo
que precisamente en nuestra
debilidad humana se radica la
exousia, el poder divino, que
transforma, fortalece y rejuvenece
continuamente nuestro ministerio,
que es anuncio vivo del misterio de
Cristo.



Queremos reafirmar nuestra mision
divina para ser gozo y esperanza
ante el hombre nuevo de este
milenio. Sabemos que el sacerdote es
ministro de la esperanza porque es
ministro de Cristo (cf LG, 21) y es el
primero en ser llamado por Dios a
responder a quien le pida razon de la
esperanza que alberga en él (cf. 1 Pt
3.15).

No puedo dejar de sefialaros la
ejemplaridad de la vida sacerdotal
del Beato Josemaria, sacerdote
secular que, en su vida enteramente
gastada al servicio de la Iglesia, ha
sabido amar al mundo con la caridad
de Cristo, de modo ejemplar, heroico.
Sabemos que a partir de aquel 2 de
octubre de 1928, en que Dios le hizo
ver al Opus Dei, aquel joven
sacerdote aragonés gasto todas sus
energias en realizar la voluntad de
Dios. "{Aqui tienes a tu burrito
sarroso!", solia repetir, en su
humildad y espiritu de servicio,



dirigiéndose a Dios. Y asi saludo una
vez, al comienzo de los afnos treinta,
al Sefior acercandose al Sagrario,
aqui en Madrid, en la iglesia del
Patronato de Santa Isabel. Oy6 como
respuesta, en una locutio divina, con
palabras "interiores", esta delicada
aclaracion de Jesus: "un borrico fue
mi trono en Jerusalén" (cf Mons.
Javier Echevarria, Memoria del Beato
Josemaria, Ediciones Rialp S.A.,
Madrid 2000, p. 180).

¢Cudl es nuestro ser, para que
podamos obrar con mayor y plena
fidelidad a nuestra identidad
sacerdotal? ;Como es nuestro estado
de salud en la vida de santidad, para
ser, cada uno de nosotros, camino
seguro de encuentro con el Verbo
encarnado? ;Cuales son nuestras
relaciones con los demas fieles?
¢Quiénes son los fieles laicos para el
sacerdote? ;Como ayudarlos mas con
caridad en la verdad, siendo esa
verdad Cristo mismo?



El sucesivo Magisterio de la Iglesia lo
ha aclarado aun mas (cf. Juan Pablo
I1, Exhort. Ap. Pastores dabo vobis, n,
17; Catecismo de la Iglesia Catdlica,
nn. 1538, 1576, 1592); la diferencia
esencial entre el sacerdocio comun y
el sacerdocio ministerial no se
encuentra en el sacerdocio de Cristo,
el cual permanece siempre unico e
indivisible, ni tampoco en la santidad
a la cual todos los fieles son
llamados. La diversidad esta en
relacion al modo de participacion al
sacerdocio de Cristo y es esencial en
el sentido que mientras el sacerdocio
comun de los fieles se realiza en el
desarrollo de la gracia bautismal , de
la Confirmacion y en muchos casos
de la gracia sacramental del
Matrimonio, el sacerdocio
ministerial estd al servicio del
sacerdocio comun, en orden a la
union de los sacrificios espirituales
del cristiano al unico sacrificio
redentor de Cristo que se hace



presente, actual y eficaz por medio
de nuestro sacerdocio.

Conviene, por tanto, reafirmar, una
vez mas, la necesidad del sacerdocio
ministerial en su servicio especifico e
insustituible. Sin embargo, para
mostrar con nitidez esta necesidad,
no basta con proclamarla: es
imprescindible plasmarla en nuestra
vida y en nuestros planes pastorales
y programas formativos.

En particular se debe subrayar el
caracter sobrenatural y sagrado del
sacerdocio. Esto es de fundamental
importancia: naturaleza y mision del
sacerdocio resultan incomprensibles
sin la fe.

No se pueden aceptar tendencias
funcionalistas a la hora de entender
y vivir nuestro sacerdocio: el servicio
propio que prestamos con toda
nuestra vida sacerdotal, no deriva de
un mandato o encargo de la
comunidad; no es una funcion a la



cual somos destinados por otros
hombres para interceder en su favor
ante la divinidad. Nuestro sacerdocio
es, en verdad, una mision a la cual
un hombre es elevado por Dios para
ser, en medio de los demas, signo
viviente y no mero recuerdo de la
presencia de Cristo, unico Sacerdote
y Mediador, Cabeza y Pastor de su
Pueblo.

En la actual cultura de sincretismo
religioso, de difusion de las sectas y
de una religiosidad supersticiosa y
sentimental no anclada en la verdad
de Cristo, no estamos en presencia de
un rechazo de lo sagrado en cuanto
tal y de su consiguiente reduccion a
lo profano. Se va mas lelos, pues se
proclama la negacion de un Dios
personal y trascendente, de un Dios
encarnado y presente en la historiay
en la humanidad.

Volviendo a lo que deciamos hace
poco, la empresa de la nueva



evangelizacion "exige sacerdotes
radical e integralmente inmersos en
el misterio de Cristo y capaces de
realizar un nuevo estilo de vida
pastoral, marcado por la profunda
comunion con el Papa, con los
Obispos y entre si, y por una
colaboracion fecunda con los fieles
laicos, en el respeto y la promocion
de los diversos cometidos, carismas y
ministerios dentro de la comunidad
eclesial .... Y estos son los sacerdotes
que se comprometen a vivir su
sacerdocio como camino especifico
hacia la santidad" (Exhort. Ap. Post-
sinodal PdV, n 18; 82).

Para que sea asi, es de fundamental
importancia que cada unos de los
sacerdotes volvamos a descubrir
cada dia la necesidad absoluta de
nuestra santidad personal. Esta
finalidad se concreta en la busqueda
de una profunda unidad de vida que
nos conduzca a tratar de ser, de vivir
y de servir en Cristo, revistiéndonos



de sus mismos sentimientos, en
medio de todas las circunstancias de
la vida.

¢Como serd posible adquirir este
Espiritu de Cristo, que nos hace
testigos de su don, si no regresamos a
la practica frecuente y regular de la
Confesion individual, y si no
regresamos a la celebracion
profundamente sentida y vivida de la
Santa Misa, que se debe prolongar en
la adoracion eucaristica, a la cual
debemos dar nuevamente espacio y
tiempo adecuado durante nuestro
dia?

El sacerdote es como si tomara
alimento de la adoracion eucaristica
que, junto con la Confesion
frecuente, llega a ser para €l el
descanso mas eficaz, la paz profunda
y el balsamo del alma. No nos
salvaran, en efecto, ni las
actividades, ni los discursos, ni los
convenios que, a veces, también con



éxito, habremos tenido, sino el amor
por Jesus Cristo, cuyo absoluto
sefiorio debe resplandecer en la vida
de cada sacerdote. Precisamente de
este sefiorio nace el impulso
misionero del "omnia instaurare in
Cristo"; Solamente desde aqui se
alcanza aquel entusiasmo que es
irrenunciable!" (Carta del 8. 5.2002).

Todo eso lo expresaba el Beato
Josemaria, con aquella expresion tan
concisa y profunda: "El sacerdote
tibio, ése es el gran enemigo de las
almas" (Apuntes intimos, n. 696 del
15.6.1932), queriendo subrayar que
el primer deber del sacerdote es el
cuidado de la propia vida interior.

Sacerdotes y fieles laicos, hijos de
este tiempo: las relaciones entre ellos
no pueden prescindir del mundo
actual y de sus vivencias. Pero, como
ya hemos recordado, en el mundo no
seria posible la presencia y la
santidad de esos fieles sin la



existencia previa de los ministros
ordenados.

Se comprende entonces con facilidad
como los sacerdotes, sin dejar de ser
hermanos entre los hermanos, somos
constituidos sacramentalmente
frente a los laicos para proclamar
con autoridad la palabra del unico
Maestro destinada a todos los
hombres, repitiendo sus gestos de
perdon y de oferta de salvacion,
sobre todo con la Penitencia y la
Eucaristia, haciendo asi presente la
amorosa solicitud de Cristo hasta la
total entrega de si mismo.

En cuanto Pastores del Pueblo de
Dios, seremos "forjadores" de una
caridad plena y autentica de los
laicos, y procuraremos que todos los
fieles estén atentos a los desafios del
mundo actual y sensibles a las
angustias y esperanzas de sus gentes,
compartiendo sus vicisitudes y, sobre
todo, asumiendo una actitud de



solidaridad con los pobres,
especialmente con los mas pobres, es
decir con los sedientos y
hambrientos de la Verdad y de la
Justicia, pobres de Cristo mismo.

El respeto de la vida humana, la
defensa de la familia, las
responsabilidades en el campo
profesional y politico, serdn los
frutos de la plena coherencia de sus
vida con los valores evangélicos.

Conclusion

Los tiempos lo reclaman y todo el
Pueblo de Dios estd convocado e
impulsado por el Sucesor de Pedro "a
continuar bajo la guia del Espiritu
Paraclito, la obra del mismo Cristo,
que vino al mundo para dar
testimonio de la verdad, a salvar y no
a condenar, a servir y no a ser
servido" (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et Spes, 3).



Por eso, la Iglesia y el mundo tienen
necesidad de ministros sagrados de
la Nueva Alianza (cf. 2 Cor 3.6), es
decir de sacerdotes llamados a
anunciar el nuevo adviento (Carta
enc. Redemptor hominis, n. 1), de
ministros santos que, conscientes de
los propios limites, se esfuerzan con
decision en recorrer los caminos de
la santidad, de la perfeccion en la
caridad, de identificacion con Cristo,
en fiel correspondencia a la gracia
divina.

Palabras de bienvenida de Mons.
César Augusto Franco

El Fundador del Opus Dei se definia a
si mismo como un “sacerdote
secular, sacerdote de Jesucristo”.
Durante dos décadas recorrio las
calles de este Madrid en una
incesante labor de apostolado,
tratando a todo tipo de personas;
desde jovenes universitarios a
enfermos en los hospitales; desde



sefioras que colaboraban en labores
de benficencia a chicas que
trabajaban en los hogares.

Tratdé, sobre todo, a muchos
sacerdotes con los que empezo a
reunirse recién llegado a la capital
para animarles a vivir con celo sus
tareas pastorales. En esta casa
precisamente, el beato José Maria
acudia a confesarse y a abrir su
corazon con Don José Maria Garcia
Lahiguera, Arzobispo de Valencia,
entonces director espiritual del
Seminario, cuyo proceso de
canonizacion estd incoado. No hay
que imaginar mucho al suponer que
no faltaria, entre los temas tratados,
el de la santidad de los seminaristas
y de los sacerdotes.

Fruto de esa pasion por sus
hermanos, dispuso Dios que fundase
aqui en Madrid, el 14 de Febrero de
1943, 1a Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz, siempre bendecida y



alentada por la Jerarquia, primero
por el obispo diocesano, el Patriarca
Don Leopoldo Eijo y Garay, y
posteriormente por la Santa Sede.
Los centros de esta Sociedad
Sacerdotal, erigidos en Madrid, le
rinden con esta jornada el tributo de
su accion de gracias y sencillo
homenaje.

Para todos los que pertenecemos al
presbiterio diocesano, es motivo de
g0z0 y de esperanza reconocer que
un hermano nuestro, que recorrio
nuestras calles y frecuento tantas
veces el Seminario Conciliar, se
santifico en el ejercicio de su
ministerio y sera propuesto por la
Iglesia como modelo digno de
imitacion al ser elevado a los altares.
Para todos nosotros supone ademas
un estimulo mas para devolver a la
Iglesia la santidad que de ella
recibimos en el sacramento del
Orden que nos permite edificar, en el
nombre de Cristo, al pueblo



cristiano. Esta relacion entre el
ministerio sacerdotal y el pueblo de
Dios fue, sin duda, una de las
preocupaciones y tareas que mas
acaparo el celo pastoral del Beato
Josemaria. De ahi que su atencién a
los sacerdotes redundara siempre en
beneficio de los seglares; y la
preocupacion por la santidad del
laicado, le llevara a cultivar con
generosa entrega la santidad
sacerdotal.

Que el don que Dios nos hace con la
santidad de Don José Maria,
acreciente en nosotros el deseo de
llegar a la uinica meta que Dios nos
ha trazado cuando, en Cristo Jesus,
nos eligidé para que fuésemos santos e
inmaculados en su presencia por el
amor. No nos faltara en este empefio
la intercension maternal de la
Inmaculada Concepcion, patrona de
este Seminario. Por supuesto,
contaremos también con la



intercesion del beato Josemaria.
Muchas gracias.

Palabras del Cardenal Antonio
Maria Rouco Varela: “La
fraternidad Sacerdotal, espiritu de
comunion”

No podia faltar en esta Jornada
Sacerdotal, en el marco del
centenario del Beato Josemaria
Escriva y de su proxima
canonizacion, una reflexion sobre la
fraternidad sacerdotal que
constituyo uno de sus mayores
desvelos y afanes apostolicos.

Mis reflexiones pretenden
profundizar en la fraternidad
sacerdotal que, para un obispo,
supone un reto a su propio
ministerio: conservar la unidad y el
amor mutuo en "la preciosa corona
espiritual del presbiterio”(3) es sin
duda un presupuesto indispensable
de la mision apostolica que el obispo
comparte con sus sacerdotes.



Para responder a este desafio, Juan
Pablo II, propone, antes de organizar
iniciativas concretas, "promover una
espiritualidad de la

comunion ...como principio
educativo en todos los lugares donde
se forma el hombre y el cristiano,
donde se educan los ministros del
altar, las personas consagradas y los
agentes pastorales, donde se
construyen las familias y las
comunidades"(5). Al aclarar en qué
consiste esta espiritualidad de
comunion, el Papa dice, en primer
lugar, "que significa ante todo una
mirada del corazon sobre todo hacia
el misterio de la Trinidad que habita
en nosotros y cuya luz ha de ser
reconocida también en el rostro de
los hermanos que estan a nuestro
lado"(6). La comunion, viene a decir,
tiene su fuente en Dios y abarca a
todos los hombres. Sdlo en este
contexto trinitario podemos
entender el misterio de la Iglesia y de



todo lo que la constituye, empezando
por el ministerio ordenado.

La fraternidad sacerdotal, que nace
del sacramento del orden, no debe
considerarse como una mera
exigencia nacida de un
corporativismo de tipo sociolégico,
semejante al que une a quienes
trabajan, por ejemplo, en una misma
empresa. La fraternidad sacerdotal
es el signo de la comunion que el
Espiritu crea en quienes han sido
incorporados al unico sacerdocio de
Cristo(10). Es la consecuencia de
haber sido consagrados
trinitariamente en Cristo Jesus, que
nos concede asi la gracia de
participar de su obra salvifica, que es
por naturaleza obra de las tres
divinas personas. Dicho de otra
manera, la fraternidad sacerdotal es
la expresion de lo que ha sucedido en
el sacramento del Orden: la gracia
recibida nos identifica con Cristo
quien nos envia al mundo como él



mismo fue enviado por el Padre, bajo
la accion vivificadora del
Espiritu(11).

La fraternidad sacramental, de
origen trinitario, tiene ya en el
ministerio publico de Cristo su
inmediata preparacion. Cristo, en
efecto, llama a los Doce a su
seguimiento y los une a €l de modo
estable y permanente
incorporandolos a su persona y a su
mision. La formula de Mc 3,14, "hizo
Doce" (fecit duodecim), indica que
Cristo constituye el grupo apostolico
como tal en un acto unico de su
voluntad que viene precedido por su
llamada. "Con la formacion del grupo
de los doce, Jesus se presenta como la
cabeza de un nuevo Israel; como su
origen y fundamento se escogen doce
discipulos. No se podia expresar con
mayor claridad el nacimiento de un
pueblo, que ahora no se forma ya por
descendencia fisica, sino a través del
don de ‘estar con Jesus’, recibido de



los doce, que son enviados por €l a
transmitirlo. Aqui es ya posible
reconocer también el tema de unidad
y multiplicidad donde, en la
indivisible comunidad de los doce,
que solo en cuanto tales realizan su
simbolismo -su misién-, domina
ciertamente el punto de vista del
nuevo pueblo en su unidad"(14).

Conviene subrayar que esta accion
del Espiritu, agente de toda
comunion en la Iglesia como Amor
que une al Padre y al Hijo, es una
accion comunitaria. Los Doce reciben
la gracia sacramental personalmente,
pero en cuanto tal grupo unido a
Cristo. El orden sagrado les ha
hermanado con unos lazos
indestructibles que les comprometen
a vivir, desde la comunion recibida,
al servicio de su unico Sefior, el
Resucitado, y de los hombres sus
hermanos. Vivir la gracia
trinitariamente quiere decir, por
tanto, que deben crecer en la



comunion recibida gracias a la
accion del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo. Y que la fidelidad a
dicha comunion les obliga a ser ellos
mismos "uno" como el Padre y el Hijo
son "uno" en el Espiritu Santo (cf. Jn
17,21-23). Sin esta comprension de la
misteriosa unidad que se da entre el
Padre y el Hijo, y entre éste con los
suyos, la fraternidad sacramental
que se genera en el sacramento del
orden queda desprovista de sus
verdaderas raices ontologicas. De ahi
la importancia de vivir y crecer
trinitariamente, que es lo mismo que
hacerse ‘communio’.

Un sacerdote nunca deberia
encontrarse solo. Las rapidas
pinceladas que hemos ofrecido sobre
la dimension colegial y comunitaria
del ministerio, basadas en el misterio
trinitario, revelan un aspecto
fundamental del ministerio
sacerdotal. Desde la "colegialidad"
que caracteriza el discipulado de



Jesus hasta la comprension del
término "apostol” que aparece en las
cartas paulinas, encontramos la
existencia de un "nosotros" que
sustenta a la persona concreta del
ministro. En 2 Cor 5, donde san Pablo
expresa ya su idea del ministerio,
aparece la primera persona del
plural: nosotros ... apostoles;
nosotros ... enviados en nombre de
Cristo. No hay que olvidar que el
mismo titulo de presbitero recuerda
también su estructura colegiada. "Se
es presbitero en el presbiterio”(25).

Es en el presbiterio, por tanto, donde
cada sacerdote esta llamado a vivir
su experiencia de fraternidad
sacramental. En el presbiterio y con
su obispo. De ahi que resulten mas
dolorosos aun si cabe los casos de
soledad sacerdotal teniendo un
ambito natural donde redimirla. Por
ello, una auténtica promocion de la
espiritualidad de comunion en el
seno del presbiterio debe favorecer



que éste sea un ambito enriquecedor
para la vida de todos los presbiteros.
Y, para evitar que la estructura se
convierta, como dice el Papa, en
"medio sin alma", o en "mascara de
comunion”, todos los sacerdotes, y el
presbiterio en su totalidad deben
vivir la realidad sacramental que lo
sustenta. Solo asi se cumplira aquello
tan hermoso que dice san Ignacio de
Antioquia: "Trabajad unos junto a
otros, luchad unidos, corred todos a
una, sufrid, dormid, despertad todos
a la vez, como administradores de
Dios, como asistentes y servidores
"(26)

¢Como conseguir esta unidad que
puede ser definida de corazony de
accion? La Constitucion dogmatica
Lumen Gentium, al hablar de los
presbiteros, dice que "los presbiteros,
como colaboradores diligentes de los
obispos y ayuda e instrumentos
suyos, llamados a estar al servicio del
Pueblo de Dios, forman con su obispo



un unico presbiterio". Y, precisando
aun mas lo que significa formar un
solo presbiterio, afiade: "Todos los
presbiteros, en virtud de la comun
ordenacion sagrada y de la comun
mision, estan intimamente unidos
entre si como hermanos. Lo han de
manifestar de manera espontanea y
de buena gana en la ayuda mutua,
tanto espiritual como material, tanto
pastoral como personal, en las
reuniones y en la comunion de vida,
de trabajo y de amor”(27).

En estos parrafos aparece

claramente que la unidad de los
presbiteros entre si, que los
constituye en un unico presbiterio en
torno al obispo, es consecuencia de la
consagracion y mision recibidas en el
sacramento.

La fraternidad sacerdotal no es sin
mas un concepto de orden sicoldgico
ni sociologico, sino teologico;
pertenece al ambito mismo de la fe



sobre el sacramento del Orden. Por
ello, las motivaciones para vivir la
fraternidad en el presbiterio deben
arrancar necesariamente de la
vivencia del mismo sacramento.
También para la fraternidad
sacerdotal vale la formula paulina:
"reaviva el carisma que hay en ti por
la imposicion de mis manos" (2 Tim
1,6). Este carisma no nos ha hecho
presbiteros aisladamente sino que
nos ha introducido en la comunion
de un presbiterio presidido por un
Obispo, sucesor de los Apostoles. La
vivencia del propio carisma lleva
unida, en razon de la misma
ordenacion, la fraternidad
"sacramental” de todos los que
forman el unico presbiterio de la
diécesis. Las actitudes de fe,
comunion, trabajo apostolico e,
incluso, vida comun, a las que invita
el Concilio Vaticano II, tienen su raiz
ultima, teoldgica, en la gracia de
comunion que comporta el
sacramento del Orden.



A la luz de estos principios de orden
teoldgico, resulta contradictorio y
dramatico que un sacerdote pueda
encontrarse solo en el presbiterio,
que es el ambito natural de la
fraternidad sacerdotal.
Naturalmente, son muchos los
factores que pueden conducir al
aislamiento, a la marginacion y a la
soledad. Factores que provienen de
dificultades de todo tipo, psicolégico,
institucional y moral, estas uiltimas
las mas dolorosas pues son
consecuencia de nuestros propios
pecados. Se impone, por tanto, que
los sacerdotes, en su mutua relacién
personal e institucional, a través de
las diversas estructuras que existen
hoy en las didcesis, nunca pierdan de
vista el carisma del ministerio
recibido que, como dice Juan Pablo
II, tiene una "forma comunitaria" y
solo puede ser ejercido como "una
tarea colectiva"(36).



El celibato por el Reino de los cielos
nos pide el sacrificio de renunciar a
una familia. No hay que olvidar, sin
embargo, que el Sefior nos ha
convertido en familia suya,
uniéndonos a él, por lazos mas
grandes que los de la carne y sangre,
y nos ha enriquecido mutuamente
con el don del hermano. Vivir en la
fe esta nueva realidad no se opone a
vivirla humanamente,
fraternalmente dentro de una
amistad que, cultivada al modo de
Jesus con sus apostoles, nos hara
poseer, ya en esta tierra, padres,
madres, hermanos y hermanas, hijos
e hijas, en nimero mayor que aquél
al que renunciamos. "La fraternidad
del ministerio, escribe con acierto G.
Greshake, exige precisamente hoy
una realizacion existencial mas
intensa. En una sociedad cada vez
mas 'profana, el sacerdote necesita
de una vinculacion personal mas
estrecha y de un espacio vital
marcado por unas relaciones de



amistad fraterna donde pueda vivir
como cristiano y sacerdote. Jesus
tampoco saco de la familia para
aislarlos, sino para asignarles su
‘nueva familia”(40).

En esta perspectiva se entiende las
recomendaciones que hace el
Concilio Vaticano II sobre el modo de
ejercer la fraternidad sacerdotal.
Desde las exhortaciones a acogerse y
comprenderse bien los sacerdotes
mayores y los jovenes superando
tanto las naturales diferencias
generacionales como las que se
refieren a las diferentes formas de
entender la accion pastoral y el
cuidado de las almas. Como signo de
la fraternidad que les une,
"sintiéndose hermanos", el Concilio
recuerda que "los presbiteros no han
de olvidar la hospitalidad, y deben
practicar la beneficencia y la
comunidad de bienes, y preocuparse,
sobre todo, de los enfermos, los
afligidos, los demasiado agobiados



por los trabajos, los aislado, los
exiliados y los perseguidos"(41).

En razon de la misma comunion en
el sacerdocio (ratione eiusdem
communionis in sacerdotio) el
decreto Presbyterorum ordinis
declara la obligacion de los
sacerdotes con sus hermanos que
pasan por mayores dificultades, sin
olvidar la correccion fraterna como
gesto de auténtica amistad: "Han de
prestarles la ayuda oportuna, incluso
haciéndoles discretamente alguna
advertencia si es necesario. Deben
manifestar siempre su amor fraterno
y su generosidad a los que han
tenido algun fallo, y pedir
insistentemente a Dios por ellos 'y
mostrandose continuamente con
ellos hermanos y amigos de
verdad”(42).

La gracia del orden sacerdotal tiene,
en si misma, un potencial inmenso
para provocar también hoy, en medio



de una cultura que se caracteriza por
la descomposicion de lazos afectivos,
una corriente de fraternidad y
amistad sinceras que ayude a vivir el
don recibido superando la tentacion
del individualismo que es, ademas,
fuente de esterilidad apostolica. Para
ello, es preciso que los presbiteros
reconozcan que estan unidos "con
sus hermanos por los lazos de amor,
oracion y todo tipo de colaboracion
"(43). iDe cuanto no seriamos
capaces, si superando prejuicios,
desconfianzas, superficiales
descalificaciones, sospechas
infundadas, y reconociendo en el
otro el don que Dios nos da para
nuestro enriquecimiento, viviéramos
la gracia del don recibido mirando
unicamente la expansion del Reino
de Dios y la salvacion de los
hombres! ;| No seria entonces la
fraternidad sacramental de los
sacerdotes un a signo eficaz de
evangelizacion y santificacion?



3. "Cuidad de vosotros" (Hch 20,28)

Cuando san Pablo reune a los
presbiteros de Efeso para despedirse
de ellos, con el anuncio de que ya
nunca volverian a verlo (cf. Hch
20,38), les dice lo siguiente: «Tened
cuidado de vosotros y de toda la grey,
en medio de la cual os ha puesto el
Espiritu Santo como vigilantes para
pastorear la Iglesia de Dios, que €l se
adquirio6 con su propia sangre" (Hch
20,28). Esta exhortacion pone de
relieve que el cuidado del presbiterio
y de la grey estan intimamente
relacionados. El cuidado de los
pastores redunda en beneficio del
rebafio. Las palabras de san Pablo
muestran la solicitud que €l tenia por
sus presbiteros a quienes durante
tres afios consecutivos, noche y dia,
no ceso de "exhortar con lagrimas a
cada uno en particular" (Hch 20,31).

El presbitero necesita, sin embargo,
ayudas que, como a todo cristiano, le



hagan vivir con fidelidad la gracia
del ministerio. Y estas ayudas deben
venir normalmente de su obispo y de
sus hermanos que constituyen el
presbiterio en el que queda
incardinado mediante el orden
sagrado.

El Concilio Vaticano II reconoce,
ademas, que "hay que tener en
mucha estima y favorecer
diligentemente las asociaciones que,
con estatutos reconocidos por la
competente autoridad eclesiastica,
favorecen por una ordenacion apta y
convenientemente aprobada de la
vida y por la ayuda fraterna la
santidad de los sacerdotes e intentan
servir asi a todo el Orden de los
presbiteros”(45). La necesidad que el
sacerdote tiene, en la vida diaria, de
mantener los compromisos
asumidos; de buscar consejo y ayuda
ante las dificultades personales y
pastorales; y de fomentar los lazos de
amistad y comunion presbiteral



justifican plenamente el surgimiento
de dichas asociaciones que no
pretenden suplantar ni la
responsabilidad del obispo en todo lo
que concierne a la vida y ministerio
del presbiterio, ni menos aun dotar a
los presbiteros de otros fundamentos
de vida espiritual que no sean los
que dimanan del sacramento del
orden. Como muy bien dice el
Decreto Prsbyterorum ordinis, estas
asociaciones "fomentan la santidad
de los sacerdotes en el ejercicio de su
ministerio e intentan servir asi a
todo el Orden de los presbiteros".

Resulta claro en este texto que las
diversas formas asociativas para los
sacerdotes diocesanos no son
instancias que se interponen entre el
Obispo con su Iglesia particular y el
presbitero, sino ayudas que
fomentan precisamente esta relacion
sacramental y la santidad que deriva
del carisma recibido por la
imposicion de las manos. Mas aun,



cuanto mas se dirijan estas ayudas
asociativas al nucleo de la vida y
ministerio del presbitero, masy
mejor encontrardn su razon de ser
en el misterio de comunion que es la
Iglesia. Nada puede suplir al
sacramento y a la vida permanente
que dimana de él. Todo debe
contribuir a que la energia del
sacramento se mantenga vivay
fecunda en quien lo ha recibido.

El Beato José Maria entendio
perfectamente esta doctrina
conciliar. Siendo él mismo sacerdote
secular, y formado por tanto en una
espiritualidad cuyas raices se
alimentaban de la teologia del
sacramento del orden, presentaba la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
como "la ayuda ascética continuada
que desean recibir (los sacerdotes),
con espiritualidad secular y
diocesana, e independientemente de
los cambios personales y
circunstancias que pueda haber en el



gobierno de la respectiva Iglesia
local. Afiade asi a la direccion
espiritual colectiva que el Obispo da
con su predicacion, con sus cartas
pastorales, conversaciones,
instrucciones, etc., una direccion
espiritual personal, solicita y
continua en cualquier lugar que se
encuentren, que complemente -
respetandola siempre, como un
deber grave- la direccion comun
impartida por el Obispo"(47).

En una adecuada eclesiologia de
comunion, la figura del Obispo no es
la de un simple organizador, menos
aun moderador, de las acciones que
se realizan en su didcesis. Es, como
ensefa el Concilio Vaticano II, "el
principio y fundamento visible de
unidad" en su iglesia particular (LG
23), y, por consiguiente, principio y
fundamento visible de la unidad de
su propio presbiterio. La fraternidad
sacerdotal tiene su fuente en el
ministerio del obispo, a quien



corresponde mantener, fomentar y
velar por la unidad. Por ello, las
asociaciones sacerdotales que
agrupan clero diocesano deben
fomentar esta relacion con el obispo
y con el presbiterio de forma que se
haga mas patente la fraternidad
sacramental. Y deben también
animar a los sacerdotes a vivir
dentro del presbiterio aquellas
actitudes ascéticas que exige la
pluralidad, no solo de los diversos
carismas, sino de las formas
naturales de ser. "Se pide ademas a
todos, dice Juan Pablo II, un sincero
esfuerzo de estima reciproca, de
respeto mutuo y de valoracion
coordinada de todas las diferencias
positivas y justificadas, presentes en
el presbiterio. Todo esto forma parte
también de la vida espiritual y de la
constante ascesis del sacerdote"(48).

No hay lugar ni momento en la vida
de la Iglesia donde la fraternidad
sacerdotal encuentre su maximo



significado y expresividad que en la
celebracion de la Eucaristia (50). La
Eucaristia es "el centro y la raiz de
toda la vida del preshitero” y la
fuente de donde "brota la caridad
pastoral”(51), que constituye el
nucleo de su espiritualidad. Por ello,
me parece indispensable terminar
mis reflexiones con una alusion a
este tema, teniendo en cuenta
ademas, que la caridad pastoral
"exige que los presbiteros trabajen
siempre en comunidn con sus
obispos y con los demas hermanos en
el sacerdocio para no correr en
vano"(52).

Celebrar la Eucaristia es, para un
sacerdote, la mayor exigencia para
construir con todos sus hermanos la
unidad del pueblo santo de Dios, y
para edificar la unidad interna del
propio presbiterio. Se podria aun
argumentar diciendo que si Cristo
confirid al grupo de los Doce el
sacerdocio de la nueva alianza, la



Eucaristia les fue otorgada no sélo
como el don que él mismo les hizo de
si mismo, sino como la memoria viva
de que su sacerdocio habia nacido en
la comunidn de su Cuerpo y de su
Sangre, y que, por tanto, solo en esa
comunion y al servicio de la misma
alcanzaba su pleno significado. Y al
reveés: sila Eucaristia es el fruto del
unico sacerdocio de Cristo, su
celebracion puede llegar a ser un
contrasentido si los ministros del
altar no viven entre si la fraternidad
sacramental de la que hemos
hablado.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/resumen-de-
las-intervenciones-de-las-jornadas-
sacerdotales/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/

	Resumen de las intervenciones de las Jornadas Sacerdotales

