
opusdei.org

Resumen de las
intervenciones de
las Jornadas
Sacerdotales

Se ofrece a continuación una
selección de párrafos de las
intervenciones de los
cardenales Darío Castrillón y
Antonio Mª Rouco Varela y de
las palabras de bienvenida de
Mons. César Augusto Franco. Si
desea los textos completos
solicítelos a info@opusdei.es

27/06/2002



Intervención del cardenal Darío
Castrillón: “El sacerdocio
ministerial al servicio del
sacerdocio común de los fieles y la
llamada universal a la santidad”

¡Estimados hermanos en el
Episcopado y en el Presbiterado, muy
queridos profesores y formadores de
este seminario!

“Quam bonum et jucundum habitare
fratres in unum!” (Sal. 132,1).
Expresamos así, con palabras del
salmista, el clima de fraternidad
sacramental y de alegría que se
establece entre nosotros, y que se
fundamenta en la verdad ontológica
de nuestra configuración a Cristo, a
su único, Sumo y Eterno Sacerdocio.
De este modo, nuestra mirada se
extiende más allá de los límites de
esta querida Archidiócesis de
Madrid, y nuestra reunión se
enriquece de una dimensión más
universal y misionera.



“Pues bien, yo os digo: alzad vuestros
ojos y ved los campos que blanquean
ya para la siega” (jn 4, 35). Estas
palabras del Señor, resuenan hoy
todavía en nuestro corazón y señalan
el vasto horizonte de la misión de
amor del Verbo encarnado, misión
que, en primer lugar, es nuestra: El la
deja en herencia a toda la Iglesia,
pero de modo especial a cada uno de
nosotros, sus ministros ordenados.
Verdaderamente es grande el
misterio de amor del cual somos
servidores.

Es necesario proyectar, con luz y con
iniciativas nuevas, la dynamis
Thenu, el mismo Evangelio, que es
"fuerza de Dios para la salvación de
todos los que creen" (Rm 1,16). De
esta tarea bella y noble, hacemos los
sacerdotes nuestro proyecto de vida,
que no sería completo si
operativamente no nos dirigiésemos,
a la vez, no ayudáramos a quienes
son miembros de nuestro ‘pusillus



grex’, es decir a los fieles laicos,
también llamados, por su vocación
bautismal, a una participación
efectiva, madura y responsable en la
única misión salvífica de la Iglesia.

Si los sacerdotes tenemos la sacra
potestas, conferida por la
Ordenación presbiteral, para actuar,
no sólo en nombre, sino también en
la persona misma de Cristo, y
participar de la autoridad con la cual
Cristo edifica, santifica y gobierna a
su Cuerpo mistíco (cf. Conc. de
Trento, sec. XII, cap. II; Pío XII Carta
Enc. Mediator Dei, 20.11.1947; LG n.
10, 28; Decr. Presbiterorum Ordinis,
n° 2), solamente la vida de los fieles
laicos, en su actuación capilar en las
rendijas de la sociedad, como agua
limpia y regeneradora entre las
rocas, puede y debe reconciliar todas
la realidades del mundo con Dios en
Cristo.



Vienen a mi memoria aquellas
palabras del Fundador del Opus Dei
en que se puede resumir la misión de
todos los fieles cristianos: "¡abrir e
iluminar los caminos divinos de la
tierra!" (cf Decreto Pontificio sobre la
heroicidad de las virtudes del Siervo
de Dios Josemaría Escrivá: en AAS
LXXXII, n. 12, 5.11.1990, pp.
1451-1452).

Y para que esta espiritualidad laical
crezca y se difunda para el bien de la
Iglesia universal y de vuestras
diócesis, me permito detenerme
brevemente sobre unos aspectos de
las relaciones entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio común de
los fieles, y referirme especialmente
a nuestro ser y obrar como ministros
ordenados, al servicio de la llamada
universal a la santidad.

Con palabras del Santo Padre
recordamos que "se debe insistir en
el concepto de servicio, que vale para



cada ministerio eclesiástico,
empezando por aquel de los
Obispos" (Catequesis del miércoles
18.10.1992, in L'O.R. 19.10.1992, p. 4).

Desde luego sabemos que nuestra
vida es toda ministerial ya que
nuestra constante disposición es
seguir con fidelidad la voluntad
fundante de Cristo (cf. Lc 22, 26-27):
servir a los demás propter Christum,
sin acomodarnos al ambiente de
indiferentismo religioso o
relativismo moral que con frecuencia
se manifiesta en la cultura actual,
sino adhiriendo con prontitud y
espíritu de iniciativa a lo que quiere
Cristo (cf Acta Synodalia Sacrusuncti
Concilii Oecumenici Vaticanii II, II/TT
824-825).

Pero servir no implica dejar de
gobernar, ya que el sacerdocio
ministerial se ejerce con la autoridad
propia de Cristo, en comunión con el
Obispo, autoridad de guía, es decir de



Pastor (cf. LG n. 27). No podemos
olvidar aquella lograda expresión del
Obispo de Hipona en la que se
integra el espíritu de servicio con el
uso de la potestas, cuando tuvo que
actuar vigorosamente por la
presurosa solicitud a la Iglesia que le
había sido confiada: "non tam
praeesse quam prodesse" (San
Agustín, Ep. 134,1: CSEL 44,85).

Seguimos experimentando en
nosotros mismos la sacra potestas
que nos ha sido confiada por Cristo
en la Ordenación sacerdotal, para
servir a su Iglesia y a la humanidad
entera; no vacilamos en constatar
nuestros límites y errores, sabiendo
que precisamente en nuestra
debilidad humana se radica la
exousía, el poder divino, que
transforma, fortalece y rejuvenece
continuamente nuestro ministerio,
que es anuncio vivo del misterio de
Cristo.



Queremos reafirmar nuestra misión
divina para ser gozo y esperanza
ante el hombre nuevo de este
milenio. Sabemos que el sacerdote es
ministro de la esperanza porque es
ministro de Cristo (cf LG, 21) y es el
primero en ser llamado por Dios a
responder a quien le pida razón de la
esperanza que alberga en él (cf. 1 Pt
3.15).

No puedo dejar de señalaros la
ejemplaridad de la vida sacerdotal
del Beato Josemaría, sacerdote
secular que, en su vida enteramente
gastada al servicio de la Iglesia, ha
sabido amar al mundo con la caridad
de Cristo, de modo ejemplar, heroico.
Sabemos que a partir de aquel 2 de
octubre de 1928, en que Dios le hizo
ver al Opus Dei, aquel joven
sacerdote aragonés gastó todas sus
energías en realizar la voluntad de
Dios. "¡Aquí tienes a tu burrito
sarroso!", solía repetir, en su
humildad y espíritu de servicio,



dirigiéndose a Dios. Y así saludó una
vez, al comienzo de los años treinta,
al Señor acercándose al Sagrario,
aquí en Madrid, en la iglesia del
Patronato de Santa Isabel. Oyó como
respuesta, en una locutio divina, con
palabras "interiores", esta delicada
aclaración de Jesús: "un borrico fue
mi trono en Jerusalén" (cf Mons.
Javier Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Ediciones Rialp S.A.,
Madrid 2000, p. 180).

¿Cuál es nuestro ser, para que
podamos obrar con mayor y plena
fidelidad a nuestra identidad
sacerdotal? ¿Cómo es nuestro estado
de salud en la vida de santidad, para
ser, cada uno de nosotros, camino
seguro de encuentro con el Verbo
encarnado? ¿Cuales son nuestras
relaciones con los demás fieles?
¿Quiénes son los fieles laicos para el
sacerdote? ¿Cómo ayudarlos más con
caridad en la verdad, siendo esa
verdad Cristo mismo?



El sucesivo Magisterio de la Iglesia lo
ha aclarado aun más (cf. Juan Pablo
II, Exhort. Ap. Pastores dabo vobis, n,
17; Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 1538, 1576, 1592); la diferencia
esencial entre el sacerdocio común y
el sacerdocio ministerial no se
encuentra en el sacerdocio de Cristo,
el cual permanece siempre único e
indivisible, ni tampoco en la santidad
a la cual todos los fieles son
llamados. La diversidad está en
relación al modo de participación al
sacerdocio de Cristo y es esencial en
el sentido que mientras el sacerdocio
común de los fieles se realiza en el
desarrollo de la gracia bautismal , de
la Confirmación y en muchos casos
de la gracia sacramental del
Matrimonio, el sacerdocio
ministerial está al servicio del
sacerdocio común, en orden a la
unión de los sacrificios espirituales
del cristiano al único sacrificio
redentor de Cristo que se hace



presente, actual y eficaz por medio
de nuestro sacerdocio.

Conviene, por tanto, reafirmar, una
vez más, la necesidad del sacerdocio
ministerial en su servicio específico e
insustituible. Sin embargo, para
mostrar con nitidez esta necesidad,
no basta con proclamarla: es
imprescindible plasmarla en nuestra
vida y en nuestros planes pastorales
y programas formativos.

En particular se debe subrayar el
carácter sobrenatural y sagrado del
sacerdocio. Esto es de fundamental
importancia: naturaleza y misión del
sacerdocio resultan incomprensibles
sin la fe.

No se pueden aceptar tendencias
funcionalistas a la hora de entender
y vivir nuestro sacerdocio: el servicio
propio que prestamos con toda
nuestra vida sacerdotal, no deriva de
un mandato o encargo de la
comunidad; no es una función a la



cual somos destinados por otros
hombres para interceder en su favor
ante la divinidad. Nuestro sacerdocio
es, en verdad, una misión a la cual
un hombre es elevado por Dios para
ser, en medio de los demás, signo
viviente y no mero recuerdo de la
presencia de Cristo, único Sacerdote
y Mediador, Cabeza y Pastor de su
Pueblo.

En la actual cultura de sincretismo
religioso, de difusión de las sectas y
de una religiosidad supersticiosa y
sentimental no anclada en la verdad
de Cristo, no estamos en presencia de
un rechazo de lo sagrado en cuanto
tal y de su consiguiente reducción a
lo profano. Se va más lelos, pues se
proclama la negación de un Dios
personal y trascendente, de un Dios
encarnado y presente en la historia y
en la humanidad.

Volviendo a lo que decíamos hace
poco, la empresa de la nueva



evangelización "exige sacerdotes
radical e integralmente inmersos en
el misterio de Cristo y capaces de
realizar un nuevo estilo de vida
pastoral, marcado por la profunda
comunión con el Papa, con los
Obispos y entre sí, y por una
colaboración fecunda con los fieles
laicos, en el respeto y la promoción
de los diversos cometidos, carismas y
ministerios dentro de la comunidad
eclesial .... Y estos son los sacerdotes
que se comprometen a vivir su
sacerdocio como camino específico
hacia la santidad" (Exhort. Ap. Post-
sinodal PdV, n 18; 82).

Para que sea así, es de fundamental
importancia que cada unos de los
sacerdotes volvamos a descubrir
cada día la necesidad absoluta de
nuestra santidad personal. Esta
finalidad se concreta en la búsqueda
de una profunda unidad de vida que
nos conduzca a tratar de ser, de vivir
y de servir en Cristo, revistiéndonos



de sus mismos sentimientos, en
medio de todas las circunstancias de
la vida.

¿Cómo será posible adquirir este
Espíritu de Cristo, que nos hace
testigos de su don, si no regresamos a
la práctica frecuente y regular de la
Confesión individual, y si no
regresamos a la celebración
profundamente sentida y vivida de la
Santa Misa, que se debe prolongar en
la adoración eucarística, a la cual
debemos dar nuevamente espacio y
tiempo adecuado durante nuestro
día?

El sacerdote es como si tomara
alimento de la adoración eucarística
que, junto con la Confesión
frecuente, llega a ser para él el
descanso más eficaz, la paz profunda
y el bálsamo del alma. No nos
salvarán, en efecto, ni las
actividades, ni los discursos, ni los
convenios que, a veces, también con



éxito, habremos tenido, sino el amor
por Jesús Cristo, cuyo absoluto
señorío debe resplandecer en la vida
de cada sacerdote. Precisamente de
este señorío nace el impulso
misionero del "omnia instaurare in
Cristo"; Solamente desde aquí se
alcanza aquel entusiasmo que es
irrenunciable!" (Carta del 8. 5.2002).

Todo eso lo expresaba el Beato
Josemaría, con aquella expresión tan
concisa y profunda: "El sacerdote
tibio, ése es el gran enemigo de las
almas" (Apuntes íntimos, n. 696 del
15.6.1932), queriendo subrayar que
el primer deber del sacerdote es el
cuidado de la propia vida interior.

Sacerdotes y fieles laicos, hijos de
este tiempo: las relaciones entre ellos
no pueden prescindir del mundo
actual y de sus vivencias. Pero, como
ya hemos recordado, en el mundo no
seria posible la presencia y la
santidad de esos fieles sin la



existencia previa de los ministros
ordenados.

Se comprende entonces con facilidad
cómo los sacerdotes, sin dejar de ser
hermanos entre los hermanos, somos
constituidos sacramentalmente
frente a los laicos para proclamar
con autoridad la palabra del único
Maestro destinada a todos los
hombres, repitiendo sus gestos de
perdón y de oferta de salvación,
sobre todo con la Penitencia y la
Eucaristía, haciendo así presente la
amorosa solicitud de Cristo hasta la
total entrega de sí mismo.

En cuanto Pastores del Pueblo de
Dios, seremos "forjadores" de una
caridad plena y autentica de los
laicos, y procuraremos que todos los
fieles estén atentos a los desafíos del
mundo actual y sensibles a las
angustias y esperanzas de sus gentes,
compartiendo sus vicisitudes y, sobre
todo, asumiendo una actitud de



solidaridad con los pobres,
especialmente con los más pobres, es
decir con los sedientos y
hambrientos de la Verdad y de la
Justicia, pobres de Cristo mismo.

El respeto de la vida humana, la
defensa de la familia, las
responsabilidades en el campo
profesional y político, serán los
frutos de la plena coherencia de sus
vida con los valores evangélicos.

Conclusión

Los tiempos lo reclaman y todo el
Pueblo de Dios está convocado e
impulsado por el Sucesor de Pedro "a
continuar bajo la guía del Espíritu
Paráclito, la obra del mismo Cristo,
que vino al mundo para dar
testimonio de la verdad, a salvar y no
a condenar, a servir y no a ser
servido" (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et Spes, 3).



Por eso, la Iglesia y el mundo tienen
necesidad de ministros sagrados de
la Nueva Alianza (cf. 2 Cor 3.6), es
decir de sacerdotes llamados a
anunciar el nuevo adviento (Carta
enc. Redemptor hominis, n. 1), de
ministros santos que, conscientes de
los propios límites, se esfuerzan con
decisión en recorrer los caminos de
1a santidad, de la perfección en la
caridad, de identificación con Cristo,
en fiel correspondencia a la gracia
divina.

Palabras de bienvenida de Mons.
César Augusto Franco

El Fundador del Opus Dei se definía a
sí mismo como un “sacerdote
secular, sacerdote de Jesucristo”.
Durante dos décadas recorrió las
calles de este Madrid en una
incesante labor de apostolado,
tratando a todo tipo de personas;
desde jóvenes universitarios a
enfermos en los hospitales; desde



señoras que colaboraban en labores
de benficencia a chicas que
trabajaban en los hogares.

Trató, sobre todo, a muchos
sacerdotes con los que empezó a
reunirse recién llegado a la capital
para animarles a vivir con celo sus
tareas pastorales. En esta casa
precisamente, el beato José María
acudía a confesarse y a abrir su
corazón con Don José María García
Lahiguera, Arzobispo de Valencia,
entonces director espiritual del
Seminario, cuyo proceso de
canonización está incoado. No hay
que imaginar mucho al suponer que
no faltaría, entre los temas tratados,
el de la santidad de los seminaristas
y de los sacerdotes.

Fruto de esa pasión por sus
hermanos, dispuso Dios que fundase
aquí en Madrid, el 14 de Febrero de
1943, la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz, siempre bendecida y



alentada por la Jerarquía, primero
por el obispo diocesano, el Patriarca
Don Leopoldo Eijo y Garay, y
posteriormente por la Santa Sede.
Los centros de esta Sociedad
Sacerdotal, erigidos en Madrid, le
rinden con esta jornada el tributo de
su acción de gracias y sencillo
homenaje.

Para todos los que pertenecemos al
presbiterio diocesano, es motivo de
gozo y de esperanza reconocer que
un hermano nuestro, que recorrió
nuestras calles y frecuentó tantas
veces el Seminario Conciliar, se
santificó en el ejercicio de su
ministerio y será propuesto por la
Iglesia como modelo digno de
imitación al ser elevado a los altares.
Para todos nosotros supone además
un estímulo más para devolver a la
Iglesia la santidad que de ella
recibimos en el sacramento del
Orden que nos permite edificar, en el
nombre de Cristo, al pueblo



cristiano. Esta relación entre el
ministerio sacerdotal y el pueblo de
Dios fue, sin duda, una de las
preocupaciones y tareas que más
acaparó el celo pastoral del Beato
Josemaría. De ahí que su atención a
los sacerdotes redundara siempre en
beneficio de los seglares; y la
preocupación por la santidad del
laicado, le llevara a cultivar con
generosa entrega la santidad
sacerdotal.

Que el don que Dios nos hace con la
santidad de Don José María,
acreciente en nosotros el deseo de
llegar a la única meta que Dios nos
ha trazado cuando, en Cristo Jesús,
nos eligió para que fuésemos santos e
inmaculados en su presencia por el
amor. No nos faltará en este empeño
la intercensión maternal de la
Inmaculada Concepción, patrona de
este Seminario. Por supuesto,
contaremos también con la



intercesión del beato Josemaría.
Muchas gracias.

Palabras del Cardenal Antonio
María Rouco Varela: “La
fraternidad Sacerdotal, espíritu de
comunión”

No podía faltar en esta Jornada
Sacerdotal, en el marco del
centenario del Beato Josemaría
Escrivá y de su próxima
canonización, una reflexión sobre la
fraternidad sacerdotal que
constituyó uno de sus mayores
desvelos y afanes apostólicos.

Mis reflexiones pretenden
profundizar en la fraternidad
sacerdotal que, para un obispo,
supone un reto a su propio
ministerio: conservar la unidad y el
amor mutuo en "la preciosa corona
espiritual del presbiterio"(3) es sin
duda un presupuesto indispensable
de la misión apostólica que el obispo
comparte con sus sacerdotes.



Para responder a este desafío, Juan
Pablo II, propone, antes de organizar
iniciativas concretas, "promover una
espiritualidad de la
comunión ...como principio
educativo en todos los lugares donde
se forma el hombre y el cristiano,
donde se educan los ministros del
altar, las personas consagradas y los
agentes pastorales, donde se
construyen las familias y las
comunidades"(5). Al aclarar en qué
consiste esta espiritualidad de
comunión, el Papa dice, en primer
lugar, "que significa ante todo una
mirada del corazón sobre todo hacia
el misterio de la Trinidad que habita
en nosotros y cuya luz ha de ser
reconocida también en el rostro de
los hermanos que están a nuestro
lado"(6). La comunión, viene a decir,
tiene su fuente en Dios y abarca a
todos los hombres. Sólo en este
contexto trinitario podemos
entender el misterio de la Iglesia y de



todo lo que la constituye, empezando
por el ministerio ordenado.

La fraternidad sacerdotal, que nace
del sacramento del orden, no debe
considerarse como una mera
exigencia nacida de un
corporativismo de tipo sociológico,
semejante al que une a quienes
trabajan, por ejemplo, en una misma
empresa. La fraternidad sacerdotal
es el signo de la comunión que el
Espíritu crea en quienes han sido
incorporados al único sacerdocio de
Cristo(10). Es la consecuencia de
haber sido consagrados
trinitariamente en Cristo Jesús, que
nos concede así la gracia de
participar de su obra salvífica, que es
por naturaleza obra de las tres
divinas personas. Dicho de otra
manera, la fraternidad sacerdotal es
la expresión de lo que ha sucedido en
el sacramento del Orden: la gracia
recibida nos identifica con Cristo
quien nos envía al mundo como él



mismo fue enviado por el Padre, bajo
la acción vivificadora del
Espíritu(11).

La fraternidad sacramental, de
origen trinitario, tiene ya en el
ministerio público de Cristo su
inmediata preparación. Cristo, en
efecto, llama a los Doce a su
seguimiento y los une a él de modo
estable y permanente
incorporándolos a su persona y a su
misión. La fórmula de Mc 3,14, "hizo
Doce" (fecit duodecim), indica que
Cristo constituye el grupo apostólico
como tal en un acto único de su
voluntad que viene precedido por su
llamada. "Con la formación del grupo
de los doce, Jesús se presenta como la
cabeza de un nuevo Israel; como su
origen y fundamento se escogen doce
discípulos. No se podía expresar con
mayor claridad el nacimiento de un
pueblo, que ahora no se forma ya por
descendencia física, sino a través del
don de ‘estar con Jesús’, recibido de



los doce, que son enviados por él a
transmitirlo. Aquí es ya posible
reconocer también el tema de unidad
y multiplicidad donde, en la
indivisible comunidad de los doce,
que sólo en cuanto tales realizan su
simbolismo -su misión-, domina
ciertamente el punto de vista del
nuevo pueblo en su unidad"(14).

Conviene subrayar que esta acción
del Espíritu, agente de toda
comunión en la Iglesia como Amor
que une al Padre y al Hijo, es una
acción comunitaria. Los Doce reciben
la gracia sacramental personalmente,
pero en cuanto tal grupo unido a
Cristo. El orden sagrado les ha
hermanado con unos lazos
indestructibles que les comprometen
a vivir, desde la comunión recibida,
al servicio de su único Señor, el
Resucitado, y de los hombres sus
hermanos. Vivir la gracia
trinitariamente quiere decir, por
tanto, que deben crecer en la



comunión recibida gracias a la
acción del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo. Y que la fidelidad a
dicha comunión les obliga a ser ellos
mismos "uno" como el Padre y el Hijo
son "uno" en el Espíritu Santo (cf. Jn
17,21-23). Sin esta comprensión de la
misteriosa unidad que se da entre el
Padre y el Hijo, y entre éste con los
suyos, la fraternidad sacramental
que se genera en el sacramento del
orden queda desprovista de sus
verdaderas raíces ontológicas. De ahí
la importancia de vivir y crecer
trinitariamente, que es lo mismo que
hacerse ‘communio’.

Un sacerdote nunca debería
encontrarse solo. Las rápidas
pinceladas que hemos ofrecido sobre
la dimensión colegial y comunitaria
del ministerio, basadas en el misterio
trinitario, revelan un aspecto
fundamental del ministerio
sacerdotal. Desde la "colegialidad"
que caracteriza el discipulado de



Jesús hasta la comprensión del
término "apóstol" que aparece en las
cartas paulinas, encontramos la
existencia de un "nosotros" que
sustenta a la persona concreta del
ministro. En 2 Cor 5, donde san Pablo
expresa ya su idea del ministerio,
aparece la primera persona del
plural: nosotros ... apóstoles;
nosotros ... enviados en nombre de
Cristo. No hay que olvidar que el
mismo título de presbítero recuerda
también su estructura colegiada. "Se
es presbítero en el presbiterio"(25).

Es en el presbiterio, por tanto, donde
cada sacerdote está llamado a vivir
su experiencia de fraternidad
sacramental. En el presbiterio y con
su obispo. De ahí que resulten más
dolorosos aún si cabe los casos de
soledad sacerdotal teniendo un
ámbito natural donde redimirla. Por
ello, una auténtica promoción de la
espiritualidad de comunión en el
seno del presbiterio debe favorecer



que éste sea un ámbito enriquecedor
para la vida de todos los presbíteros.
Y, para evitar que la estructura se
convierta, como dice el Papa, en
"medio sin alma", o en "máscara de
comunión", todos los sacerdotes, y el
presbiterio en su totalidad deben
vivir la realidad sacramental que lo
sustenta. Sólo así se cumplirá aquello
tan hermoso que dice san Ignacio de
Antioquía: "Trabajad unos junto a
otros, luchad unidos, corred todos a
una, sufrid, dormid, despertad todos
a la vez, como administradores de
Dios, como asistentes y servidores
"(26)

¿Cómo conseguir esta unidad que
puede ser definida de corazón y de
acción? La Constitución dogmática
Lumen Gentium, al hablar de los
presbíteros, dice que "los presbíteros,
como colaboradores diligentes de los
obispos y ayuda e instrumentos
suyos, llamados a estar al servicio del
Pueblo de Dios, forman con su obispo



un único presbiterio". Y, precisando
aún más lo que significa formar un
solo presbiterio, añade: "Todos los
presbíteros, en virtud de la común
ordenación sagrada y de la común
misión, están íntimamente unidos
entre sí como hermanos. Lo han de
manifestar de manera espontánea y
de buena gana en la ayuda mutua,
tanto espiritual como material, tanto
pastoral como personal, en las
reuniones y en la comunión de vida,
de trabajo y de amor”(27).

En estos párrafos aparece
claramente que la unidad de los
presbíteros entre sí, que los
constituye en un único presbiterio en
torno al obispo, es consecuencia de la
consagración y misión recibidas en el
sacramento.

La fraternidad sacerdotal no es sin
más un concepto de orden sicológico
ni sociológico, sino teológico;
pertenece al ámbito mismo de la fe



sobre el sacramento del Orden. Por
ello, las motivaciones para vivir la
fraternidad en el presbiterio deben
arrancar necesariamente de la
vivencia del mismo sacramento.
También para la fraternidad
sacerdotal vale la fórmula paulina:
"reaviva el carisma que hay en ti por
la imposición de mis manos" (2 Tim
1,6). Este carisma no nos ha hecho
presbíteros aisladamente sino que
nos ha introducido en la comunión
de un presbiterio presidido por un
Obispo, sucesor de los Apóstoles. La
vivencia del propio carisma lleva
unida, en razón de la misma
ordenación, la fraternidad
"sacramental" de todos los que
forman el único presbiterio de la
diócesis. Las actitudes de fe,
comunión, trabajo apostólico e,
incluso, vida común, a las que invita
el Concilio Vaticano II, tienen su raíz
última, teológica, en la gracia de
comunión que comporta el
sacramento del Orden.



A la luz de estos principios de orden
teológico, resulta contradictorio y
dramático que un sacerdote pueda
encontrarse solo en el presbiterio,
que es el ámbito natural de la
fraternidad sacerdotal.
Naturalmente, son muchos los
factores que pueden conducir al
aislamiento, a la marginación y a la
soledad. Factores que provienen de
dificultades de todo tipo, psicológico,
institucional y moral, estas úiltimas
las más dolorosas pues son
consecuencia de nuestros propios
pecados. Se impone, por tanto, que
los sacerdotes, en su mutua relación
personal e institucional, a través de
las diversas estructuras que existen
hoy en las diócesis, nunca pierdan de
vista el carisma del ministerio
recibido que, como dice Juan Pablo
II, tiene una "forma comunitaria" y
sólo puede ser ejercido como "una
tarea colectiva"(36).



El celibato por el Reino de los cielos
nos pide el sacrificio de renunciar a
una familia. No hay que olvidar, sin
embargo, que el Señor nos ha
convertido en familia suya,
uniéndonos a él, por lazos más
grandes que los de la carne y sangre,
y nos ha enriquecido mutuamente
con el don del hermano. Vivir en la
fe esta nueva realidad no se opone a
vivirla humanamente,
fraternalmente dentro de una
amistad que, cultivada al modo de
Jesús con sus apóstoles, nos hará
poseer, ya en esta tierra, padres,
madres, hermanos y hermanas, hijos
e hijas, en número mayor que aquél
al que renunciamos. "La fraternidad
del ministerio, escribe con acierto G.
Greshake, exige precisamente hoy
una realización existencial más
intensa. En una sociedad cada vez
más 'profana, el sacerdote necesita
de una vinculación personal más
estrecha y de un espacio vital
marcado por unas relaciones de



amistad fraterna donde pueda vivir
como cristiano y sacerdote. Jesús
tampoco sacó de la familia para
aislarlos, sino para asignarles su
'nueva familia”(40).

En esta perspectiva se entiende las
recomendaciones que hace el
Concilio Vaticano II sobre el modo de
ejercer la fraternidad sacerdotal.
Desde las exhortaciones a acogerse y
comprenderse bien los sacerdotes
mayores y los jóvenes superando
tanto las naturales diferencias
generacionales como las que se
refieren a las diferentes formas de
entender la acción pastoral y el
cuidado de las almas. Como signo de
la fraternidad que les une,
"sintiéndose hermanos", el Concilio
recuerda que "los presbíteros no han
de olvidar la hospitalidad, y deben
practicar la beneficencia y la
comunidad de bienes, y preocuparse,
sobre todo, de los enfermos, los
afligidos, los demasiado agobiados



por los trabajos, los aislado, los
exiliados y los perseguidos"(41).

En razón de la misma comunión en
el sacerdocio (ratione eiusdem
communíonís ín sacerdotío) el
decreto Presbyterorum ordínís
declara la obligación de los
sacerdotes con sus hermanos que
pasan por mayores dificultades, sin
olvidar la corrección fraterna como
gesto de auténtica amistad: "Han de
prestarles la ayuda oportuna, incluso
haciéndoles discretamente alguna
advertencia si es necesario. Deben
manifestar siempre su amor fraterno
y su generosidad a los que han
tenido algún fallo, y pedir
insistentemente a Dios por ellos y
mostrándose continuamente con
ellos hermanos y amigos de
verdad”(42).

La gracia del orden sacerdotal tiene,
en sí misma, un potencial inmenso
para provocar también hoy, en medio



de una cultura que se caracteriza por
la descomposición de lazos afectivos,
una corriente de fraternidad y
amistad sinceras que ayude a vivir el
don recibido superando la tentación
del individualismo que es, además,
fuente de esterilidad apostólica. Para
ello, es preciso que los presbíteros
reconozcan que están unidos "con
sus hermanos por los lazos de amor,
oración y todo tipo de colaboración
"(43). ¡De cuánto no seríamos
capaces, si superando prejuicios,
desconfianzas, superficiales
descalificaciones, sospechas
infundadas, y reconociendo en el
otro el don que Dios nos da para
nuestro enriquecimiento, viviéramos
la gracia del don recibido mirando
únicamente la expansión del Reino
de Dios y la salvación de los
hombres! ¿No sería entonces la
fraternidad sacramental de los
sacerdotes un a signo eficaz de
evangelización y santificación?



3. "Cuidad de vosotros" (Hch 20,28)

Cuando san Pablo reúne a los
presbíteros de Éfeso para despedirse
de ellos, con el anuncio de que ya
nunca volverían a verlo (cf. Hch
20,38), les dice lo siguiente: «Tened
cuidado de vosotros y de toda la grey,
en medio de la cual os ha puesto el
Espíritu Santo como vigilantes para
pastorear la Iglesia de Dios, que él se
adquirió con su propia sangre" (Hch
20,28). Esta exhortación pone de
relieve que el cuidado del presbiterio
y de la grey están íntimamente
relacionados. El cuidado de los
pastores redunda en beneficio del
rebaño. Las palabras de san Pablo
muestran la solicitud que él tenía por
sus presbíteros a quienes durante
tres años consecutivos, noche y día,
no cesó de "exhortar con lágrimas a
cada uno en particular" (Hch 20,31).

El presbítero necesita, sin embargo,
ayudas que, como a todo cristiano, le



hagan vivir con fidelidad la gracia
del ministerio. Y estas ayudas deben
venir normalmente de su obispo y de
sus hermanos que constituyen el
presbiterio en el que queda
incardinado mediante el orden
sagrado.

El Concilio Vaticano II reconoce,
además, que "hay que tener en
mucha estima y favorecer
diligentemente las asociaciones que,
con estatutos reconocidos por la
competente autoridad eclesiástica,
favorecen por una ordenación apta y
convenientemente aprobada de la
vida y por la ayuda fraterna la
santidad de los sacerdotes e intentan
servir así a todo el Orden de los
presbíteros"(45). La necesidad que el
sacerdote tiene, en la vida diaria, de
mantener los compromisos
asumidos; de buscar consejo y ayuda
ante las dificultades personales y
pastorales; y de fomentar los lazos de
amistad y comunión presbiteral



justifican plenamente el surgimiento
de dichas asociaciones que no
pretenden suplantar ni la
responsabilidad del obispo en todo lo
que concierne a la vida y ministerio
del presbiterio, ni menos aún dotar a
los presbíteros de otros fundamentos
de vida espiritual que no sean los
que dimanan del sacramento del
orden. Como muy bien dice el
Decreto Prsbyterorum ordinis, estas
asociaciones "fomentan la santidad
de los sacerdotes en el ejercicio de su
ministerio e intentan servir así a
todo el Orden de los presbíteros".

Resulta claro en este texto que las
diversas formas asociativas para los
sacerdotes diocesanos no son
instancias que se interponen entre el
Obispo con su Iglesia particular y el
presbítero, sino ayudas que
fomentan precisamente esta relación
sacramental y la santidad que deriva
del carisma recibido por la
imposición de las manos. Más aún,



cuanto más se dirijan estas ayudas
asociativas al núcleo de la vida y
ministerio del presbítero, más y
mejor encontrarán su razón de ser
en el misterio de comunión que es la
Iglesia. Nada puede suplir al
sacramento y a la vida permanente
que dimana de él. Todo debe
contribuir a que la energía del
sacramento se mantenga viva y
fecunda en quien lo ha recibido.

El Beato José María entendió
perfectamente esta doctrina
conciliar. Siendo él mismo sacerdote
secular, y formado por tanto en una
espiritualidad cuyas raíces se
alimentaban de la teología del
sacramento del orden, presentaba la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
como "la ayuda ascética continuada
que desean recibir (los sacerdotes),
con espiritualidad secular y
diocesana, e independientemente de
los cambios personales y
circunstancias que pueda haber en el



gobierno de la respectiva Iglesia
local. Añade así a la dirección
espiritual colectiva que el Obispo da
con su predicación, con sus cartas
pastorales, conversaciones,
instrucciones, etc., una dirección
espiritual personal, solícita y
continua en cualquier lugar que se
encuentren, que complemente -
respetándola siempre, como un
deber grave- la dirección común
impartida por el Obispo"(47).

En una adecuada eclesiología de
comunión, la figura del Obispo no es
la de un simple organizador, menos
aún moderador, de las acciones que
se realizan en su diócesis. Es, como
enseña el Concilio Vaticano II, "el
principio y fundamento visible de
unidad" en su iglesia particular (LG
23), y, por consiguiente, principio y
fundamento visible de la unidad de
su propio presbiterio. La fraternidad
sacerdotal tiene su fuente en el
ministerio del obispo, a quien



corresponde mantener, fomentar y
velar por la unidad. Por ello, las
asociaciones sacerdotales que
agrupan clero diocesano deben
fomentar esta relación con el obispo
y con el presbiterio de forma que se
haga más patente la fraternidad
sacramental. Y deben también
animar a los sacerdotes a vivir
dentro del presbiterio aquellas
actitudes ascéticas que exige la
pluralidad, no sólo de los diversos
carismas, sino de las formas
naturales de ser. "Se pide además a
todos, dice Juan Pablo II, un sincero
esfuerzo de estima recíproca, de
respeto mutuo y de valoración
coordinada de todas las diferencias
positivas y justificadas, presentes en
el presbiterio. Todo esto forma parte
también de la vida espiritual y de la
constante ascesis del sacerdote"(48).

No hay lugar ni momento en la vida
de la Iglesia donde la fraternidad
sacerdotal encuentre su máximo



significado y expresividad que en la
celebración de la Eucaristía (50). La
Eucaristía es "el centro y la raíz de
toda la vida del presbítero" y la
fuente de donde "brota la caridad
pastoral"(51), que constituye el
núcleo de su espiritualidad. Por ello,
me parece indispensable terminar
mis reflexiones con una alusión a
este tema, teniendo en cuenta
además, que la caridad pastoral
"exige que los presbíteros trabajen
siempre en comunión con sus
obispos y con los demás hermanos en
el sacerdocio para no correr en
vano"(52).

Celebrar la Eucaristía es, para un
sacerdote, la mayor exigencia para
construir con todos sus hermanos la
unidad del pueblo santo de Dios, y
para edificar la unidad interna del
propio presbiterio. Se podría aún
argumentar diciendo que si Cristo
confirió al grupo de los Doce el
sacerdocio de la nueva alianza, la



Eucaristía les fue otorgada no sólo
como el don que él mismo les hizo de
sí mismo, sino como la memoria viva
de que su sacerdocio había nacido en
la comunión de su Cuerpo y de su
Sangre, y que, por tanto, sólo en esa
comunión y al servicio de la misma
alcanzaba su pleno significado. Y al
revés: si la Eucaristía es el fruto del
único sacerdocio de Cristo, su
celebración puede llegar a ser un
contrasentido si los ministros del
altar no viven entre sí la fraternidad
sacramental de la que hemos
hablado.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/resumen-de-
las-intervenciones-de-las-jornadas-

sacerdotales/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/
https://opusdei.org/es-es/article/resumen-de-las-intervenciones-de-las-jornadas-sacerdotales/

	Resumen de las intervenciones de las Jornadas Sacerdotales

