opusdei.org

RELEYENDO LAS
ESCRITURAS

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

28/11/2011

¢De donde le venia esa certeza, ese
convencimiento profundo del valor
santificable y santificador del
trabajo? El propio Beato Josemaria
Escriva lo ha dicho con claridad: de
la luz o inspiracion, recibida el 2 de



octubre de 1928, en virtud de la cual
vio que debia dedicar su vida entera
a promover, entre personas de todas
las condiciones sociales, la busqueda
de la santidad en medio del mundo,
en el desemperio de la propia tarea u
ocupacion humana (4) Desde ese
instante, la proclamacion del sentido
cristiano del trabajo fue constante en
sus labios (5).

Esa proclamacion, por lo demas,
estuvo siempre acompariada de una
referencia enormemente viva a los
textos de la Sagrada Escritura, que
constituyen, por eso, una fuente
privilegiada de sus ensefianzas sobre
el trabajo. ,,Viejo como el Evangelio,
y como el Evangelio nuevo“: asi
calificé su Fundador el mensaje que
el Opus Dei venia a traer al mundo.
La lectura del texto sagrado, hecha
siguiendo la inspiracion que le movid
desde 1928, le permitio, en efecto, al
Beato Josemaria descubrir riquezas
nuevas, y toda una gama de pasajes



del Viejo y del Nuevo Testamento
cobraron especial relieve, atrayendo
fuertemente la atencion6.

,Persuadidos de que el hombre ha
sido creado ut operaretur (Gn 2,15),
para que trabajara, sabemos bien -
afirmaba, por ejemplo, en una de sus
cartas - que el trabajo ordinario es el
quicio de nuestra santidad y el medio
humano y sobrenatural apto, para
que llevemos con nosotros a Cristo y
hagamos el bien a todos“(7). De
hecho, el mandato dado por Dios en
los comienzos mismos de la historia
fue uno de los puntos de referencia
preferidos en la predicacion del
Fundador del Opus Dei: Dios creo al
hombre ut operaretur , para que
trabajara; tal es la voluntad divina
desde el inicio, desde antes del
pecado; el trabajo no es maldicion ni
castigo, sino medio y ocasion de
participar en el plan de Dios(8).



El cristiano debe asimilar esa verdad,
superar planteamientos restrictivos,
aunque hayan alcanzado amplia
difusion, al menos en algunos
periodos historicos, y adquirir, mas
alla de experiencias en ocasiones
duras, un sentido positivo del
trabajo, aprender a redescubrir en él
una ley que, siendo divina, eleva y
enaltece. , A la vuelta de dos mil afios
-podia asi afiadir, aludiendo a ese
contexto-, hemos recordado a la
humanidad entera que el hombre ha
sido creado para trabajar: homo
nascitur ad laborem, et avis ad
volatum (Jb 5,7), nace el hombre para
el trabajo y el ave para volar“(9).

Las referencias biblicas podrian
multiplicarse. No vamos, como es
l6gico, a recogerlas todas (10). Hay,
no obstante, algunas de las que no
podemos prescindir: las que nos
recuerdan que la ley divina del
trabajo se cumplio plenamente en
Cristo, que paso treinta afios



viviendo como uno mas en Nazaret,
conocido precisamente por su
trabajo, siendo sencillamente ,,el
artesano“y ,el hijo del artesano“(11).
Porque esos treinta afnos de trabajo
de Cristo encuentran eco, dan
contenido a la vida ordinaria del
cristiano.

"No me explico que te llames
cristiano y tengas esa vida de vago
inutil. -¢Olvidas la vida de trabajo de
Cristo?“, leemos en Camino (12) . Si
los textos biblicos que hablan del
trabajo como ley querida por Dios
ponen ya de manifiesto su valor
santificador -¢qué es santificarse sino
cumplir con el querer divino,
identificarse con la voluntad de Dios,
y por tanto, con El mismo?-, los que
narran la vida de trabajo de Cristo
refuerzan esa ensefianza con una
claridad y una fuerza superlativas.
No es, pues, sorprendente que el
Fundador del Opus Dei se haya
referido constantemente a los afos



de la vida de Cristo con comentarios
vibrantes y densos.

Citemos uno, tomado de una
meditacion pronunciada el dia de
Navidad de 1963: ,Jesus, creciendo y
viviendo como uno de nosotros, nos
revela que la existencia humana, el
quehacer corriente y ordinario, tiene
un sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de
admiracion al pensar en los treinta
afos de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesus entre
sus hermanos los hombres. Afios de
sombra, pero para nosotros claros
como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros dias y les da
una auténtica proyeccion, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los mas diversos lugares del mundo.
Asi vivid Jesus durante seis lustros:
era faber filius (Mt 13,55), el hijo del



carpintero. Después vendran los tres
afios de vida publica, con el clamor
de las muchedumbres. La gente se
sorprende: ;quién es este?, ;donde
ha aprendido tantas cosas? Porque
habia sido la suya, la vida comun del
pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Mariae (Mc 6,3), el carpintero, hijo de
Maria. Y era Dios, y estaba
realizando la redencion del género
humano, Y estaba ,,atrayendo a si
todas las cosas“ (Jn 12,32)” (13).

Desde Jesus, la mirada del Fundador
del Opus Dei se dirigié con
frecuencia hacia los que rodearon a
Cristo: hacia San José, a cuya
proteccion se config, en lo humano,
el Hijo de Dios; hacia los primeros
cristianos, aquellos hombres y
mujeres que conocieron a Cristo y
convivieron con los Apdstoles, y en
los que el cristiano corriente de
nuestra época, y de cualquier otra,
puede encontrar inspiracion y
modelo (14). Y en todos ellos ensefio



a descubrir un testimonio de trabajo.
En San José, una vida ,sencilla,
normal y ordinaria“ llena de
strabajo cara a Dios“(15). En San
Pedro, pescador por oficio y por
aficion, que, apenas tenia
oportunidad, gustaba de volver a las
faenas de la pesca (16). En San Pablo
que, cuando se retird de Atenasy
vino a Corinto, se hospedo en casa de
Aquila, trabajando ,.en su compaiiia,
pues eran ambos fabricantes de
lanas“ (17); y cuya vida de trabajo le
dio autoridad para fustigar, con voz
fuerte, la holgazaneria (18). En los
cristianos de las generaciones
inmediatamente sucesivas, sobre
cuya actitud queda testimonio
grafico en el primero de los escritos
que nos ha dejado la tradicion, la
Didaché , al comentar como debe
actuarse con los peregrinos: ,,Si el
que llega es un caminante, ayudadle
con cuanto podais; pero no
permanecera entre vosotros mas que
dos dias, o, si hubiera necesidad, tres.



Si quiere establecerse entre vosotros,
teniendo un oficio, que trabaje y asi
se alimente. Si no tiene oficio,
proveed conforme a vuestra
prudencia, de modo que no viva
entre vosotros ningun cristiano
ocioso“(19).

Con la misma fuerza que los
primeros cristianos, el Beato
Josemaria afirmaba: ,,El1 Opus Dei,
operatio Dei , trabajo de Dios, exige
que sus miembros trabajen -
maledictus qui facit opus Domini
fraudulenter (Jr 48,10)”, maldito el
que hace la obra del Sefior, el trabajo
de Dios, fraudulentamente (20). Y en
otra ocasion, esta vez en una de sus
homilias: ,,Si alguno de vosotros no
amara el trabajo, jel que le
corresponde!, si no se sintiera
auténticamente comprometido en
una de las nobles ocupaciones
terrenas para santificarla, si
careciera de una vocacion
profesional, no llegaria jamas a calar



en la entrafia sobrenatural de la
doctrina que expone este sacerdote,
precisamente porque le faltaria una
condicion indispensable: la de ser un
trabajador«(21).

Los textos que hemos venido citando
y, particularmente, los que traen a la
memoria la vida de trabajo de Jesus,
ponen de manifiesto la fuerza
existencial de la predicacion del
Beato Josemaria Escriva. Y sin
embargo, con lo dicho aun no hemos
llegado a la raiz de la doctrina
especifica del Opus Dei y de su
aportacion a la historia de la
espiritualidad. Para hacerlo puede
resultar util hacer referencia a una
tradicion espiritual en la que el
trabajo ha ocupado y ocupa un papel
importante: la tradiciéon monacal.
Baste recordar el lema monastico ora
et labora , que hermana trabajo y
oracion (22) o la descripcion trazada
por Juan Casiano de la vida de los
monjes de Egipto, que -dice- ,no



dando nunca tregua a su trabajo,
jamas ponen fin tampoco a la
meditacion... Seria prolijo averiguar
si es la meditacion lo que les permite
consagrarse de lleno al trabajo o si,
por el contrario, es el trabajo
incesante lo que les depara el
progreso en los caminos del
espiritu“(23).

Pero ¢qué papel desemperia el
trabajo en la espiritualidad
monastica? San Atanasio, al narrar la
vida de San Antonio Abad, el primer
anacoreta, nos ofrece una primera
explicacion: el abad Antonio -dice-
sirabajaba con sus manos, pues
habia oido: el que no trabaja, que no
coma. Con parte del fruto de su
trabajo compraba su alimento; el
resto lo entregaba a los pobres“(24).
Junto a ese primer motivo -doble en
realidad: sustentarse y practicar la
caridad- los escritores monasticos
sefialan otro de caracter no ético-
social sino ascético, al que atribuyen



también gran importancia: la
superacion de la ociosidad y sus
consecuencias negativas.

Asi Juan Casiano, en la obra ya
citada, comenta que los monjes se
dedican a la tarea que implica el
trabajar, de forma que, ,ademas de
practicarla con toda su alma para
ofrecerla a Dios como sacrificio de
sus manos, la ejecutan también
escrupulosamente por dos motivos
(...). En primer lugar, porque la
purificacion adquirida en la
recitacion de los salmos y oraciones
no sea contaminada por el enemigo
entre suefos (...). La segunda razon
es que, aun cuando no haya habido
ninguna ilusion vergonzosa por
parte del enemigo, el dormir de
nuevo, aunque sea con puridad,
causa al monje una inercia natural al
desvelarse después, sumerge la
mente en un sopor indolente que
paraliza o, por lo menos, neutraliza
sus fuerzas durante el dia“(25).



Casiano vuelve sobre estas ideas para
completarlas y desarrollarlas cuando
describe, en un capitulo posterior -
concretamente el décimo-, el vicio de
la pereza o acedia: la ausencia de
trabajo provoca el descontento,
permite que el cuerpo esté dominado
por la laxitud, da origen a la
impaciencia, al deseo de vagar de un
lado para otro, a la inconstancia, al
disgusto.

En gran parte de los escritos
monadsticos de la época, el trabajo es
visto fundamentalmente como un
medio de combatir esa ociosidad, que
es madre de todos los vicios. Y, en
consecuencia, como una actividad
que se estima no tanto como algo que
posee bondad en si mismo, cuanto,
mas bien, como medio ascético. Esta
consideracion predominantemente
instrumental del trabajo -algo que se
hace porque es util, pero sin parar
mientes en su propia bondad-,
aparece de modo patente en la



conocida historia de Pablo el
Ermitafio que, aunque no necesitaba
del trabajo ni para el alimento ni
para la limosna -se sustentaba con
una pequeria huerta y vivia
demasiado lejos de cualquier lugar
habitado-, se imponia, para no estar
0cioso, la tarea de construir cestos. Al
final del afo, con los cestos formaba
un gran monton y los quemaba,
reduciéndolos a ceniza (26).

Ciertamente no conviene exagerar
esa anécdota ya que, por lo general,
la actividad monastica estuvo
siempre ligada -tanto en la tradicion
oriental como en la occidental,
especialmente en los contextos
benedictino y cisterciense al
ambiente que le rodeaba,
cumpliendo, también con su trabajo,
una funcidén no solo ascética, sino
social. Pero el que narraciones como
esa, y otras parecidas, se puedan
referir a acontecimentos reales y, lo
que es mas, hayan sido transmitidas



atribuyéndoles valor y categoria de
ejemplo, no deja de ser significativo.
Recuerdan, en todo caso, que el
monje es esencialmente el hombre
que sale de su sociedad y de su tierra,
abandonando todo aquello entre lo
que habia vivido antes: en suma, que
el ideal de la fuga a mundo -del
apartamiento del mundo, es decir,
del vivir social ordinario- para
buscar a Dios y entregarse a Fl,
domina su espiritualidad, con todo lo
que de ahi deriva.

Podemos, teniendo presentes estos
datos, recuperar el hilo de nuestro
discurso. La espiritualidad del Opus
Dei lleva a santificar el trabajo, pero -
podemos afiadir ahora, terminando
asi de perfilar lo que esa afirmacion
implica al emplear aqui la palabra
trabajo, no se hace referencia a la
mera ocupacion de las facultades
humanas en una tarea concreta, sino
al trabajo como modo de entronque
con el mundo y con la sociedad.



Entre otros muchos textos de su
Fundador, quiza ninguno tan
significativo como el siguiente,
tomado de una de sus Cartas : ,,E1
trabajo para nosotros es dignidad de
la vida y un deber impuesto por el
Creador, ya que el hombre fue
creado ut operaretur . El trabajo es
un medio con el que el hombre se
hace participante de la Creaciony,
por tanto, no solo es digno, sea el que
sea, Sino que es un instrumento para
conseguir la perfeccion humana -
terrena- y la perfeccion sobrenatural.
Humanamente el trabajo es fuente
de progreso, de civilizacion y de
bienestar. Y los cristianos tenemos el
deber de construir la ciudad
temporal, tanto por un motivo de
caridad con todos los hombres como
por la propia perfeccion personal®; y
eso -afiade- vale para todo trabajo, ya
que ,no hay en la tierra una labor
humana noble que no se pueda
divinizar, que no se pueda
santificar“(27).



En términos analogos se expresa en
otros textos, como en este,
proveniente de una homilia: ,El
trabajo, todo trabajo, es testimonio
de la dignidad del hombre, de su
dominio sobre la creacion. Es
ocasion de desarrollo de la propia
personalidad. Es vinculo de union
con los demas seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
humanidad. Para un cristiano, esas
perspectivas se alargan y se amplian.
Porque el trabajo aparece como
participacion en la obra creadora de
Dios, que, al crear al hombre, lo
bendijo diciéndole: ‘Procread y
multiplicaos y henchid la tierra y
sojuzgadla, y dominad en los peces
del mar, y en las aves del cielo, y en
todo animal que se mueve sobre la
tierra’ (Gn 1,28). Porque, ademas, al
haber sido asumido por Cristo, el
trabajo se nos presenta como



realidad redimida y redentora: no
solo es el ambito en el que el hombre
vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora“ (28).

En suma, cuando el Fundador del
Opus Dei habla del trabajo para
sefialar sus perspectivas
sobrenaturales, se refiere siempre al
»trabajo profesional, con todo lo que
trae consigo de deberes de estado, de
obligaciones y de relaciones
sociales“(29). De ahi que, con gran
frecuencia, no emplee solo la palabra
trabajo, sino que la acompafie de
algun calificativo que precisa su
pensamiento. Habla asi de ,trabajo
profesional“, de ,trabajo ordinario®,
strabajo en medio del mundo*“, etc. Y
por trabajo profesional entiende el
trabajo visto como forma estable de
vida, como aquello que nos procura
el sustento, como prolongacion de la
propia personalidad y concrecion de
las ilusiones y aptitudes de cada uno,



como modo de realizar la solidaridad
que une entre si a los hombres, como
entronque con la sociedad temporal,
como actividad cuyas caracteristicas
son dictadas por las estructuras
humanas. En una palabra, la
vocacion humana -el conjunto de
circunstancias que rodea la
existencia y, con ellas, el caracter, la
profesion, las aspiraciones nobles, y
todo lo que contribuye a configurar
el quehacer de cada persona (30)- es,
en el espiritu del Opus Dei, asumida
como parte de la vocacion divina:
,La vocacion profesional es no solo
una parte, sino una parte principal
de nuestra vocacion

sobrenatural® (31).

Precisamente por eso sera condicion
indispensable para pertenecer al
Opus Dej, trabajar, tener una
profesion que cualifique a la persona
en la sociedad. El Opus Dei -declara
su Fundador- exige que sus
miembros trabajen, ,,que tengan una



profesion u oficio determinado -
munus publicum -, bien conocido por
todos, porque el trabajo es para los
miembros de la Obra medio de
santificacion y de apostolado“ (32).
No importa qué trabajo sea (33);pero
debe haber trabajo, y trabajo estable,
ya que, si faltara el trabajo, cualquier
tipo de trabajo honrado, faltaria la
misma materia que ha de ser
santificada: ,,A cualquiera que
excluya un trabajo humano honesto,
importante o humilde, afirmando
que no puede ser santificador y
santificante, podéis decirle con
seguridad -son de nuevo palabras del
Beato Josemaria- que Dios no le ha
llamado a su Obra“ (34).

Dando un paso mas en este rapido
intento de caracterizacion, resulta
oportuno sefialar que las
exhortaciones y orientaciones del
Fundador del Opus Dei sobre el valor
del trabajo profesional a las que
acabamos de referirnos se



encuentran fundamentadas, en
algunos de los textos ya mencionados
y en otros que citaremos a
continuacion, en una honda
consideracion del plan divino sobre
la Creacion y la Salvacion. ,Hemos de
amar el mundo -exclamaba en una
homilia de 1967-, el trabajo, las
realidades humanas. Porque el
mundo es bueno; fue el pecado de
Adan el que rompid la divina
armonia de lo creado, pero Dios
Padre ha enviado a su Hijo unigénito
para que restableciera esa paz. Para
que nosotros, hechos hijos de
adopcion, pudiéramos liberar a la
creacion del desorden, reconciliar
todas las cosas con Dios“ (35). Y mas
extensamente, en otra homilia de
tres afios después: ,,Cristo, Nuestro
Sefior, sigue empefiado en esta
siembra de salvacion de los hombres
y de la creacion entera, de este
mundo nuestro, que es bueno,
porque salié bueno de las manos de
Dios. Fue la ofensa de Adan, el



pecado de la soberbia humana, el
que rompio la armonia divina de lo
creado. Pero Dios Padre, cuando
llegd la plenitud de los tiempos,
envio a su Hijo Unigénito, que -por
obra del Espiritu Santo- tomé carne
en Maria siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado,
adoptionem filiorum reciperemus (Ga
4,5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que asi fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rm 6, 4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr. Ef
1,9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Col 1,20)“ (36).

Nos encontramos, como resulta
patente, muy lejos de una
consideracion meramente ascética
(remedio contra el ocio) o
simplemente moral (deber de estado)



del trabajo. En la predicacion del
Beato Josemaria, el trabajo es
contemplado teniendo como
trasfondo la obra de la creacion y
entroncandolo con la redencion
operada por Cristo. De ahi que se
revele como realidad santificable y
santificadora. Mdas aun, como
anticipacion y esbhozo de la
consumacion escatoldgica, ya que
gracias a €l puede restablecerse -
aunque sea solo de la manera parcial
que nos es accesible durante el
tiempo presente- esa armonia de la
creacion de la que disfrutaremos con
plenitud al terminar la historia,
cuando avengan esos nuevos cielos y
esa nueva tierra de que habla el
Apocalipsis ( 37).

Notas

4 Sobre esta fecha de 1928, ver A.
VAZQUEZ DE PRADA, El Fundador del
Opus Dei . cit., pp. 288-305, v ]. L.
ILLANES, Dos de octubre de 1928;



alcance y significado de una fecha , en
AAVV., Mons. Josemaria Escriva de
Balaguery el Opus Dei , cit., pp. 59-99;
una amplia reflexion teoldgica en A.
ARANDA, ,,El bullir de la sangre de
Cristo“. Estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaria
Escriva ,Madrid 2000, pp. 17 ss. y 81
ss. En relacion con esa fecha y, en
general, respecto a otros momentos
de la vida del Beato Josemaria
Escriva de Balaguer, ver también las
diversas semblanzas y biografias
publicadas hasta la fecha, como,
entre otras, las de A. DEL PORTILLO,
Mons. Escriva de Balaguer,
instrumento de Dios , en AAVV., En
memoria de Mons. Josema ria Escrivd
de Balaguer , Pamplona 1976, pp.
15-60; S. BERNAL, Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei ,
Madrid 1976; F. GONDRAND, Al paso
de Dios. Josemaria Escrivad de
Balaguer, fundador del Opus Dei ,
Madrid 1984; A. SASTRE, Tiempo de
caminar. Semblanza de Mons.



Josenzaria Escriva de Balaguer ,
Madrid 1989, y sobre todo -es la mas
completa de las publicadas hasta
ahora- la recién citada de A. Vazquez
de Prada.

5 Entre otros posibles ejemplos,
citemos un parrafo de sus Apuntes
intimos , que data de junio de 1930, y
en el que con frases breves, pero
incisivas, describe de forma neta y
precisa -esculpe, por asi decir- los
rasgos que definen la realidad
espiritual y apostolica que se sabia
llamado a promover y a la que,
precisamente por esas mismas
fechas, habia comenzado a designar
como Opus Dei, Obra de Dios:
»,Simples cristianos. Masa en
fermento. Lo nuestro es lo ordinario,
con naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. iTodos santos!”,
(Apuntes intimos, n. 35).

6 En las paginas que siguen no
aspiramos a exponer una sintesis de



la doctrina biblica sobre el trabajo,
sino a resefar algunos textos que
evidencian la honda raigambre
evangélica de la ensefianza del Beato
Josemaria. Una breve sintesis de la
doctrina biblica, con remision a
algunos de los numerosos estudios
exegéticos sobre el tema, en J. L.
ILLANES, Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teologia del
trabajo , Pamplona 1997, pp. 16-20.

7 Carta 14-11-1950, n. 4.

8 Pueden verse comentarios o
referencias a ese texto del Génesis en
Conversaciones , n. 24,y en Amigos
de Dios , nn. 57, 81, 169.

9 Carta 31-V-1954, n. 17; el texto de
Job estd citado por la version de la
Vulgata.

10 En uno de sus comentarios a
escritos del Fundador del Opus Dei,
Mons. Alvaro del Portillo ha
presentado un florilegio de textos a



los que el Beato Josemaria Escriva de
Balaguer solia acudir en su
predicacion oral o escrita, para
mostrar el hondo sentido positivo de
las ensefianzas biblicas sobre el
trabajo: ,,(...) las palabras del Salmo
103, en el que de un modo
maravilloso se da gloria a Dios por la
creacion y se le alaba por el orden y
la armonia que ha dispuesto en el
universo, y por el modo en que todas
las criaturas -los montes, los valles,
las aguas, los animales- le obedecen:
exibit homo ad opus situm et ad
operationem suam, usque ad
vesperum , saldra el hombre a
trabajar, a sus tareas, hasta la tarde
(Sal 103, 23). El hombre debe
trabajar, porque este es el querer
divino, el orden establecido por el
Creador (cfr. Gn 2, 15; 3, 23) repetidas
veces: sex diebus operaberis, septimo
cessabis , trabajaras seis dias a la
semana, y el séptimo descansaras (Ex
23, 12); quodcumque lacere potest
manus tua, instanter operare , cuanto



puedas trabajar, hazlo alegremente
(519, 10). Nuestro Sefior Jesucristo
nos dio ejemplo de laboriosidad con
sus treinta anos de vida oculta,
dedicado a su trabajo de carpintero
(Me 6, 3). Y sigui6 trabajando
siempre: a los que le perseguian
porque también los sdbados
trabajaba -hacia milagros- replicé:
Pater meus usque modo operatur, et
ego operor , mi Padre trabaja, y por
eso trabajo yo también (Jn 5, 17).
Jesus condena al que no hace
fructificar el talento recibido: serve
rnale et piger , siervo malo y
perezoso, le apostrofa (Mt 25, 26).
Maldice la higuera que no da fruto:
iam non amplius in aeternum ex te
fructum quisquam manducet... Et,
cum mane transirent, viderunt ficum
aridam a radicibus. Et recordatus
Petrus dixit ei: Rabbi, ecce ficus, cui
maledixisti, aruit : nunca jamas coma
ya nadie de ti... Y a la mafiana
siguiente vieron los discipulos, al
pasar, que la higuera se habia secado



de raiz. Con lo cual, acordandose
Pedro de lo sucedido, le dijo:
Maestro, mira como la higuera que
maldijiste se ha secado (Mc 11,14-21).
San Lucas recuerda el mandato del
Creador: sex dies sunt in quibus
oportet operari (13, 14). San Pablo
insiste una vy, otra vez en la necesidad
de trabajar con rectitud de intencion:
operamini sicut Domino, et non
hominibus , trabajad como para el
Sefior, y no para los hombres (Col 3,
23); y exhorta a llevar una vida
quieta, laboriosa, de trabajo (cfr. 1 Ts
4,11,2Ts, 3,10; 2 Ts 3,12), dando a
sus discipulos un ejemplo constante,
que le hace exclamar con santo
orgullo: quae mihi opus erant, et his,
qui mecum sunt, ministraverunt
manus istae , he trabajado con mis
manos, para lograr lo que era
necesario para miy para los que
estaban conmigo (Hch 20, 34). Y asi,
con su trabajo profesional, (Hch 18,
3), mantiene a sus companeros, les
da doctrina, ejercita su apostolado, y



puede decir lleno de gozo: nonne
opus meum vos estis in Domino ?
¢Acaso no sois mi trabajo en el
Senor? (1 Co 9,1)“. ,,Son muchas -
anade Mons. Del Portillo,
encuadrando su enumeracion con
unas reflexiones encaminadas a
poner de manifiesto el sentido y
alcance de esas referencias- las citas
de la Sagrada Escritura que se
pueden aducir en sufragio de la
afirmacion de que el hombre tiene
que trabajar, porque -asi lo manda
Dios. Y nuestro Fundador sacé la
consecuencia: Si cumpliendo la
Voluntad de Dios nos hacemos
santos, trabajando -en nuestro
trabajo ordinario, en el lugar en que
nos puso Dios- nos haremos santos
también, y podremos llevar a otros
por caminos de santidad (...) . La
doctrina de nuestro Fundador
devuelve al trabajo ordinario su
puesto especifico en la economia de
la creacion, y deduce la consecuencia
l6gica: el trabajo ordinario, hecho



con perfeccion, porque lo quiere
Dios, elevado al orden sobrenatural,
es medio de santificacion -de
perfeccion cristiana- y, por tanto, de
apostolado“ ( Instruccion V-1935/14-
IX-1950, comentario al n. 59).

11 Mc 6, 1-3; Mt 13, 14-56.
12 Camino , n. 356.

13 Es Cristo que pasa , n. 14. Otros
comentarios a los afios de trabajo de
Jesus en Conversaciones , nn. 24y 70;
Es Cristo que pasa ,nn. 20y 22,
Amigos de Dios , nn. 56, 81 y 121.
Sobre el texto de Jn 12, 32 y su
importancia en la experiencia
espiritual y la predicacion del Beato
Josemaria, volveremos mas adelante,
en el capitulo III. Sobre los
presupuestos teoldgicos de la
ejemplaridad de la totalidad de la
vida de Cristo, ver G.
TANZELLANITTIL, ,, Perfectus Deus,
perfectus homo “. Reflexiones sobre la
ejemplaridad del misterio de la



Encarnacion en las ensefianzas del
Beato Josemaria , en ,Romana“ 13
(1997) 359-381.

14 De la funcion que la referencia a
los primeros cristianos tiene en el
espiritu del Fundador del Opus Dei
nos ocuparemos de nuevo en paginas
posteriores.

15 Es Cristo que pasa , n. 44.

16 Cfr. Jn 21,3; un comentario a este
texto en Amigos de Dios , n. 264.

17 Hch 18, 1-3.

18 Véase, por ejemplo: Hch 20,34; 1
Co4,12; 2 Co 11,12; 12,13; Ef 4,28; 1 Ts
4,11; 2 Ts 3,8-10.

19 Didaché o Doctrina de los Doce
Apostoles, 12, 2-4; version castellana
de Daniel Ruiz Bueno en Los Padres
Apostdlicos, Madrid 1956, p. 90.

20 Carta 31-V-1954, n. 18; en parrafo
inmediamente anterior, escribe



sintimamente ligado a la misma
esencia de la espiritualidad propia de
los miembros del Opus Dei, esta para
nosotros el trabajo, el ejercicio de la
propia profesion u oficio, elevado o
humilde segun criterios humanos,
porque para Dios la categoria del
oficio depende de la categoria
sobrenatural del que lo ejercita“.

21 Amigos de Dios , n. 58.

22 Sobre el trabajo en la tradicién
monastica ver R. SORG, Towards a
benedictine Theology of Manual
Labor , Lisle (Illinois, USA) 1951; D.
SAVRAMIS, ,,Ora et labora“ bei
Basileos dem Grossen , en ,,
Mittelalterliches Jahrbuch ” 2 (1965)
22-37; A. BENITO, Los monacatos de
San Basilio y San Agustin, su
coincidencia en el pensamiento sobre
el trabajo corporal , en ,, Augustinus “
17 (1972) 357-396; AA.VV., El trabajo
monastico , ,, Yermo “, 13 (1975), pp.
3-352 (se trata de las actas de la XII



Semana de Estudios Monasticos
dedicada a ese tema, celebrada en
septiembre de 1971); P. MINARD, El
trabajo en el monacato de vida
simple , en ,, Yermo “, 14 (1976), pp.
161-175; A. QUACQUARELLI, Travail.
Au temps des Péres (ler-7e siécles),
en Dictionaire de Spiritualité , t. 15,
Paris 1991, cols. 1190-1207,
especialmente cols. 1204-1206.

23 JUAN CASIANO, De institutis
coenobiorum , 2, 14 (ed. M.
Petschening en ,, Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum “, vol.
XVII, Viena 1888, p. 29; version
castellana: Instituciones Cenobiticas ,
Ed. Rialp, Coleccion Nebli, Madrid
1957, p. 7).

24 SAN ATANASIO, Vida de San
Antonio , 3 (PG 26, 844); en términos
analogos se expresan San Agustin,
sobre el que remito a mi estudio
Trabajo y vida cristiana en San
Agustin , en ,, Revista Agustiniana “ 38



(1997) 339-377 (recogido iuego enJ.
L. ILLANES, Ante Dios y en el mundo ,
cit., pp. 63-91), Y San Benito, Regula
Monasteriorum , 48, 8 (ed, R. Hanslik,
en ,, Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum “, vol.
7-5, Viena 1950, p. 116; texto latino y
version castellana en San Benito. Su
vida y suregla, edicion dirigida por
Garcia M. Colombas, Madrid 1968,
pp- 588-589). Sobre las cuestiones
historico-criticas respecto al origen
de la Regla de San Benito pueden
encontrarse resumenes en P.
SCHMITZ, Benoit, Saint, en
Dictionnaire de Spiritualité , t. 1, Paris
1937, cols. 1372-1388, y L. BOUYER,
La spiritualita dei Padri , Bolonia
1986, 260-271 (es la edicidon italiana,
actualizada por otros autores, de la
segunda parte del original francés La
spiritualité du Nouveau Testament et
des Péres , Paris 1961), asi como en I.
M. GOMEZ, Regla del maestro-Regla
de San Benito , Zamora 1988, que



ofrece el texto comparado de ambas
reglas.

25 De institutis coenobiorum, 2, 12
(ed. Hanslik, pp. 28-29; version
castellana, pp. 73-74); véase SAN
BENITO, Regula, 48, 1 (ed. cit., p. 114;
pp. 586-587).

26 Casiano recoge esta historia al
final del tratado sobre la pereza ( De
institutis coenobiorum, 10, 24 (ed.
citada, pp. 192-219; version
castellana, pp. 370-380).

277 Carta 31-V-1954, n. 17.

28 Es Cristo que pasa , n. 47; ver
también Conversaciones , n. 10.

29 Carta 31-V-1954, n. 18.

30 Cfr. A. DEL PORTILLO, Monsefior
Escriva de Balaguer, instrumento de
Dios, cit., p. 48. Ver también, del
mismo autor, y para una
determinacion del concepto de



trabajo profesional, Les professions,
en ,, La Vie Spirituelle. Supplément ”,
51 (1959) 440-449.

31 Carta 31-V-1954, n. 18.
32 Ibidem.

33 ,,Vais -decia en una de sus
Instrucciones mas antiguas- a hacer
vuestro apostolado desde los cargos
mas modestos hasta los mas
importantes de la sociedad (
Instruccion 1-1V-1934, n. 24),
esbozando un criterio que luego
reiter6 ampliamente: la posibilidad
de encontrar a Cristo y servir a los
demds hombres en y desde todas las
nobles tareas y profesiones
humanas. Ver, entre otros muchos
textos, Conversaciones , nn. 18, 26, 40,
49y 56, donde se reafirma a la vez
que el impulso a vivir cristianamente
la propia profesion constituye el
unico objetivo de la actividad del
Opus Dej, ya que ,los fines del Opus
Dei son exclusivamente espirituales.



A todos sus miembros, tanto si
ejercen una especial influencia social
como si no, les pide solo que luchen
por vivir una vida plenamente
cristiana“ ( Conversaciones , n. 49).

34 Carta 9-1-1932, n. 3.
35 Es Cristo que pasa , n. 112.

36 Ibid., n. 183; ver también
Conversaciones , n. 70.

37 Cfr. Ap 21,1

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-
escrituras/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/
https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/
https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/

	RELEYENDO LAS ESCRITURAS

