
opusdei.org

RELEYENDO LAS
ESCRITURAS

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

28/11/2011

¿De dónde le venía esa certeza, ese
convencimiento profundo del valor
santificable y santificador del
trabajo? El propio Beato Josemaría
Escrivá lo ha dicho con claridad: de
la luz o inspiración, recibida el 2 de



octubre de 1928, en virtud de la cual
vio que debía dedicar su vida entera
a promover, entre personas de todas
las condiciones sociales, la búsqueda
de la santidad en medio del mundo,
en el desempeño de la propia tarea u
ocupación humana (4) Desde ese
instante, la proclamación del sentido
cristiano del trabajo fue constante en
sus labios (5).

Esa proclamación, por lo demás,
estuvo siempre acompañada de una
referencia enormemente viva a los
textos de la Sagrada Escritura, que
constituyen, por eso, una fuente
privilegiada de sus enseñanzas sobre
el trabajo. „Viejo como el Evangelio,
y como el Evangelio nuevo“: así
calificó su Fundador el mensaje que
el Opus Dei venía a traer al mundo.
La lectura del texto sagrado, hecha
siguiendo la inspiración que le movió
desde 1928, le permitió, en efecto, al
Beato Josemaría descubrir riquezas
nuevas, y toda una gama de pasajes



del Viejo y del Nuevo Testamento
cobraron especial relieve, atrayendo
fuertemente la atención6.

„Persuadidos de que el hombre ha
sido creado ut operaretur (Gn 2,15),
para que trabajara, sabemos bien -
afirmaba, por ejemplo, en una de sus
cartas - que el trabajo ordinario es el
quicio de nuestra santidad y el medio
humano y sobrenatural apto, para
que llevemos con nosotros a Cristo y
hagamos el bien a todos“(7). De
hecho, el mandato dado por Dios en
los comienzos mismos de la historia
fue uno de los puntos de referencia
preferidos en la predicación del
Fundador del Opus Dei: Dios creó al
hombre ut operaretur , para que
trabajara; tal es la voluntad divina
desde el inicio, desde antes del
pecado; el trabajo no es maldición ni
castigo, sino medio y ocasión de
participar en el plan de Dios(8).



El cristiano debe asimilar esa verdad,
superar planteamientos restrictivos,
aunque hayan alcanzado amplia
difusión, al menos en algunos
períodos históricos, y adquirir, más
allá de experiencias en ocasiones
duras, un sentido positivo del
trabajo, aprender a redescubrir en él
una ley que, siendo divina, eleva y
enaltece. „A la vuelta de dos mil años
-podía así añadir, aludiendo a ese
contexto-, hemos recordado a la
humanidad entera que el hombre ha
sido creado para trabajar: homo
nascitur ad laborem, et avis ad
volatum (Jb 5,7), nace el hombre para
el trabajo y el ave para volar“(9).

Las referencias bíblicas podrían
multiplicarse. No vamos, como es
lógico, a recogerlas todas (10). Hay,
no obstante, algunas de las que no
podemos prescindir: las que nos
recuerdan que la ley divina del
trabajo se cumplió plenamente en
Cristo, que pasó treinta años



viviendo como uno más en Nazaret,
conocido precisamente por su
trabajo, siendo sencillamente „el
artesano“ y „el hijo del artesano“(11).
Porque esos treinta años de trabajo
de Cristo encuentran eco, dan
contenido a la vida ordinaria del
cristiano.

"No me explico que te llames
cristiano y tengas esa vida de vago
inútil. -¿Olvidas la vida de trabajo de
Cristo?“, leemos en Camino (12) . Si
los textos bíblicos que hablan del
trabajo como ley querida por Dios
ponen ya de manifiesto su valor
santificador -¿qué es santificarse sino
cumplir con el querer divino,
identificarse con la voluntad de Dios,
y por tanto, con Él mismo?-, los que
narran la vida de trabajo de Cristo
refuerzan esa enseñanza con una
claridad y una fuerza superlativas.
No es, pues, sorprendente que el
Fundador del Opus Dei se haya
referido constantemente a los años



de la vida de Cristo con comentarios
vibrantes y densos.

Citemos uno, tomado de una
meditación pronunciada el día de
Navidad de 1963: „Jesús, creciendo y
viviendo como uno de nosotros, nos
revela que la existencía humana, el
quehacer corriente y ordínario, tiene
un sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de
admiración al pensar en los treinta
años de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesús entre
sus hermanos los hombres. Años de
sombra, pero para nosotros claros
como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros días y les da
una auténtica proyección, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los más diversos lugares del mundo.
Así vivió Jesús durante seis lustros: 
era faber filius (Mt 13,55), el hijo del



carpintero. Después vendrán los tres
años de vida pública, con el clamor
de las muchedumbres. La gente se
sorprende: ¿quién es este?, ¿dónde
ha aprendido tantas cosas? Porque
había sido la suya, la vida común del
pueblo de su tierra. Era el faber, filius
Mariae (Mc 6,3), el carpintero, hijo de
María. Y era Dios, y estaba
realizando la redención del género
humano, Y estaba „atrayendo a sí
todas las cosas“ (Jn 12,32)” (13).

Desde Jesús, la mirada del Fundador
del Opus Dei se dirigió con
frecuencia hacia los que rodearon a
Cristo: hacia San José, a cuya
protección se confió, en lo humano,
el Hijo de Dios; hacia los primeros
cristianos, aquellos hombres y
mujeres que conocieron a Cristo y
convivieron con los Apóstoles, y en
los que el cristiano corriente de
nuestra época, y de cualquier otra,
puede encontrar inspiración y
modelo (14). Y en todos ellos enseñó



a descubrir un testimonio de trabajo.
En San José, una vida „sencilla,
normal y ordinaria“, llena de
„trabajo cara a Dios“(15). En San
Pedro, pescador por oficio y por
afición, que, apenas tenía
oportunidad, gustaba de volver a las
faenas de la pesca (16). En San Pablo
que, cuando se retiró de Atenas y
vino a Corinto, se hospedó en casa de
Aquila, trabajando „en su compañía,
pues eran ambos fabricantes de
lanas“ (17); y cuya vida de trabajo le
dio autoridad para fustigar, con voz
fuerte, la holgazanería (18). En los
cristianos de las generaciones
inmediatamente sucesivas, sobre
cuya actitud queda testimonio
gráfico en el primero de los escritos
que nos ha dejado la tradición, la 
Didaché , al comentar cómo debe
actuarse con los peregrinos: „Si el
que llega es un caminante, ayudadle
con cuanto podáis; pero no
permanecerá entre vosotros más que
dos días, o, si hubiera necesidad, tres.



Si quiere establecerse entre vosotros,
teniendo un oficio, que trabaje y así
se alimente. Si no tiene oficio,
proveed conforme a vuestra
prudencia, de modo que no viva
entre vosotros ningún cristiano
ocioso“(19).

Con la misma fuerza que los
primeros cristianos, el Beato
Josemaría afirmaba: „El Opus Dei, 
operatio Dei , trabajo de Dios, exige
que sus miembros trabajen - 
maledictus qui facit opus Domini
fraudulenter (Jr 48,10)”, maldito el
que hace la obra del Señor, el trabajo
de Dios, fraudulentamente (20). Y en
otra ocasión, esta vez en una de sus
homilías: „Si alguno de vosotros no
amara el trabajo, ¡el que le
corresponde!, si no se sintiera
auténticamente comprometido en
una de las nobles ocupaciones
terrenas para santificarla, si
careciera de una vocación
profesional, no llegaría jamás a calar



en la entraña sobrenatural de la
doctrina que expone este sacerdote,
precisamente porque le faltaría una
condición indispensable: la de ser un
trabajador“(21).

Los textos que hemos venido citando
y, particularmente, los que traen a la
memoria la vida de trabajo de Jesús,
ponen de manifiesto la fuerza
existencial de la predicación del
Beato Josemaría Escrivá. Y sin
embargo, con lo dicho aún no hemos
llegado a la raíz de la doctrina
específica del Opus Dei y de su
aportación a la historia de la
espiritualidad. Para hacerlo puede
resultar útil hacer referencia a una
tradición espiritual en la que el
trabajo ha ocupado y ocupa un papel
importante: la tradición monacal.
Baste recordar el lema monástico ora
et labora , que hermana trabajo y
oración (22) o la descripción trazada
por Juan Casiano de la vida de los
monjes de Egipto, que -dice- „no



dando nunca tregua a su trabajo,
jamás ponen fin tampoco a la
meditación... Sería prolijo averiguar
si es la meditación lo que les permite
consagrarse de lleno al trabajo o si,
por el contrario, es el trabajo
incesante lo que les depara el
progreso en los caminos del
espíritu“(23).

Pero ¿qué papel desempeña el
trabajo en la espiritualidad
monástica? San Atanasio, al narrar la
vida de San Antonio Abad, el primer
anacoreta, nos ofrece una primera
explicación: el abad Antonio -dice-
„trabajaba con sus manos, pues
había oído: el que no trabaja, que no
coma. Con parte del fruto de su
trabajo compraba su alimento; el
resto lo entregaba a los pobres“(24).
Junto a ese primer motivo -doble en
realidad: sustentarse y practicar la
caridad- los escritores monásticos
señalan otro de carácter no ético-
social sino ascético, al que atribuyen



también gran importancia: la
superación de la ociosidad y sus
consecuencias negativas.

Así Juan Casiano, en la obra ya
citada, comenta que los monjes se
dedican a la tarea que implica el
trabajar, de forma que, „además de
practicarla con toda su alma para
ofrecerla a Dios como sacrificio de
sus manos, la ejecutan también
escrupulosamente por dos motivos
(...). En primer lugar, porque la
purificación adquirida en la
recitación de los salmos y oraciones
no sea contaminada por el enemigo
entre sueños (...). La segunda razón
es que, aun cuando no haya habido
ninguna ilusión vergonzosa por
parte del enemigo, el dormir de
nuevo, aunque sea con puridad,
causa al monje una inercia natural al
desvelarse después, sumerge la
mente en un sopor indolente que
paraliza o, por lo menos, neutraliza
sus fuerzas durante el día“(25).



Casiano vuelve sobre estas ideas para
completarlas y desarrollarlas cuando
describe, en un capítulo posterior -
concretamente el décimo-, el vicio de
la pereza o acedia: la ausencia de
trabajo provoca el descontento,
permite que el cuerpo esté dominado
por la laxitud, da origen a la
impaciencia, al deseo de vagar de un
lado para otro, a la inconstancia, al
disgusto.

En gran parte de los escritos
monásticos de la época, el trabajo es
visto fundamentalmente como un
medio de combatir esa ociosidad, que
es madre de todos los vicios. Y, en
consecuencia, como una actividad
que se estima no tanto como algo que
posee bondad en sí mismo, cuanto,
mas bien, como medio ascético. Esta
consideración predominantemente
instrumental del trabajo -algo que se
hace porque es útil, pero sin parar
mientes en su propia bondad-,
aparece de modo patente en la



conocida historia de Pablo el
Ermitaño que, aunque no necesitaba
del trabajo ni para el alimento ni
para la limosna -se sustentaba con
una pequeña huerta y vivía
demasiado lejos de cualquier lugar
habitado-, se imponía, para no estar
ocioso, la tarea de construir cestos. Al
final del año, con los cestos formaba
un gran montón y los quemaba,
reduciéndolos a ceniza (26).

Ciertamente no conviene exagerar
esa anécdota ya que, por lo general,
la actividad monástica estuvo
siempre ligada -tanto en la tradición
oriental como en la occidental,
especialmente en los contextos
benedictino y cisterciense al
ambiente que le rodeaba,
cumpliendo, también con su trabajo,
una función no solo ascética, sino
social. Pero el que narraciones como
esa, y otras parecidas, se puedan
referir a acontecimentos reales y, lo
que es más, hayan sido transmitidas



atribuyéndoles valor y categoría de
ejemplo, no deja de ser significativo.
Recuerdan, en todo caso, que el
monje es esencialmente el hombre
que sale de su sociedad y de su tierra,
abandonando todo aquello entre lo
que había vivido antes: en suma, que
el ideal de la fuga a mundo -del
apartamiento del mundo, es decir,
del vivir social ordinario- para
buscar a Dios y entregarse a Él,
domina su espiritualidad, con todo lo
que de ahí deriva.

Podemos, teniendo presentes estos
datos, recuperar el hilo de nuestro
discurso. La espiritualidad del Opus
Dei lleva a santificar el trabajo, pero -
podemos añadir ahora, terminando
así de perfilar lo que esa afirmación
implica al emplear aquí la palabra
trabajo, no se hace referencia a la
mera ocupación de las facultades
humanas en una tarea concreta, sino
al trabajo como modo de entronque
con el mundo y con la sociedad.



Entre otros muchos textos de su
Fundador, quizá ninguno tan
significativo como el siguiente,
tomado de una de sus Cartas : „El
trabajo para nosotros es dignidad de
la vida y un deber impuesto por el
Creador, ya que el hombre fue
creado ut operaretur . El trabajo es
un medio con el que el hombre se
hace participante de la Creación y,
por tanto, no solo es digno, sea el que
sea, sino que es un instrumento para
conseguir la perfección humana -
terrena- y la perfección sobrenatural.
Humanamente el trabajo es fuente
de progreso, de civilización y de
bienestar. Y los cristianos tenemos el
deber de construir la ciudad
temporal, tanto por un motivo de
caridad con todos los hombres como
por la propia perfección personal“; y
eso -añade- vale para todo trabajo, ya
que „no hay en la tierra una labor
humana noble que no se pueda
divinizar, que no se pueda
santificar“(27).



En términos análogos se expresa en
otros textos, como en este,
proveniente de una homilía: „El
trabajo, todo trabajo, es testimonio
de la dignidad del hombre, de su
dominio sobre la creación. Es
ocasión de desarrollo de la propia
personalidad. Es vínculo de unión
con los demás seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
humanidad. Para un cristiano, esas
perspectivas se alargan y se amplían.
Porque el trabajo aparece como
participación en la obra creadora de
Dios, que, al crear al hombre, lo
bendijo diciéndole: ‘Procread y
multiplicaos y henchid la tierra y
sojuzgadla, y dominad en los peces
del mar, y en las aves del cielo, y en
todo animal que se mueve sobre la
tierra’ (Gn 1,28). Porque, además, al
haber sido asumido por Cristo, el
trabajo se nos presenta como



realidad redimida y redentora: no
solo es el ámbito en el que el hombre
vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora“ (28).

En suma, cuando el Fundador del
Opus Dei habla del trabajo para
señalar sus perspectivas
sobrenaturales, se refiere siempre al
„trabajo profesional, con todo lo que
trae consigo de deberes de estado, de
obligaciones y de relaciones
sociales“(29). De ahí que, con gran
frecuencia, no emplee solo la palabra
trabajo, sino que la acompañe de
algún calificativo que precisa su
pensamiento. Habla así de „trabajo
profesional“, de „trabajo ordinario“,
„trabajo en medio del mundo“, etc. Y
por trabajo profesional entiende el
trabajo visto como forma estable de
vida, como aquello que nos procura
el sustento, como prolongación de la
propia personalidad y concreción de
las ilusiones y aptitudes de cada uno,



como modo de realizar la solidaridad
que une entre sí a los hombres, como
entronque con la sociedad temporal,
como actividad cuyas características
son dictadas por las estructuras
humanas. En una palabra, la
vocación humana -el conjunto de
circunstancias que rodea la
existencia y, con ellas, el carácter, la
profesión, las aspiraciones nobles, y
todo lo que contribuye a configurar
el quehacer de cada persona (30)- es,
en el espíritu del Opus Dei, asumida
como parte de la vocación divina:
„La vocación profesional es no sólo
una parte, sino una parte principal
de nuestra vocación
sobrenatural“ (31).

Precisamente por eso será condición
indispensable para pertenecer al
Opus Dei, trabajar, tener una
profesión que cualifique a la persona
en la sociedad. El Opus Dei -declara
su Fundador- exige que sus
miembros trabajen, „que tengan una



profesión u oficio determinado - 
munus publicum -, bien conocido por
todos, porque el trabajo es para los
miembros de la Obra medio de
santificación y de apostolado“ (32).
No importa qué trabajo sea (33);pero
debe haber trabajo, y trabajo estable,
ya que, si faltara el trabajo, cualquier
tipo de trabajo honrado, faltaría la
misma materia que ha de ser
santificada: „A cualquiera que
excluya un trabajo humano honesto,
importante o humilde, afirmando
que no puede ser santificador y
santificante, podéis decirle con
seguridad -son de nuevo palabras del
Beato Josemaría- que Dios no le ha
llamado a su Obra“ (34).

Dando un paso más en este rápido
intento de caracterización, resulta
oportuno señalar que las
exhortaciones y orientaciones del
Fundador del Opus Dei sobre el valor
del trabajo profesional a las que
acabamos de referirnos se



encuentran fundamentadas, en
algunos de los textos ya mencionados
y en otros que citaremos a
continuación, en una honda
consideración del plan divino sobre
la Creación y la Salvación. „Hemos de
amar el mundo -exclamaba en una
homilía de 1967-, el trabajo, las
realidades humanas. Porque el
mundo es bueno; fue el pecado de
Adán el que rompió la divina
armonía de lo creado, pero Dios
Padre ha enviado a su Hijo unigénito
para que restableciera esa paz. Para
que nosotros, hechos hijos de
adopción, pudiéramos liberar a la
creación del desorden, reconciliar
todas las cosas con Dios“ (35). Y más
extensamente, en otra homilía de
tres años después: „Cristo, Nuestro
Señor, sigue empeñado en esta
siembra de salvación de los hombres
y de la creación entera, de este
mundo nuestro, que es bueno,
porque salió bueno de las manos de
Dios. Fue la ofensa de Adán, el



pecado de la soberbia humana, el
que rompió la armonía divina de lo
creado. Pero Dios Padre, cuando
llegó la plenitud de los tiempos,
envió a su Hijo Unigénito, que -por
obra del Espíritu Santo- tomó carne
en María siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado, 
adoptionem filiorum reciperemus (Ga
4,5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que así fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rm 6, 4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr. Ef
1,9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Col 1,20)“ (36).

Nos encontramos, como resulta
patente, muy lejos de una
consideración meramente ascética
(remedio contra el ocio) o
simplemente moral (deber de estado)



del trabajo. En la predicación del
Beato Josemaría, el trabajo es
contemplado teniendo como
trasfondo la obra de la creación y
entroncándolo con la redención
operada por Cristo. De ahí que se
revele como realidad santificable y
santificadora. Más aún, como
anticipación y esbozo de la
consumación escatológica, ya que
gracias a él puede restablecerse -
aunque sea solo de la manera parcial
que nos es accesible durante el
tiempo presente- esa armonía de la
creación de la que disfrutaremos con
plenitud al terminar la historia,
cuando avengan esos nuevos cielos y
esa nueva tierra de que habla el 
Apocalipsis ( 37).

Notas

4 Sobre esta fecha de 1928, ver A.
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador del
Opus Dei . cit., pp. 288-305, v J. L.
ILLANES, Dos de octubre de 1928;



alcance y significado de una fecha , en
AAVV., Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei , cit., pp. 59-99;
una amplia reflexión teológica en A.
ARANDA, „El bullir de la sangre de
Cristo“. Estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá ,Madrid 2000, pp. 17 ss. y 81
ss. En relación con esa fecha y, en
general, respecto a otros momentos
de la vida del Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, ver también las
diversas semblanzas y biografías
publicadas hasta la fecha, como,
entre otras, las de A. DEL PORTILLO, 
Mons. Escrivá de Balaguer,
instrumento de Dios , en AAVV., En
memoria de Mons. Josema ría Escrivá
de Balaguer , Pamplona 1976, pp.
15-60; S. BERNAL, Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei ,
Madrid 1976; F. GONDRAND, Al paso
de Dios. Josemaría Escrivá de
Balaguer, fundador del Opus Dei ,
Madrid 1984; A. SASTRE, Tiempo de
caminar. Semblanza de Mons.



Josenzaría Escrivá de Balaguer ,
Madrid 1989, y sobre todo -es la más
completa de las publicadas hasta
ahora- la recién citada de A. Vázquez
de Prada.

5 Entre otros posibles ejemplos,
citemos un párrafo de sus Apuntes
intimos , que data de junio de 1930, y
en el que con frases breves, pero
incisivas, describe de forma neta y
precisa -esculpe, por así decir- los
rasgos que definen la realidad
espiritual y apostólica que se sabía
llamado a promover y a la que,
precisamente por esas mismas
fechas, había comenzado a designar
como Opus Dei, Obra de Dios:
„Simples cristianos. Masa en
fermento. Lo nuestro es lo ordinario,
con naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. iTodos santos!”,
(Apuntes íntimos, n. 35).

6 En las páginas que siguen no
aspiramos a exponer una síntesis de



la doctrina bíblica sobre el trabajo,
sino a reseñar algunos textos que
evidencian la honda raigambre
evangélica de la enseñanza del Beato
Josemaría. Una breve síntesis de la
doctrina bíblica, con remisión a
algunos de los numerosos estudios
exegéticos sobre el tema, en J. L.
ILLANES, Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teología del
trabajo , Pamplona 1997, pp. 16-20.

7 Carta 14-II-1950, n. 4.

8 Pueden verse comentarios o
referencias a ese texto del Génesis en
Conversaciones , n. 24, y en Amigos
de Dios , nn. 57, 81, 169.

9 Carta 31-V-1954, n. 17; el texto de
Job está citado por la versión de la
Vulgata.

10 En uno de sus comentarios a
escritos del Fundador del Opus Dei,
Mons. Álvaro del Portillo ha
presentado un florilegio de textos a



los que el Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer solía acudir en su
predicación oral o escrita, para
mostrar el hondo sentido positivo de
las enseñanzas bíblicas sobre el
trabajo: „(...) las palabras del Salmo
103, en el que de un modo
maravilloso se da gloria a Dios por la
creación y se le alaba por el orden y
la armonía que ha dispuesto en el
universo, y por el modo en que todas
las criaturas -los montes, los valles,
las aguas, los animales- le obedecen: 
exibit homo ad opus situm et ad
operationem suam, usque ad
vesperum , saldrá el hombre a
trabajar, a sus tareas, hasta la tarde
(Sal 103, 23). El hombre debe
trabajar, porque este es el querer
divino, el orden establecido por el
Creador (cfr. Gn 2, 15; 3, 23) repetidas
veces: sex diebus operaberis, septimo
cessabis , trabajarás seis días a la
semana, y el séptimo descansarás (Ex
23, 12); quodcumque lacere potest
manus tua, instanter operare , cuanto



puedas trabajar, hazlo alegremente
(Si 9, 10). Nuestro Señor Jesucristo
nos dio ejemplo de laboriosidad con
sus treinta años de vida oculta,
dedicado a su trabajo de carpintero
(Me 6, 3). Y siguió trabajando
siempre: a los que le perseguían
porque también los sábados
trabajaba -hacía milagros- replicó: 
Pater meus usque modo operatur, et
ego operor , mi Padre trabaja, y por
eso trabajo yo también (Jn 5, 17).
Jesús condena al que no hace
fructificar el talento recibido: serve
rnale et piger , siervo malo y
perezoso, le apostrofa (Mt 25, 26).
Maldice la higuera que no da fruto: 
iam non amplius in aeternum ex te
fructum quisquam manducet... Et,
cum mane transirent, viderunt ficum
aridam a radicibus. Et recordatus
Petrus dixit ei: Rabbi, ecce ficus, cui
maledixisti, aruit : nunca jamás coma
ya nadie de ti... Y a la mañana
siguiente vieron los discípulos, al
pasar, que la higuera se había secado



de raíz. Con lo cual, acordándose
Pedro de lo sucedido, le dijo:
Maestro, mira cómo la higuera que
maldijiste se ha secado (Mc 11,14-21).
San Lucas recuerda el mandato del
Creador: sex dies sunt in quibus
oportet operari (13, 14). San Pablo
insiste una y, otra vez en la necesidad
de trabajar con rectitud de intención:
operamini sicut Domino, et non
hominibus , trabajad como para el
Señor, y no para los hombres (Col 3,
23); y exhorta a llevar una vida
quieta, laboriosa, de trabajo (cfr. 1 Ts
4, 11, 2 Ts, 3, 10; 2 Ts 3, 12), dando a
sus discípulos un ejemplo constante,
que le hace exclamar con santo
orgullo: quae mihi opus erant, et his,
qui mecum sunt, ministraverunt
manus istae , he trabajado con mis
manos, para lograr lo que era
necesario para mí y para los que
estaban conmigo (Hch 20, 34). Y así,
con su trabajo profesional, (Hch 18,
3), mantiene a sus companeros, les
da doctrina, ejercita su apostolado, y



puede decir lleno de gozo: nonne
opus meum vos estis in Domino ?
¿Acaso no sois mi trabajo en el
Señor? (1 Co 9,1)“. „Son muchas -
añade Mons. Del Portillo,
encuadrando su enumeración con
unas reflexiones encaminadas a
poner de manifiesto el sentido y
alcance de esas referencias- las citas
de la Sagrada Escritura que se
pueden aducir en sufragio de la
afirmación de que el hombre tiene
que trabajar, porque -así lo manda
Dios. Y nuestro Fundador sacó la
consecuencia: Si cumpliendo la
Voluntad de Dios nos hacemos
santos, trabajando -en nuestro
trabajo ordinario, en el lugar en que
nos puso Dios- nos haremos santos
también, y podremos llevar a otros
por caminos de santidad (...) . La
doctrina de nuestro Fundador
devuelve al trabajo ordinario su
puesto específico en la economía de
la creación, y deduce la consecuencia
lógica: el trabajo ordinario, hecho



con perfección, porque lo quiere
Dios, elevado al orden sobrenatural,
es medio de santificación -de
perfección cristiana- y, por tanto, de
apostolado“ ( Instrucción V-1935/14-
IX-1950, comentario al n. 59).

11 Mc 6, 1-3; Mt 13, 14-56.

12 Camino , n. 356.

13 Es Cristo que pasa , n. 14. Otros
comentarios a los años de trabajo de
Jesús en Conversaciones , nn. 24 y 70; 
Es Cristo que pasa , nn. 20 y 22, 
Amigos de Dios , nn. 56, 81 y 121.
Sobre el texto de Jn 12, 32 y su
importancia en la experiencia
espiritual y la predicación del Beato
Josemaría, volveremos más adelante,
en el capítulo III. Sobre los
presupuestos teológicos de la
ejemplaridad de la totalidad de la
vida de Cristo, ver G.
TANZELLANITTI, „ Perfectus Deus,
perfectus homo “. Reflexiones sobre la
ejemplaridad del misterio de la



Encarnación en las enseñanzas del
Beato Josemaría , en „Romana“ 13
(1997) 359-381.

14 De la función que la referencia a
los primeros cristianos tiene en el
espíritu del Fundador del Opus Dei
nos ocuparemos de nuevo en páginas
posteriores.

15 Es Cristo que pasa , n. 44.

16 Cfr. Jn 21,3; un comentario a este
texto en Amigos de Dios , n. 264.

17 Hch 18, 1-3.

18 Véase, por ejemplo: Hch 20,34; 1
Co 4,12; 2 Co 11,12; 12,13; Ef 4,28; 1 Ts
4,11; 2 Ts 3,8-10.

19 Didaché o Doctrina de los Doce
Apóstoles, 12, 2-4; versión castellana
de Daniel Ruiz Bueno en Los Padres
Apostólicos, Madrid 1956, p. 90.

20 Carta 31-V-1954, n. 18; en párrafo
inmediamente anterior, escribe



„íntimamente ligado a la misma
esencia de la espiritualidad propia de
los miembros del Opus Dei, está para
nosotros el trabajo, el ejercicio de la
propia profesión u oficio, elevado o
humilde según criterios humanos,
porque para Dios la categoría del
oficio depende de la categoría
sobrenatural del que lo ejercita“.

21 Amigos de Dios , n. 58.

22 Sobre el trabajo en la tradición
monástica ver R. SORG, Towards a
benedictine Theology of Manual
Labor , Lisle (Illinois, USA) 1951; D.
SAVRAMIS, „Ora et labora“ bei
Basileos dem Grossen , en „ 
Mittelalterliches Jahrbuch ” 2 (1965)
22-37; A. BENITO, Los monacatos de
San Basilio y San Agustin, su
coincidencia en el pensamiento sobre
el trabajo corporal , en „ Augustinus “
17 (1972) 357-396; AA.VV., El trabajo
monastico , „ Yermo “, 13 (1975), pp.
3-352 (se trata de las actas de la XII



Semana de Estudios Monásticos
dedicada a ese tema, celebrada en
septiembre de 1971); P. MINARD, El
trabajo en el monacato de vida
simple , en „ Yermo “, 14 (1976), pp.
161-175; A. QUACQUARELLI, Travail.
Au temps des Péres (1er-7e siècles),
en Dictionaire de Spiritualité , t. 15,
París 1991, cols. 1190-1207,
especialmente cols. 1204-1206.

23 JUAN CASIANO, De institutis
coenobiorum , 2, 14 (ed. M.
Petschening en „ Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum “, vol.
XVII, Viena 1888, p. 29; versión
castellana: Instituciones Cenobíticas ,
Ed. Rialp, Colección Neblí, Madrid
1957, p. 7).

24 SAN ATANASIO, Vida de San
Antonio , 3 (PG 26, 844); en términos
análogos se expresan San Agustín,
sobre el que remito a mi estudio 
Trabajo y vida cristiana en San
Agustín , en „ Revista Agustiniana “ 38



(1997) 339-377 (recogido iuego en J.
L. ILLANES, Ante Dios y en el mundo ,
cit., pp. 63-91), Y San Benito, Regula
Monasteriorum , 48, 8 (ed, R. Hanslik,
en „ Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum “, vol.
7-5, Viena 1950, p. 116; texto latino y
versión castellana en San Benito. Su
vida y su regla , edición dirigida por
García M. Colombas, Madrid 1968,
pp. 588-589). Sobre las cuestiones
histórico-críticas respecto al origen
de la Regla de San Benito pueden
encontrarse resúmenes en P.
SCHMITZ, Benoit, Saint , en 
Dictionnaire de Spiritualité , t. 1, París
1937, cols. 1372-1388, y L. BOUYER, 
La spiritualità dei Padri , Bolonia
1986, 260-271 (es la edición italiana,
actualizada por otros autores, de la
segunda parte del original francés La
spiritualité du Nouveau Testament et
des Péres , París 1961), así como en I.
M. GÓMEZ, Regla del maestro-Regla
de San Benito , Zamora 1988, que



ofrece el texto comparado de ambas
reglas.

25 De institutis coenobiorum , 2, 12
(ed. Hanslik, pp. 28-29; versión
castellana, pp. 73-74); véase SAN
BENITO, Regula , 48, 1 (ed. cit., p. 114;
pp. 586-587).

26 Casiano recoge esta historia al
final del tratado sobre la pereza ( De
institutis coenobiorum , 10, 24 (ed.
citada, pp. 192-219; versión
castellana, pp. 370-380).

27 Carta 31-V-1954, n. 17.

28 Es Cristo que pasa , n. 47; ver
también Conversaciones , n. 10.

29 Carta 31-V-1954, n. 18.

30 Cfr. A. DEL PORTILLO, Monseñor
Escrivá de Balaguer, instrumento de
Dios , cit., p. 48. Ver también, del
mismo autor, y para una
determinación del concepto de



trabajo profesional, Les professions ,
en „ La Vie Spirituelle. Supplément ”,
51 (1959) 440-449.

31 Carta 31-V-1954, n. 18.

32 Ibídem.

33 „Vais -decía en una de sus
Instrucciones más antiguas- a hacer
vuestro apostolado desde los cargos
más modestos hasta los más
importantes de la sociedad ( 
Instrucción 1-IV-1934, n. 24),
esbozando un criterio que luego
reiteró ampliamente: la posibilidad
de encontrar a Cristo y servir a los
demás hombres en y desde todas las
nobles tareas y profesiones
humanas. Ver, entre otros muchos
textos, Conversaciones , nn. 18, 26, 40,
49 y 56, donde se reafirma a la vez
que el impulso a vivir cristianamente
la propia profesión constituye el
único objetivo de la actividad del
Opus Dei, ya que „los fines del Opus
Dei son exclusivamente espirituales.



A todos sus miembros, tanto si
ejercen una especial influencia social
como si no, les pide solo que luchen
por vivir una vida plenamente
cristiana“ ( Conversaciones , n. 49).

34 Carta 9-I-1932, n. 3.

35 Es Cristo que pasa , n. 112.

36 Ibíd., n. 183; ver también 
Conversaciones , n. 70.

37 Cfr. Ap 21,1

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-
escrituras/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/
https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/
https://opusdei.org/es-es/article/releyendo-las-escrituras/

	RELEYENDO LAS ESCRITURAS

