opusdei.org

Relativismo, verdad
y fe

Ofrecemos un articulo del
profesor de Teologia D. Angel
Rodriguez Lufio sobre el
relativismo, en el que aborda el
relativismo religioso, el ético-
social y los problemas
antropoldgicos del relativismo.

04/06/2022

SUMARIO

1. La fe cristiana ante el desafio del
relativismo.



2. El relativismo religioso.
3. El relativismo ético-social.

4. Los problemas antropoldgicos del
relativismo.

1. La fe cristiana ante el desafio del
relativismo

Las presentes reflexiones toman
como punto de partida algunas
enseflanzas de Benedicto XVI,
aunque no pretenden hacer una
exposicion completa de su
pensamiento [1]. En diversas
ocasiones y con diversas palabras,
Benedicto XVI ha manifestado su
conviccion de que el relativismo se
ha convertido en el problema central
que la fe cristiana tiene que afrontar
en nuestros dias [2]. Algunos medios
de comunicacion han interpretado
esas palabras como referidas casi



exclusivamente al campo de la
moral, como si respondiesen a la
voluntad de calificar del modo mas
duro posible a todos los que no
aceptan algun punto concreto de la
ensefianza moral de la Iglesia
Catdlica. Esta interpretacion no
corresponde al pensamiento ni a los
escritos de Benedicto XVI. El alude a
un problema mucho mas hondo y
general, que se manifiesta
primariamente en el ambito
filosofico y religioso, y que se refiere
a la actitud intencional profunda que
la conciencia contemporanea —
creyente y no creyente— asume
facilmente con relacion a la verdad.

La referencia a la actitud profunda
de la conciencia ante la verdad
distingue el relativismo del error. El
error es compatible con una
adecuada actitud de la conciencia
personal con relacion a la verdad.
Quien afirmase, por ejemplo, que la
Iglesia no fue fundada por Jesucristo,


https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-especial/

lo afirma porque piensa
(equivocadamente) que ésa es la
verdad, y que la tesis opuesta es
falsa. Quien hace una afirmacion de
este tipo piensa que es posible
alcanzar la verdad. Los que la
alcanzan —y en la medida en que la
alcanzan— tienen razon, y los que
sostienen la afirmacion
contradictoria se equivocan.

La filosofia relativista dice, en
cambio, que hay que resignarse al
hecho de que las realidades divinas y
las que se refieren al sentido de la
vida humana, personal y social, son
sustancialmente inaccesibles, y que
no existe una unica via para
acercarse a ellas. Cada época, cada
cultura y cada religion ha utilizado
diversos conceptos, imagenes,
simbolos, metaforas, visiones, etc.
para expresarlas. Estas formas
culturales pueden oponerse entre si,
pero con relacion a los objetos a los
que se refieren tendrian todas igual



valor. Serian diversos modos,
cultural e historicamente limitados,
de aludir de modo muy imperfecto a
unas realidades que no se pueden
conocer. En definitiva, ninguno de
los sistemas conceptuales o religiosos
tendria bajo algun aspecto un valor
absoluto de verdad. Todos serian
relativos al momento histérico y al
contexto cultural, de ahi su
diversidad e incluso oposicion. Pero
dentro de esa relatividad, todos
serian igualmente validos, en cuanto
vias diversas y complementarias
para acercarse a una misma realidad
que sustancialmente permanece
oculta.

En un libro publicado antes de su
eleccion como Romano Pontifice,
Benedicto XVI se referia a una
parabola budista [3]. Un rey del
norte de la India reunio un dia a un
buen numero de ciegos que no
sabian qué es un elefante. A unos
ciegos les hicieron tocar la cabeza, y


http://www.sigueme.es/libros/fe-verdad-y-tolerancia.html

les dijeron: "esto es un elefante". Lo
mismo dijeron a los otros, mientras
les hacian tocar la trompa, o las
orejas, o las patas, o los pelos del
final de la cola del elefante. Luego el
rey pregunto a los ciegos qué es un
elefante, y cada uno dio
explicaciones diversas segun la parte
del elefante que le habian permitido
tocar. Los ciegos comenzaron a
discutir, y la discusion se fue
haciendo violenta, hasta terminar en
una pelea a pufietazos entre los
ciegos, que constituyo el
entretenimiento que el rey deseaba.

Este cuento es particularmente util
para ilustrar la idea relativista de la
condicion humana. Los hombres
seriamos ciegos que corremos el
peligro de absolutizar un
conocimiento parcial e inadecuado,
inconscientes de nuestra intrinseca
limitacion (motivacion teorica del
relativismo). Cuando caemos en esa
tentacion, adoptamos un



comportamiento violento e
irrespetuoso, incompatible con la
dignidad humana (motivacion ética
del relativismo). Lo légico seria que
aceptasemos la relatividad de
nuestras ideas, no sélo porque eso
corresponde a la indole de nuestro
pobre conocimiento, sino también en
virtud del imperativo ético de la
tolerancia, del didlogo y del respeto
reciproco. La filosofia relativista se
presenta a si misma como el
presupuesto necesario de la
democracia, del respeto y de la
convivencia. Pero esa filosofia no
parece darse cuenta de que el
relativismo hace posible la burla y el
abuso de quien tiene el poder en su
mano: en el cuento, el rey que quiere
divertirse a costa de los pobres
ciegos; en la sociedad actual, quienes
promueven sus propios intereses
economicos, ideoldgicos, de poder
politico, etc. a costa de los demas,
mediante el manejo habil y sin



escrupulos de la opinion publica y de
los demas resortes del poder.

¢Qué tiene que ver todo esto con la fe
cristiana? Mucho. Porque es esencial
al Cristianismo el autopresentarse
como religio vera, como religion
verdadera [4]. La fe cristiana se
mueve en el plano de la verdad, y ese
plano es su espacio vital minimo. La
religion cristiana no es un mito, ni un
conjunto de ritos utiles para la vida
social y politica, ni un principio
inspirador de buenos sentimientos
privados, ni una agencia ética de
cooperacion internacional. La fe
cristiana ante todo nos comunica la
verdad acerca de Dios, aunque no
exhaustivamente, y la verdad acerca
del hombre y del sentido de su vida
[5]. La fe cristiana es incompatible
con la légica del "como si". No se
reduce a decirnos que hemos de
comportarnos "como si" Dios nos
hubiese creado y, por consiguiente,
"como si" todos los hombres



fuésemos hermanos, sino que afirma,
con pretension veritativa, que Dios
ha creado el cielo y la tierra y que
todos somos igualmente hijos de
Dios. Nos dice ademas que Cristo es
la revelacion plena y definitiva de
Dios, «resplandor de su gloria e
impronta de su sustancia» [6], inico
mediador entre Dios y los hombres
[7], y por lo tanto no puede admitir
que Cristo sea solamente el rostro
con que Dios se presenta a los
europeos [8].

Quiza conviene repetir que la
convivencia y el didlogo sereno con
los que no tiene fe o con los que
sostienen otras doctrinas no se opone
al Cristianismo; mas bien es verdad
todo lo contrario. Lo que es
incompatible con la fe cristiana es la
idea de que el Cristianismo, las
demas religiones monoteistas o no
monoteistas, las misticas orientales
monistas, el ateismo, etc. son
igualmente verdaderos, porque son



diversos modos cultural e
histéricamente limitados de referirse
a una misma realidad que ni unos ni
otros en el fondo conocen. Es decir,
la fe cristiana se disuelve si en el
plano tedrico se evade la perspectiva
de la verdad, segun la cual quienes
afirman y niegan lo mismo no
pueden tener igualmente razon, ni
pueden ser considerados como
representantes de visiones
complementarias de una misma
realidad.

2. El relativismo religioso

La fuerza del Cristianismo, y el poder
para configurar y sanar la vida
personal y colectiva que ha
demostrado a lo largo de la historia,
consiste en que implica una estrecha
sintesis entre fe, razon y vida [9], en
cuanto la fe religiosa muestra a la
conciencia personal que la razon
verdadera es el amor y que el amor
es la razon verdadera [10]. Esa



sintesis se rompe si la razén que en
ella deberia entrar es relativista. Por
ello dijimos al inicio que el
relativismo se ha convertido en el
problema central que la
evangelizacion tiene que afrontar en
nuestros dias. El relativismo es tan
problematico porque, aunque no
llega a ser una mutacion epocal de la
condicion y de la inteligencia
humanas, si comporta un desorden
generalizado de la intencionalidad
profunda de la conciencia respecto
de la verdad, que tiene
manifestaciones en todos los &mbitos
de la vida.

En primer lugar existe hoy una
interpretacion relativista de la
religion. Es lo que actualmente se
conoce como "teologia del pluralismo
religioso”. Esta teoria teoldgica
afirma que el pluralismo de las
religiones no es solo una realidad de
hecho, sino una realidad de derecho.
Dios querria positivamente las



religiones no cristianas como
diversos caminos a través de los
cuales los hombres se unen a El y
reciben la salvacion,
independientemente de Cristo. Cristo
a lo mas tiene una posicion de
particular importancia, pero es sélo
uno de los caminos posibles, y desde
luego ni exclusivo ni inclusivo de los
demas. Todas las religiones serian
vias parciales, todas podrian
aprender de las demas algo de la
verdad sobre Dios, en todas habria
una verdadera revelacion divina.

Esa posicion descansa sobre el
presupuesto de la esencial
relatividad historica y cultural de la
accion salvifica de Dios en Jesucristo.
La accion salvifica universal de la
divinidad se realizaria a través de
diversas formas limitadas, segun la
diversidad de pueblos y culturas, sin
identificarse plenamente con
ninguna de ellas. La verdad absoluta
de Dios no podria tener una



expresion adecuada y suficiente en la
historia y en el lenguaje humano,
siempre limitado y relativo. Las
acciones y las palabras de Cristo
estarian sometidas a esa relatividad,
poco mas o menos como las acciones
y palabras de las otras grandes
figuras religiosas de la humanidad.
La figura de Cristo no tendria un
valor absoluto y universal. Nada de
lo que aparece en la historia podria
tener ese valor [11]. No nos
detenemos ahora en explicar los
diversos modos en que se ha
pretendido justificar esta concepcion
[12].

De estas complejas teorias se ocupod
la enciclica Redemptoris Missio [13]
de Juan Pablo II y la declaracién
Dominus Iesus [14]. Es facil darse
cuenta de que tales teorias teologicas
disuelven la cristologia y relativizan
la revelacion llevada a cabo por
Cristo, que seria limitada, incompleta
e imperfecta [15], y que dejaria un


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html

espacio libre para otras revelaciones
independientes y autonomas [16].
Para los que sostienen estas teorias
es determinante el imperativo ético
del didlogo con los representantes de
las grandes religiones asiaticas, que
no seria posible si no se aceptase,
como punto de partida, que esas
religiones tienen un valor salvifico
autonomo, no derivado y no dirigido
a Cristo. También en este caso el
relativismo teorico (dogmatico)
obedece en buena parte a una
motivacion de orden practico (el
imperativo del dialogo). Estamos,
pues, ante otra version del conocido
tema kantiano de la primacia de la
razon practica sobre la razon tedrica.

Se hace necesario aclarar que lo que
acabamos de decir en nada prejuzga
la salvacion de los que no tienen la fe
cristiana. Lo unico que se dice es que
también los no cristianos que viven
con rectitud segun su conciencia se
salvan por Cristo y en Cristo, aunque



en esta tierra no le hayan conocido.
Cristo es el Redentor y el Salvador
universal del género humano. Fl es
la salvacion de todos los que se
salvan.

3. El relativismo ético-social

Pasamos a ocuparnos del relativismo
ético-social. Esta expresion significa
no solo que el relativismo actual
tiene muchas y evidentes
manifestaciones en al ambito ético-
social, sino también —y
principalmente — que se presenta
como si estuviese justificado por
razones ético-sociales. Esto explica
tanto la facilidad con que se difunde
cuanto la escasa eficacia que tienen
clertos intentos de combatirlo.

Veamos como formula Habermas esa
justificacion ético-social. En la
sociedad actual encontramos un
pluralismo de proyectos de vida y de
concepciones del bien humano. Este
hecho nos plantea la siguiente



alternativa: o se renuncia a la
pretension clasica de pronunciar
juicios de valor sobre las diversas
formas de vida que la experiencia
nos ofrece; o bien se ha de renunciar
a defender el ideal de la tolerancia,
para el cual cada concepcion de la
vida vale tanto como cualquier otra
0, por lo menos, tiene el mismo
derecho a existir [17]. La misma idea
la expresa de modo mas sintético un
conocido jurista argentino: «Sila
existencia de razones para modos de
vida no fuese utilizada para justificar
el empleo de la coaccion, la
tolerancia seria compatible con los
compromisos mas profundos» [18].
La fuerza de este tipo de
razonamientos consiste en que
histéricamente ha sucedido muchas
veces que los hombres hemos
sacrificado violentamente la libertad
sobre el altar de la verdad. Por eso,
con un poco de habilidad dialéctica
no es dificil hacer pasar por defensa
de la libertad actitudes y



concepciones que en realidad caen
en el extremo opuesto de sacrificar
violentamente la verdad sobre el
altar de la libertad.

Esto se ve claramente en el modo en
que la mentalidad relativista ataca a
sus adversarios. A quien afirma, por
ejemplo, que la heterosexualidad
pertenece a la esencia del
matrimonio, no se le dice que esa
tesis es falsa, sino que se le acusa de
fundamentalismo religioso, de
intolerancia o de espiritu
antimoderno. Menos aun se le dira
que la tesis contraria es verdadera,
es decir, no se intentara demostrar
que la heterosexualidad nada tiene
que ver con el matrimonio. Lo
caracteristico de la mentalidad
relativista es pensar que esta tesis es
una de las tesis que hay en la
sociedad, junto con su contraria y
quiza con otras mas, y que en
definitiva todas tienen igual valor y
el mismo derecho a ser socialmente



reconocidas. A nadie se obliga a
casarse con una persona del mismo
sexo, pero quien quiera hacerlo debe
poder hacerlo. Es el mismo
razonamiento con el que se justifica
la legalizacion del aborto y de otros
atentados contra la vida de seres
humanos que, por el estado en que se
encuentran, no pueden reivindicar
activamente sus derechos y cuya
colaboracion no nos es necesaria. A
nadie se le obliga a abortar, pero
quien piense que debe hacerlo, debe
poder hacerlo.

Se puede criticar a la mentalidad
relativista de muchas formas, segun
las circunstancias. Pero lo que nunca
se debe hacer es reforzar, con las
propias palabras o actitudes, lo que
en esa mentalidad es mas
persuasivo. Es decir: quien ataca el
relativismo no puede dar la
impresion de que esta dispuesto a
sacrificar la libertad sobre el altar de
la verdad. Mas bien se debe



demostrar que se es muy sensible al
hecho, de suyo bastante claro, que el
paso desde la perspectiva tedrica a la
perspectiva ético-politica ha de
hacerse con mucho cuidado. Una
cosa es que sea inadmisible que los
que afirman y niegan lo mismo
tengan igualmente razon, otra cosa
seria decir que solo los que piensan
de un determinado modo pueden
disfrutar de todos los derechos
civiles de libertad en el ambito el
Estado. Se debe evitar toda confusion
entre el plano tedrico y el plano
ético-politico: una cosa es la relacion
de la conciencia con la verdad, y otra
bien distinta es la justicia con las
personas. Siguiendo esta logica se
podra mostrar después, de modo
creible, que de una afirmacion que
pretende decir como son las cosas, es
decir, de una tesis especulativa, solo
cabe decir que es verdadera o que es
falsa. Las tesis especulativas no son
ni fuertes ni débiles, ni privadas ni
publicas, ni frias ni calientes, ni



violentas ni pacificas, ni autoritarias
ni democraticas, ni progresistas ni
conservadoras, ni buenas ni malas.
Son simplemente verdaderas o
falsas. ¢Qué pensariamos de quien al
exponer una demostracion
matematica o una explicacion
médica, empezase a decir que esos
conocimientos cientificos tienen solo
una validez privada, o que
constituyen una teoria muy
democratica? Si hay completa
certeza de que un farmaco permite
detener un tumor, se trata de una
verdad médica, a secas, y no hay
nada mas que afiadir. En cambio a
una forma de concebir los derechos
civiles o la estructura del Estado si
cabe calificarla de autoritaria o
democratica, de justa o injusta, de
conservadora o reformista. A la vez
hay que recordar que existen
realidades, como el matrimonio, que
son a la vez objeto de un
conocimiento verdadero y de una
regulacion practica segun justicia. En



caso de conflicto, hay que encontrar
el modo de salvar tanto la verdad
cuanto la justicia con las personas,
para lo cual se ha de tener muy en
cuenta — entre otras cosas — el
aspecto "expresivo" o educativo de
las leyes civiles [19].

En el Discurso del 22 de diciembre de
2005, Benedicto XVI ha distinguido
con mucha nitidez la relacion de la
conciencia con la verdad de las
relaciones de justicia entre las
personas. Transcribo un parrafo muy
significativo: «Sila libertad de
religion es considerada como
expresion de la incapacidad del
hombre para encontrar la verdad, y
por tanto se convierte en
canonizacion del relativismo,
entonces se eleva impropiamente tal
libertad del plano de la necesidad
social e histdrica al nivel metafisico y
se le priva de su auténtico sentido. La
consecuencia es que no puede ser
aceptada por quien cree que el


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html

hombre es capaz de conocer la
verdad de Dios y estd vinculado por
ese conocimiento, en virtud de la
dignidad interior de la libertad. Algo
completamente diferente es
considerar la libertad de religion
como una necesidad que deriva de la
convivencia humana; mas aun, como
una consecuencia intrinseca de la
verdad, que no puede ser impuesta
desde el exterior, sino que tiene que
ser asumida por el hombre solo
mediante el proceso de la conviccion.
El Concilio Vaticano II, al reconocer y
asumir con el Decreto sobre la
libertad religiosa un principio
esencial del Estado moderno, retomo
el patrimonio mas profundo de la
Iglesia» [20].

Benedicto XVI da muestras de un fino
discernimiento cuando reconoce que
en el Concilio Vaticano II la Iglesia
hizo suyo un principio ético-politico
del Estado moderno, y que lo hizo
recuperando algo que pertenecia a la


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/

tradicion catdlica. Su posicion esta
llena de matices. Y asi aclara que
«quien esperaba que con este "si"
fundamental a la edad moderna iban
a desaparecer todas las tensiones 'y
que esa "apertura al mundo"
transformase todo en armonia pura,
habia minimizado las tensiones
interiores y las contradicciones de la
misma edad moderna; habia
infravalorado la peligrosa fragilidad
de la naturaleza humana, que es una
amenaza para el camino del hombre
en todos los periodos de la historia».
Y si afirma que «no podia ser la
intencion del Concilio abolir esta
contradiccion del Evangelio en
relacion a los peligros y errores del
hombre» [21], dice también que es
un bien hacer todo lo posible por
evitar «las contradicciones erroneas
o superfluas con el fin de presentar a
este mundo nuestro las exigencias
del Evangelio con toda su grandeza y
pureza» [22]. Y sefialando el fondo
del problema, afiade que «el paso



dado por el Concilio hacia la edad
moderna, que de manera bastante
imprecisa se ha presentado como
"apertura al mundo", pertenece en
definitiva al problema perenne de la
relacion entre fe y razon, que se
muestra siempre con formas
nuevas» [23].

El razonamiento de Benedicto XVI
muestra un modo de hacer frente de
modo justo y matizado a una
posicion tremendamente insidiosa
como es el relativismo ético-social.

4. Los problemas antropologicos
del relativismo

Hemos dicho que el relativismo en el
campo ético-social se apoya en una
motivacion de orden practico: quiere
permitir hacer algo a quien lo desea,
sin hacer dafio a los demas, y esto
seria una ampliacion de la libertad.
Pero el valor de esa motivacion es
solo aparente. La mentalidad
relativista comporta un profundo



desorden antropoldgico, que tiene
costes personales y sociales muy
altos. La naturaleza de este desorden
antropoldgico es bastante compleja 'y
altamente problematica. Aqui voy a
mencionar solo dos problemas.

El primero es que la mentalidad
relativista esta unida a una excesiva
acentuacion de la dimension técnica
de la inteligencia humana, y de los
impulsos ligados a la expansion del
yo con los que esa dimension de la
inteligencia esta relacionada, lo que
lleva consigo la depresion de la
dimension sapiencial de la
inteligencia y, por consiguiente, de
las tendencias transitivas y
trascendentes de la persona, con las
que esta segunda dimension de la
inteligencia esta emparentada.

Lo que aqui se llama dimension
técnica de la inteligencia humana, y
que otros autores llaman con otros
nombres [24], es la evidente y



necesaria actividad de la inteligencia
que nos permite orientarnos en el
medio ambiente, garantizando la
subsistencia y la satisfaccion de las
necesidades bdasicas. Acufia
conceptos, capta relaciones, conoce
el orden de las cosas, etc. con la
finalidad de dominar y explotar la
naturaleza, fabricar los instrumentos
y obtener los recursos que
necesitamos. Gracias a esta funcion
de la inteligencia las cosas y las
fuerzas de la naturaleza se hacen
objetos dominables y manipulables
para nuestro provecho. Desde este
punto de vista conocer es poder:
poder dominar, poder manipular,
poder vivir mejor.

La funcidn sapiencial de la
inteligencia mira, en cambio, a
entender el significado del mundo y
el sentido de la vida humana. Acufia
conceptos no con la finalidad de
dominar, sino de alcanzar las
verdades y las concepciones del



mundo que puedan dar respuesta
cumplida a la pregunta por el sentido
de nuestra existencia, respuesta que
a la larga nos resulta tan necesaria
como el pan y el agua.

La sistematica huida o evasion del
plano de la verdad, que hemos
llamado mentalidad relativista,
comporta un desequilibrio de estas
dos funciones de la inteligencia, y de
las tendencias que les estan ligadas.
El predominio de la funcion técnica
significa el predominio a nivel
personal y cultural de los impulsos
hacia los valores vitales (el placer, el
bienestar, la ausencia de sacrificio y
de esfuerzo), a través de los cuales se
afirma y se expande el yo individual.
La depresion de la funcién sapiencial
de la inteligencia comporta la
inhibicion de las tendencias
transitivas, es decir, de las tendencias
sociales y altruistas, y sobre todo un
empequerfiecimiento de la capacidad
de autotrascendencia, por lo que la



persona queda encerrada en los
limites del individualismo egoista. En
términos mas sencillos: el afan
ansioso de tener, de triunfar, de
subir, de descansar y divertirse, de
llevar una facil y placentera,
prevalece con mucho sobre el deseo
de saber, de reflexionar, de dar un
sentido a lo que se hace, de ayudar a
los demas con el propio trabajo, de
trascender el reducido ambito de
nuestros intereses vitales
inmediatos. Queda casi bloqueada la
trascendencia horizontal (hacia los
demas y hacia la colectividad) y
también la vertical (hacia los valores
ideales absolutos, hacia Dios).

El segundo problema esta
estrechamente vinculado con el
primero. La falta de sensibilidad
hacia la verdad y hacia las cuestiones
relativas al sentido del vivir lleva
consigo la deformacion, cuando no la
corrupcion, de la idea y de la
experiencia de la libertad; de la



propia libertad en primer lugar. No
puede extrafiar que la consolidacion
social y legal de los modos de vida
congruentes con el desorden
antropoldgico del que estamos
hablando se fundamenten siempre
invocando la libertad, realidad
clertamente sacrosanta, pero que hay
que entender en su verdaderos
sentido. Se invoca la libertad como
libertad de abortar, libertad de
ignorar, libertad de no saber hablar
mas que con palabras soeces,
libertad de no deber dar razdn de las
propias posiciones, libertad de
molestar y, ante todo y sobre todo,
libertad de imponer a los demas una
filosofia relativista que todos
tendriamos que aplaudir como
filosofia de la libertad. Quien le niega
el aplauso serd sometido a un
proceso de linchamiento social y
cultural muy dificil de aguantar.
Pienso que estas consideraciones
pueden ayudar a entender en qué



sentido Benedicto XVI ha hablado de
"dictadura del relativismo".

Todo esto también tiene mucho que
ver, negativamente, con la fe
cristiana. Quien piensa que existe
una verdad, y que esa verdad se
puede alcanzar con certeza aun en
medio de muchas dificultades, quien
piensa que no todo puede ser de otra
manera, es decir, quien piensa que
nuestra capacidad de modelar
culturalmente el amor, el
matrimonio, la generacion, la
ordenacion de la convivencia en el
Estado, etc., tiene limites que no se
pueden superar, piensa, en
definitiva, que existe una inteligencia
mas alta que la humana. Es la
inteligencia del Creador, que
determina lo que las cosas son y los
limites de nuestro poder de
transformarlas. El relativista piensa
lo contrario. El relativismo parece un
agnosticismo. Quien pueda pensarlo
coherentemente hasta el final lo vera



mucho mas afin al ateismo practico.
No me parece compatible la
conviccion de que Dios ha creado al
hombre y a la mujer, con la idea de
que puede existir un matrimonio
entre personas del mismo sexo. Esto
solo seria posible si el matrimonio
fuese simplemente una creacion
cultural: nosotros lo estructuramos
hace siglos de un modo, y ahora
somos libres de estructurarlo de otro
modo.

El relativismo responde a una
concepcion profunda de la vida que
trata de imponer. El relativista
piensa que el modo de alcanzar la
mayor felicidad que es posible lograr
en este pobre mundo nuestro, que
siempre es una felicidad
fragmentaria y limitada, es evadir el
problema de la verdad, que seria una
complicacion inutil y nociva, causa
de tantos quebraderos de cabeza.
Pero esta concepcion se encuentra
con el problema de que los hombres,



ademas de desear ser felices, de
querer gozar, de aspirar a carecer de
vinculos para movernos a nuestro
antojo, tenemos también una
inteligencia, y deseamos conocer el
sentido de nuestro vivir. Aristételes
inicio su Metafisica diciendo que
todo hombre, por naturaleza, desea
saber [25]. Y Cristo afiadio que «no
solo de pan vive el hombre, sino de
toda palabra que procede de la boca
de Dios» [26].

El deseo de saber y el hambre de la
palabra que procede de la boca de
Dios son inextinguibles, y ningun
aparato comunicativo o coercitivo
podra hacerlos desaparecer de la
vida humana. Por eso estoy
convencido de que la hora actual es
una hora llena de esperanza y de que
el futuro es mucho mas prometedor
de lo que parece. Con las presentes
reflexiones, que no quieren ser
negativas, solo se ha pretendido
exponer con seriedad y realismo el



aspecto de la presente coyuntura que
Benedicto XVI ha llamado
relativismo, asi como su incidencia
en la practica y difusion de la fe
cristiana en el mundo actual.

Articulo publicado en 2007.

Notas

[1] Aqui tendremos en cuenta los
siguientes textos: Ratzinger, J., Fede,
verita, tolleranza. Il Cristianesimo e le
religioni del mondo, Cantagalli, Siena
2003 (trad. espafiola: Fe, verdad y
tolerancia, Ed. Sigueme, Salamanca
2005); la homilia de la "Missa pro
eligendo Romano Pontifice” celebrada
en la basilica vaticana el 18 de abril
de 2005, y el importantisimo Discurso
de Benedicto XVI a la Curia Romana
con ocasion de la Navidad, del 22 de
diciembre 2005.



[2] Cfr. por ejemplo Ratzinger, J.,
Fede, verita, tolleranza. Il
Cristianesimo e le religioni del mondo,
cit., p. 121. Se vea también la homilia
antes mencionada del 18 de abril de
2005.

[3] Cfr. Ratzinger, J., Fede, verita,
tolleranza..., cit., pp. 170 ss.

[4] Cfr. ibid., pp. 170-192.

[S5] Decimos que el conocimiento de
Dios que nos da la fe no es
exhaustivo porque en el Cielo
conoceremos a Dios muchisimo
mejor. Sin embargo, lo que nos dice
la Revelacion es verdadero, y es todo
lo que Dios ha querido darnos a
conocer de Si mismo. No hay otra
fuente para conocer mas verdades
acerca de Dios. No hay otras
revelaciones.

[6] Hb 1, 3.

[7] Cfr.1 Tm 2, 5.



[8] Esta es la tesis defendida a
principios del siglo XX por E.
Troeltsch. Cfr. L’assolutezza del
cristianesimo e la storia delle
religioni, Morano, Napoli 1968.

[9] Esta es una idea muy presente a
lo largo de libro antes citado Fede,
verita e tolleranza...

[10] Cfr. Ratzinger, J., Fede, verita e
tolleranza..., cit., p. 192.

[11] Una exposicion y defensa de la
tesis pluralista puede encontrarse en:
Knitter, P., No Other Name? A Critical
Survey of Christian Attitudes towards
the World Religions, Orbis Books,
Maryknoll (NY) 1985; Hick, J., An
Interpretation of Religion. Human
Responses to Tracendent, Yale
University Press, London 1989;
Amaladoss, M., The pluralism of
Religions and the Significance of
Christ, en 1d., Making All Things New:
Dialogue, Pluralism and
Evangelisation in Asia, Gujarat



Sahistya Prakash, Anand 1990, pp.
243-268; Id., Mission and
Servanthood, «Third Millennium» 2
(1999) 59-66; 1d., Jésus Christ, le seul
sauveur, et la mission, «Spiritus» 159
(2000) 148-157; 1d., "Do Not
Judge..." (Mt 7:1), «Jeevadhara»
31/183 (2001) 179-182; Wilfred, F.,
Beyond Settled Foundations. The
Journey of Indian Theology, Madras
1993.

[12] Unos afirman que el Verbo no
encarnado, Logos asarkos o Logos
césmico, desarrolla una accién
salvifica mucho mas amplia que la
del Verbo Encarnado, es decir, que la
del Logos énsarkos (Cfr. por ejemplo
Dupuis, J., Verso una teologia del
pluralismo religioso, Queriniana,
Brescia 1997, p. 404). Otros dicen en
cambio que es el Espiritu Santo
quien despliega una accion salvifica
separada e independiente de la de
Cristo, y fundamentan en el Espiritu
Santo el valor salvifico autonomo de



las religiones no cristianas y la
verdadera revelacién contenida en
ellas.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Carta enciclica
"Redemptoris missio" sobre la
permanente validez del mandato
misionero, 7-XII-1990.

[14] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Declaracion
"Dominus Iesus" sobre la unicidad y la
universalidad salvifica de Jesucristo y
de la Iglesia, 6-VIII-2000.

[15] Cfr. Dupuis, J., Verso una teologia
del pluralismo religioso, cit., pp. 367y
403.

[16] Cfr. ibid., pp. 332 y 342.

[17] Cfr. Habermas, J., Teoria della
morale, Laterza, Roma - Bari 1995, p.
88 (original: Erlduterungen zur
Diskursethik, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1991).



[18] Nino, C.S., Etica y derechos
humanos. Un ensayo de
fundamentacion, Ariel, Barcelona
1989, p. 195.

[19] Se llama aspecto "expresivo" de
las leyes civiles al hecho innegable de
que las leyes, ademas de permitir o
de prohibir algo, expresan una
concepcion del hombre, de la vida,
del matrimonio, y asi tienen un
efecto educativo de signo positivo o
negativo.

[20] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana con ocasion de la
Navidad, 22-XII-2005.

[21] Ibidem.
[22] Ibidem.
[23] Ibidem.

[24] Philipp Lersch la llama funcion
intelectual, y denomina funcion
espiritual de la inteligencia a la que



nosotros llamamos funcién
sapiencial. Cfr. Lersch, Ph., La
estructura de la personalidad, 4? ed.,
Scientia, Barcelona 1963, pp. 399-404.

[25] Cfr. Aristoteles, Metafisica, 1, 1:
980 al.

[26] Mt 4, 4.

Angel Rodriguez Lufio

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/relativismo-
verdad-y-fe/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/

	Relativismo, verdad y fe

