
opusdei.org

Relativismo, verdad
y fe

Ofrecemos un artículo del
profesor de Teología D. Ángel
Rodríguez Luño sobre el
relativismo, en el que aborda el
relativismo religioso, el ético-
social y los problemas
antropológicos del relativismo.

04/06/2022

SUMARIO

1. La fe cristiana ante el desafío del
relativismo.



2. El relativismo religioso.

3. El relativismo ético-social.

4. Los problemas antropológicos del
relativismo.

1. La fe cristiana ante el desafío del
relativismo

Las presentes reflexiones toman
como punto de partida algunas
enseñanzas de Benedicto XVI,
aunque no pretenden hacer una
exposición completa de su
pensamiento [1]. En diversas
ocasiones y con diversas palabras,
Benedicto XVI ha manifestado su
convicción de que el relativismo se
ha convertido en el problema central
que la fe cristiana tiene que afrontar
en nuestros días [2]. Algunos medios
de comunicación han interpretado
esas palabras como referidas casi



exclusivamente al campo de la
moral, como si respondiesen a la
voluntad de calificar del modo más
duro posible a todos los que no
aceptan algún punto concreto de la
enseñanza moral de la Iglesia
Católica. Esta interpretación no
corresponde al pensamiento ni a los 
escritos de Benedicto XVI. Él alude a
un problema mucho más hondo y
general, que se manifiesta
primariamente en el ámbito
filosófico y religioso, y que se refiere
a la actitud intencional profunda que
la conciencia contemporánea —
creyente y no creyente— asume
fácilmente con relación a la verdad.

La referencia a la actitud profunda
de la conciencia ante la verdad
distingue el relativismo del error. El
error es compatible con una
adecuada actitud de la conciencia
personal con relación a la verdad.
Quien afirmase, por ejemplo, que la
Iglesia no fue fundada por Jesucristo,

https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-especial/


lo afirma porque piensa
(equivocadamente) que ésa es la
verdad, y que la tesis opuesta es
falsa. Quien hace una afirmación de
este tipo piensa que es posible
alcanzar la verdad. Los que la
alcanzan —y en la medida en que la
alcanzan— tienen razón, y los que
sostienen la afirmación
contradictoria se equivocan.

La filosofía relativista dice, en
cambio, que hay que resignarse al
hecho de que las realidades divinas y
las que se refieren al sentido de la
vida humana, personal y social, son
sustancialmente inaccesibles, y que
no existe una única vía para
acercarse a ellas. Cada época, cada
cultura y cada religión ha utilizado
diversos conceptos, imágenes,
símbolos, metáforas, visiones, etc.
para expresarlas. Estas formas
culturales pueden oponerse entre sí,
pero con relación a los objetos a los
que se refieren tendrían todas igual



valor. Serían diversos modos,
cultural e históricamente limitados,
de aludir de modo muy imperfecto a
unas realidades que no se pueden
conocer. En definitiva, ninguno de
los sistemas conceptuales o religiosos
tendría bajo algún aspecto un valor
absoluto de verdad. Todos serían
relativos al momento histórico y al
contexto cultural, de ahí su
diversidad e incluso oposición. Pero
dentro de esa relatividad, todos
serían igualmente válidos, en cuanto
vías diversas y complementarias
para acercarse a una misma realidad
que sustancialmente permanece
oculta.

En un libro publicado antes de su
elección como Romano Pontífice,
Benedicto XVI se refería a una
parábola budista [3]. Un rey del
norte de la India reunió un día a un
buen número de ciegos que no
sabían qué es un elefante. A unos
ciegos les hicieron tocar la cabeza, y

http://www.sigueme.es/libros/fe-verdad-y-tolerancia.html


les dijeron: "esto es un elefante". Lo
mismo dijeron a los otros, mientras
les hacían tocar la trompa, o las
orejas, o las patas, o los pelos del
final de la cola del elefante. Luego el
rey preguntó a los ciegos qué es un
elefante, y cada uno dio
explicaciones diversas según la parte
del elefante que le habían permitido
tocar. Los ciegos comenzaron a
discutir, y la discusión se fue
haciendo violenta, hasta terminar en
una pelea a puñetazos entre los
ciegos, que constituyó el
entretenimiento que el rey deseaba.

Este cuento es particularmente útil
para ilustrar la idea relativista de la
condición humana. Los hombres
seríamos ciegos que corremos el
peligro de absolutizar un
conocimiento parcial e inadecuado,
inconscientes de nuestra intrínseca
limitación (motivación teórica del
relativismo). Cuando caemos en esa
tentación, adoptamos un



comportamiento violento e
irrespetuoso, incompatible con la
dignidad humana (motivación ética
del relativismo). Lo lógico sería que
aceptásemos la relatividad de
nuestras ideas, no sólo porque eso
corresponde a la índole de nuestro
pobre conocimiento, sino también en
virtud del imperativo ético de la
tolerancia, del diálogo y del respeto
recíproco. La filosofía relativista se
presenta a sí misma como el
presupuesto necesario de la
democracia, del respeto y de la
convivencia. Pero esa filosofía no
parece darse cuenta de que el
relativismo hace posible la burla y el
abuso de quien tiene el poder en su
mano: en el cuento, el rey que quiere
divertirse a costa de los pobres
ciegos; en la sociedad actual, quienes
promueven sus propios intereses
económicos, ideológicos, de poder
político, etc. a costa de los demás,
mediante el manejo hábil y sin



escrúpulos de la opinión pública y de
los demás resortes del poder.

¿Qué tiene que ver todo esto con la fe
cristiana? Mucho. Porque es esencial
al Cristianismo el autopresentarse
como religio vera, como religión
verdadera [4]. La fe cristiana se
mueve en el plano de la verdad, y ese
plano es su espacio vital mínimo. La
religión cristiana no es un mito, ni un
conjunto de ritos útiles para la vida
social y política, ni un principio
inspirador de buenos sentimientos
privados, ni una agencia ética de
cooperación internacional. La fe
cristiana ante todo nos comunica la
verdad acerca de Dios, aunque no
exhaustivamente, y la verdad acerca
del hombre y del sentido de su vida
[5]. La fe cristiana es incompatible
con la lógica del "como si". No se
reduce a decirnos que hemos de
comportarnos "como si" Dios nos
hubiese creado y, por consiguiente,
"como si" todos los hombres



fuésemos hermanos, sino que afirma,
con pretensión veritativa, que Dios
ha creado el cielo y la tierra y que
todos somos igualmente hijos de
Dios. Nos dice además que Cristo es
la revelación plena y definitiva de
Dios, «resplandor de su gloria e
impronta de su sustancia» [6], único
mediador entre Dios y los hombres
[7], y por lo tanto no puede admitir
que Cristo sea solamente el rostro
con que Dios se presenta a los
europeos [8].

Quizá conviene repetir que la
convivencia y el diálogo sereno con
los que no tiene fe o con los que
sostienen otras doctrinas no se opone
al Cristianismo; más bien es verdad
todo lo contrario. Lo que es
incompatible con la fe cristiana es la
idea de que el Cristianismo, las
demás religiones monoteístas o no
monoteístas, las místicas orientales
monistas, el ateísmo, etc. son
igualmente verdaderos, porque son



diversos modos cultural e
históricamente limitados de referirse
a una misma realidad que ni unos ni
otros en el fondo conocen. Es decir,
la fe cristiana se disuelve si en el
plano teórico se evade la perspectiva
de la verdad, según la cual quienes
afirman y niegan lo mismo no
pueden tener igualmente razón, ni
pueden ser considerados como
representantes de visiones
complementarias de una misma
realidad.

2. El relativismo religioso

La fuerza del Cristianismo, y el poder
para configurar y sanar la vida
personal y colectiva que ha
demostrado a lo largo de la historia,
consiste en que implica una estrecha
síntesis entre fe, razón y vida [9], en
cuanto la fe religiosa muestra a la
conciencia personal que la razón
verdadera es el amor y que el amor
es la razón verdadera [10]. Esa



síntesis se rompe si la razón que en
ella debería entrar es relativista. Por
ello dijimos al inicio que el
relativismo se ha convertido en el
problema central que la
evangelización tiene que afrontar en
nuestros días. El relativismo es tan
problemático porque, aunque no
llega a ser una mutación epocal de la
condición y de la inteligencia
humanas, sí comporta un desorden
generalizado de la intencionalidad
profunda de la conciencia respecto
de la verdad, que tiene
manifestaciones en todos los ámbitos
de la vida.

En primer lugar existe hoy una
interpretación relativista de la
religión. Es lo que actualmente se
conoce como "teología del pluralismo
religioso". Esta teoría teológica
afirma que el pluralismo de las
religiones no es sólo una realidad de
hecho, sino una realidad de derecho.
Dios querría positivamente las



religiones no cristianas como
diversos caminos a través de los
cuales los hombres se unen a Él y
reciben la salvación,
independientemente de Cristo. Cristo
a lo más tiene una posición de
particular importancia, pero es sólo
uno de los caminos posibles, y desde
luego ni exclusivo ni inclusivo de los
demás. Todas las religiones serían
vías parciales, todas podrían
aprender de las demás algo de la
verdad sobre Dios, en todas habría
una verdadera revelación divina.

Esa posición descansa sobre el
presupuesto de la esencial
relatividad histórica y cultural de la
acción salvífica de Dios en Jesucristo.
La acción salvífica universal de la
divinidad se realizaría a través de
diversas formas limitadas, según la
diversidad de pueblos y culturas, sin
identificarse plenamente con
ninguna de ellas. La verdad absoluta
de Dios no podría tener una



expresión adecuada y suficiente en la
historia y en el lenguaje humano,
siempre limitado y relativo. Las
acciones y las palabras de Cristo
estarían sometidas a esa relatividad,
poco más o menos como las acciones
y palabras de las otras grandes
figuras religiosas de la humanidad.
La figura de Cristo no tendría un
valor absoluto y universal. Nada de
lo que aparece en la historia podría
tener ese valor [11]. No nos
detenemos ahora en explicar los
diversos modos en que se ha
pretendido justificar esta concepción
[12].

De estas complejas teorías se ocupó
la encíclica Redemptoris Missio [13]
de Juan Pablo II y la declaración 
Dominus Iesus [14]. Es fácil darse
cuenta de que tales teorías teológicas
disuelven la cristología y relativizan
la revelación llevada a cabo por
Cristo, que sería limitada, incompleta
e imperfecta [15], y que dejaría un

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html


espacio libre para otras revelaciones
independientes y autónomas [16].
Para los que sostienen estas teorías
es determinante el imperativo ético
del diálogo con los representantes de
las grandes religiones asiáticas, que
no sería posible si no se aceptase,
como punto de partida, que esas
religiones tienen un valor salvífico
autónomo, no derivado y no dirigido
a Cristo. También en este caso el
relativismo teórico (dogmático)
obedece en buena parte a una
motivación de orden práctico (el
imperativo del diálogo). Estamos,
pues, ante otra versión del conocido
tema kantiano de la primacía de la
razón práctica sobre la razón teórica.

Se hace necesario aclarar que lo que
acabamos de decir en nada prejuzga
la salvación de los que no tienen la fe
cristiana. Lo único que se dice es que
también los no cristianos que viven
con rectitud según su conciencia se
salvan por Cristo y en Cristo, aunque



en esta tierra no le hayan conocido.
Cristo es el Redentor y el Salvador
universal del género humano. Él es
la salvación de todos los que se
salvan.

3. El relativismo ético-social

Pasamos a ocuparnos del relativismo
ético-social. Esta expresión significa
no sólo que el relativismo actual
tiene muchas y evidentes
manifestaciones en al ámbito ético-
social, sino también — y
principalmente — que se presenta
como si estuviese justificado por
razones ético-sociales. Esto explica
tanto la facilidad con que se difunde
cuanto la escasa eficacia que tienen
ciertos intentos de combatirlo.

Veamos cómo formula Habermas esa
justificación ético-social. En la
sociedad actual encontramos un
pluralismo de proyectos de vida y de
concepciones del bien humano. Este
hecho nos plantea la siguiente



alternativa: o se renuncia a la
pretensión clásica de pronunciar
juicios de valor sobre las diversas
formas de vida que la experiencia
nos ofrece; o bien se ha de renunciar
a defender el ideal de la tolerancia,
para el cual cada concepción de la
vida vale tanto como cualquier otra
o, por lo menos, tiene el mismo
derecho a existir [17]. La misma idea
la expresa de modo más sintético un
conocido jurista argentino: «Si la
existencia de razones para modos de
vida no fuese utilizada para justificar
el empleo de la coacción, la
tolerancia sería compatible con los
compromisos más profundos» [18].
La fuerza de este tipo de
razonamientos consiste en que
históricamente ha sucedido muchas
veces que los hombres hemos
sacrificado violentamente la libertad
sobre el altar de la verdad. Por eso,
con un poco de habilidad dialéctica
no es difícil hacer pasar por defensa
de la libertad actitudes y



concepciones que en realidad caen
en el extremo opuesto de sacrificar
violentamente la verdad sobre el
altar de la libertad.

Esto se ve claramente en el modo en
que la mentalidad relativista ataca a
sus adversarios. A quien afirma, por
ejemplo, que la heterosexualidad
pertenece a la esencia del
matrimonio, no se le dice que esa
tesis es falsa, sino que se le acusa de
fundamentalismo religioso, de
intolerancia o de espíritu
antimoderno. Menos aún se le dirá
que la tesis contraria es verdadera,
es decir, no se intentará demostrar
que la heterosexualidad nada tiene
que ver con el matrimonio. Lo
característico de la mentalidad
relativista es pensar que esta tesis es
una de las tesis que hay en la
sociedad, junto con su contraria y
quizá con otras más, y que en
definitiva todas tienen igual valor y
el mismo derecho a ser socialmente



reconocidas. A nadie se obliga a
casarse con una persona del mismo
sexo, pero quien quiera hacerlo debe
poder hacerlo. Es el mismo
razonamiento con el que se justifica
la legalización del aborto y de otros
atentados contra la vida de seres
humanos que, por el estado en que se
encuentran, no pueden reivindicar
activamente sus derechos y cuya
colaboración no nos es necesaria. A
nadie se le obliga a abortar, pero
quien piense que debe hacerlo, debe
poder hacerlo.

Se puede criticar a la mentalidad
relativista de muchas formas, según
las circunstancias. Pero lo que nunca
se debe hacer es reforzar, con las
propias palabras o actitudes, lo que
en esa mentalidad es más
persuasivo. Es decir: quien ataca el
relativismo no puede dar la
impresión de que está dispuesto a
sacrificar la libertad sobre el altar de
la verdad. Más bien se debe



demostrar que se es muy sensible al
hecho, de suyo bastante claro, que el
paso desde la perspectiva teórica a la
perspectiva ético-política ha de
hacerse con mucho cuidado. Una
cosa es que sea inadmisible que los
que afirman y niegan lo mismo
tengan igualmente razón, otra cosa
sería decir que sólo los que piensan
de un determinado modo pueden
disfrutar de todos los derechos
civiles de libertad en el ámbito el
Estado. Se debe evitar toda confusión
entre el plano teórico y el plano
ético-político: una cosa es la relación
de la conciencia con la verdad, y otra
bien distinta es la justicia con las
personas. Siguiendo esta lógica se
podrá mostrar después, de modo
creíble, que de una afirmación que
pretende decir cómo son las cosas, es
decir, de una tesis especulativa, sólo
cabe decir que es verdadera o que es
falsa. Las tesis especulativas no son
ni fuertes ni débiles, ni privadas ni
públicas, ni frías ni calientes, ni



violentas ni pacíficas, ni autoritarias
ni democráticas, ni progresistas ni
conservadoras, ni buenas ni malas.
Son simplemente verdaderas o
falsas. ¿Qué pensaríamos de quien al
exponer una demostración
matemática o una explicación
médica, empezase a decir que esos
conocimientos científicos tienen sólo
una validez privada, o que
constituyen una teoría muy
democrática? Si hay completa
certeza de que un fármaco permite
detener un tumor, se trata de una
verdad médica, a secas, y no hay
nada más que añadir. En cambio a
una forma de concebir los derechos
civiles o la estructura del Estado sí
cabe calificarla de autoritaria o
democrática, de justa o injusta, de
conservadora o reformista. A la vez
hay que recordar que existen
realidades, como el matrimonio, que
son a la vez objeto de un
conocimiento verdadero y de una
regulación práctica según justicia. En



caso de conflicto, hay que encontrar
el modo de salvar tanto la verdad
cuanto la justicia con las personas,
para lo cual se ha de tener muy en
cuenta — entre otras cosas — el
aspecto "expresivo" o educativo de
las leyes civiles [19].

En el Discurso del 22 de diciembre de
2005, Benedicto XVI ha distinguido
con mucha nitidez la relación de la
conciencia con la verdad de las
relaciones de justicia entre las
personas. Transcribo un párrafo muy
significativo: «Si la libertad de
religión es considerada como
expresión de la incapacidad del
hombre para encontrar la verdad, y
por tanto se convierte en
canonización del relativismo,
entonces se eleva impropiamente tal
libertad del plano de la necesidad
social e histórica al nivel metafísico y
se le priva de su auténtico sentido. La
consecuencia es que no puede ser
aceptada por quien cree que el

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html


hombre es capaz de conocer la
verdad de Dios y está vinculado por
ese conocimiento, en virtud de la
dignidad interior de la libertad. Algo
completamente diferente es
considerar la libertad de religión
como una necesidad que deriva de la
convivencia humana; más aún, como
una consecuencia intrínseca de la
verdad, que no puede ser impuesta
desde el exterior, sino que tiene que
ser asumida por el hombre sólo
mediante el proceso de la convicción.
El Concilio Vaticano II, al reconocer y
asumir con el Decreto sobre la
libertad religiosa un principio
esencial del Estado moderno, retomó
el patrimonio más profundo de la
Iglesia» [20].

Benedicto XVI da muestras de un fino
discernimiento cuando reconoce que
en el Concilio Vaticano II la Iglesia
hizo suyo un principio ético-político
del Estado moderno, y que lo hizo
recuperando algo que pertenecía a la

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/


tradición católica. Su posición está
llena de matices. Y así aclara que
«quien esperaba que con este "sí"
fundamental a la edad moderna iban
a desaparecer todas las tensiones y
que esa "apertura al mundo"
transformase todo en armonía pura,
había minimizado las tensiones
interiores y las contradicciones de la
misma edad moderna; había
infravalorado la peligrosa fragilidad
de la naturaleza humana, que es una
amenaza para el camino del hombre
en todos los períodos de la historia».
Y si afirma que «no podía ser la
intención del Concilio abolir esta
contradicción del Evangelio en
relación a los peligros y errores del
hombre» [21], dice también que es
un bien hacer todo lo posible por
evitar «las contradicciones erróneas
o superfluas con el fin de presentar a
este mundo nuestro las exigencias
del Evangelio con toda su grandeza y
pureza» [22]. Y señalando el fondo
del problema, añade que «el paso



dado por el Concilio hacia la edad
moderna, que de manera bastante
imprecisa se ha presentado como
"apertura al mundo", pertenece en
definitiva al problema perenne de la
relación entre fe y razón, que se
muestra siempre con formas
nuevas» [23].

El razonamiento de Benedicto XVI
muestra un modo de hacer frente de
modo justo y matizado a una
posición tremendamente insidiosa
como es el relativismo ético-social.

4. Los problemas antropológicos
del relativismo

Hemos dicho que el relativismo en el
campo ético-social se apoya en una
motivación de orden práctico: quiere
permitir hacer algo a quien lo desea,
sin hacer daño a los demás, y esto
sería una ampliación de la libertad.
Pero el valor de esa motivación es
sólo aparente. La mentalidad
relativista comporta un profundo



desorden antropológico, que tiene
costes personales y sociales muy
altos. La naturaleza de este desorden
antropológico es bastante compleja y
altamente problemática. Aquí voy a
mencionar sólo dos problemas.

El primero es que la mentalidad
relativista está unida a una excesiva
acentuación de la dimensión técnica
de la inteligencia humana, y de los
impulsos ligados a la expansión del
yo con los que esa dimensión de la
inteligencia está relacionada, lo que
lleva consigo la depresión de la
dimensión sapiencial de la
inteligencia y, por consiguiente, de
las tendencias transitivas y
trascendentes de la persona, con las
que esta segunda dimensión de la
inteligencia está emparentada.

Lo que aquí se llama dimensión
técnica de la inteligencia humana, y
que otros autores llaman con otros
nombres [24], es la evidente y



necesaria actividad de la inteligencia
que nos permite orientarnos en el
medio ambiente, garantizando la
subsistencia y la satisfacción de las
necesidades básicas. Acuña
conceptos, capta relaciones, conoce
el orden de las cosas, etc. con la
finalidad de dominar y explotar la
naturaleza, fabricar los instrumentos
y obtener los recursos que
necesitamos. Gracias a esta función
de la inteligencia las cosas y las
fuerzas de la naturaleza se hacen
objetos dominables y manipulables
para nuestro provecho. Desde este
punto de vista conocer es poder:
poder dominar, poder manipular,
poder vivir mejor.

La función sapiencial de la
inteligencia mira, en cambio, a
entender el significado del mundo y
el sentido de la vida humana. Acuña
conceptos no con la finalidad de
dominar, sino de alcanzar las
verdades y las concepciones del



mundo que puedan dar respuesta
cumplida a la pregunta por el sentido
de nuestra existencia, respuesta que
a la larga nos resulta tan necesaria
como el pan y el agua.

La sistemática huida o evasión del
plano de la verdad, que hemos
llamado mentalidad relativista,
comporta un desequilibrio de estas
dos funciones de la inteligencia, y de
las tendencias que les están ligadas.
El predominio de la función técnica
significa el predominio a nivel
personal y cultural de los impulsos
hacia los valores vitales (el placer, el
bienestar, la ausencia de sacrificio y
de esfuerzo), a través de los cuales se
afirma y se expande el yo individual.
La depresión de la función sapiencial
de la inteligencia comporta la
inhibición de las tendencias
transitivas, es decir, de las tendencias
sociales y altruistas, y sobre todo un
empequeñecimiento de la capacidad
de autotrascendencia, por lo que la



persona queda encerrada en los
límites del individualismo egoísta. En
términos más sencillos: el afán
ansioso de tener, de triunfar, de
subir, de descansar y divertirse, de
llevar una fácil y placentera,
prevalece con mucho sobre el deseo
de saber, de reflexionar, de dar un
sentido a lo que se hace, de ayudar a
los demás con el propio trabajo, de
trascender el reducido ámbito de
nuestros intereses vitales
inmediatos. Queda casi bloqueada la
trascendencia horizontal (hacia los
demás y hacia la colectividad) y
también la vertical (hacia los valores
ideales absolutos, hacia Dios).

El segundo problema está
estrechamente vinculado con el
primero. La falta de sensibilidad
hacia la verdad y hacia las cuestiones
relativas al sentido del vivir lleva
consigo la deformación, cuando no la
corrupción, de la idea y de la
experiencia de la libertad; de la



propia libertad en primer lugar. No
puede extrañar que la consolidación
social y legal de los modos de vida
congruentes con el desorden
antropológico del que estamos
hablando se fundamenten siempre
invocando la libertad, realidad
ciertamente sacrosanta, pero que hay
que entender en su verdaderos
sentido. Se invoca la libertad como
libertad de abortar, libertad de
ignorar, libertad de no saber hablar
más que con palabras soeces,
libertad de no deber dar razón de las
propias posiciones, libertad de
molestar y, ante todo y sobre todo,
libertad de imponer a los demás una
filosofía relativista que todos
tendríamos que aplaudir como
filosofía de la libertad. Quien le niega
el aplauso será sometido a un
proceso de linchamiento social y
cultural muy difícil de aguantar.
Pienso que estas consideraciones
pueden ayudar a entender en qué



sentido Benedicto XVI ha hablado de
"dictadura del relativismo".

Todo esto también tiene mucho que
ver, negativamente, con la fe
cristiana. Quien piensa que existe
una verdad, y que esa verdad se
puede alcanzar con certeza aun en
medio de muchas dificultades, quien
piensa que no todo puede ser de otra
manera, es decir, quien piensa que
nuestra capacidad de modelar
culturalmente el amor, el
matrimonio, la generación, la
ordenación de la convivencia en el
Estado, etc., tiene límites que no se
pueden superar, piensa, en
definitiva, que existe una inteligencia
más alta que la humana. Es la
inteligencia del Creador, que
determina lo que las cosas son y los
límites de nuestro poder de
transformarlas. El relativista piensa
lo contrario. El relativismo parece un
agnosticismo. Quien pueda pensarlo
coherentemente hasta el final lo verá



mucho más afín al ateísmo práctico.
No me parece compatible la
convicción de que Dios ha creado al
hombre y a la mujer, con la idea de
que puede existir un matrimonio
entre personas del mismo sexo. Esto
sólo sería posible si el matrimonio
fuese simplemente una creación
cultural: nosotros lo estructuramos
hace siglos de un modo, y ahora
somos libres de estructurarlo de otro
modo.

El relativismo responde a una
concepción profunda de la vida que
trata de imponer. El relativista
piensa que el modo de alcanzar la
mayor felicidad que es posible lograr
en este pobre mundo nuestro, que
siempre es una felicidad
fragmentaria y limitada, es evadir el
problema de la verdad, que sería una
complicación inútil y nociva, causa
de tantos quebraderos de cabeza.
Pero esta concepción se encuentra
con el problema de que los hombres,



además de desear ser felices, de
querer gozar, de aspirar a carecer de
vínculos para movernos a nuestro
antojo, tenemos también una
inteligencia, y deseamos conocer el
sentido de nuestro vivir. Aristóteles
inició su Metafísica diciendo que
todo hombre, por naturaleza, desea
saber [25]. Y Cristo añadió que «no
sólo de pan vive el hombre, sino de
toda palabra que procede de la boca
de Dios» [26].

El deseo de saber y el hambre de la
palabra que procede de la boca de
Dios son inextinguibles, y ningún
aparato comunicativo o coercitivo
podrá hacerlos desaparecer de la
vida humana. Por eso estoy
convencido de que la hora actual es
una hora llena de esperanza y de que
el futuro es mucho más prometedor
de lo que parece. Con las presentes
reflexiones, que no quieren ser
negativas, sólo se ha pretendido
exponer con seriedad y realismo el



aspecto de la presente coyuntura que
Benedicto XVI ha llamado
relativismo, así como su incidencia
en la práctica y difusión de la fe
cristiana en el mundo actual.

Artículo publicado en 2007.

Notas

[1] Aquí tendremos en cuenta los
siguientes textos: Ratzinger, J., Fede,
verità, tolleranza. Il Cristianesimo e le
religioni del mondo, Cantagalli, Siena
2003 (trad. española: Fe, verdad y
tolerancia, Ed. Sígueme, Salamanca
2005); la homilía de la "Missa pro
eligendo Romano Pontifice" celebrada
en la basílica vaticana el 18 de abril
de 2005, y el importantísimo Discurso
de Benedicto XVI a la Curia Romana
con ocasión de la Navidad, del 22 de
diciembre 2005.



[2] Cfr. por ejemplo Ratzinger, J., 
Fede, verità, tolleranza. Il
Cristianesimo e le religioni del mondo,
cit., p. 121. Se vea también la homilía
antes mencionada del 18 de abril de
2005.

[3] Cfr. Ratzinger, J., Fede, verità,
tolleranza..., cit., pp. 170 ss.

[4] Cfr. ibid., pp. 170-192.

[5] Decimos que el conocimiento de
Dios que nos da la fe no es
exhaustivo porque en el Cielo
conoceremos a Dios muchísimo
mejor. Sin embargo, lo que nos dice
la Revelación es verdadero, y es todo
lo que Dios ha querido darnos a
conocer de Sí mismo. No hay otra
fuente para conocer más verdades
acerca de Dios. No hay otras
revelaciones.

[6] Hb 1, 3.

[7] Cfr. 1 Tm 2, 5.



[8] Ésta es la tesis defendida a
principios del siglo XX por E.
Troeltsch. Cfr. L’assolutezza del
cristianesimo e la storia delle
religioni, Morano, Napoli 1968.

[9] Esta es una idea muy presente a
lo largo de libro antes citado Fede,
verità e tolleranza...

[10] Cfr. Ratzinger, J., Fede, verità e
tolleranza..., cit., p. 192.

[11] Una exposición y defensa de la
tesis pluralista puede encontrarse en:
Knitter, P., No Other Name? A Critical
Survey of Christian Attitudes towards
the World Religions, Orbis Books,
Maryknoll (NY) 1985; Hick, J., An
Interpretation of Religion. Human
Responses to Tracendent, Yale
University Press, London 1989;
Amaladoss, M., The pluralism of
Religions and the Significance of
Christ, en Id., Making All Things New:
Dialogue, Pluralism and
Evangelisation in Asia, Gujarat



Sahistya Prakash, Anand 1990, pp.
243-268; Id., Mission and
Servanthood, «Third Millennium» 2
(1999) 59-66; Id., Jésus Christ, le seul
sauveur, et la mission, «Spiritus» 159
(2000) 148-157; Id., "Do Not
Judge..." (Mt 7:1), «Jeevadhara»
31/183 (2001) 179-182; Wilfred, F., 
Beyond Settled Foundations. The
Journey of Indian Theology, Madras
1993.

[12] Unos afirman que el Verbo no
encarnado, Lógos ásarkos o Lógos
cósmico, desarrolla una acción
salvífica mucho más amplia que la
del Verbo Encarnado, es decir, que la
del Lógos énsarkos (Cfr. por ejemplo
Dupuis, J., Verso una teologia del
pluralismo religioso, Queriniana,
Brescia 1997, p. 404). Otros dicen en
cambio que es el Espíritu Santo
quien despliega una acción salvífica
separada e independiente de la de
Cristo, y fundamentan en el Espíritu
Santo el valor salvífico autónomo de



las religiones no cristianas y la
verdadera revelación contenida en
ellas.

[13] Cfr. Juan Pablo II, Carta encíclica
"Redemptoris missio" sobre la
permanente validez del mandato
misionero, 7-XII-1990.

[14] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Declaración 
"Dominus Iesus" sobre la unicidad y la
universalidad salvífica de Jesucristo y
de la Iglesia, 6-VIII-2000.

[15] Cfr. Dupuis, J., Verso una teologia
del pluralismo religioso, cit., pp. 367 y
403.

[16] Cfr. ibid., pp. 332 y 342.

[17] Cfr. Habermas, J., Teoria della
morale, Laterza, Roma - Bari 1995, p.
88 (original: Erläuterungen zur
Diskursethik, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1991).



[18] Nino, C.S., Ética y derechos
humanos. Un ensayo de
fundamentación, Ariel, Barcelona
1989, p. 195.

[19] Se llama aspecto "expresivo" de
las leyes civiles al hecho innegable de
que las leyes, además de permitir o
de prohibir algo, expresan una
concepción del hombre, de la vida,
del matrimonio, y así tienen un
efecto educativo de signo positivo o
negativo.

[20] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana con ocasión de la
Navidad, 22-XII-2005.

[21] Ibidem.

[22] Ibidem.

[23] Ibidem.

[24] Philipp Lersch la llama función
intelectual, y denomina función
espiritual de la inteligencia a la que



nosotros llamamos función
sapiencial. Cfr. Lersch, Ph., La
estructura de la personalidad, 4ª ed.,
Scientia, Barcelona 1963, pp. 399-404.

[25] Cfr. Aristóteles, Metafísica, I, 1:
980 a 1.

[26] Mt 4, 4.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/relativismo-
verdad-y-fe/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/relativismo-verdad-y-fe/

	Relativismo, verdad y fe

