
opusdei.org

Recuerdos de una
amistad

Testimonio de Mons. Fray José
López Ortiz, Arzobispo titular
de Grado. Vicario General
Castrense Emérito Capitulo de
“Así le vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

06/11/2008

Conocí a Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer en la Uni‐
versidad de Zaragoza, en junio de
1924. Yo era presbítero desde hacía
poco tiempo, y mis superiores



agustinos me habían indicado que
estudiara la carrera de Derecho.
Durante el curso había trabajado con
mis libros y apuntes, y en junio fue a
rendir examen a Zaragoza: allí
conocí y traté, durante los ocho o
diez días que duró mi estancia, al
futuro fundador del Opus Dei.

Se inició nuestra amistad de un modo
muy corriente: cuestiones
relacionadas con asignaturas de la
carrera, características de los pro‐
fesores, etcétera: lo normal en
vísperas de exámenes. Don Josema‐
ría estaba muy preparado y conocía
el ambiente universitario, des‐
conocido para mi; generosamente,
como lo más natural, me daba
valiosas orientaciones, mientras
paseábamos por los claustros de la
Universidad.

Nos hicimos francamente amigos,
sabiendo que esa amistad iba a
perdurar. A pesar de los años



transcurridos, recuerdo al fundador
del Opus Dei, ya entonces, con todas
sus cualidades espirituales y
humanas que tanto me han llamado
la atención siempre, y que le hacía
ganar la simpatía y el respeto de
todos. Era muy piadoso, lleno de
vivacidad, muy comunicativo;
sencillo, con un gran corazón y con
una extraordinaria inteligencia. En
la Facultad observé que todos le
conocían, y que entre otras muchas
cualidades– su carácter alegre hacia
que fuera muy apreciado por todos.

Pero había otro punto característico
de toda su vida, quizá para mi el más
importante: desde el momento que
comencé a tratar a don Josemaría me
di cuenta de que era responsable,
piadoso, rezador, con un ardiente
deseo de ser buen sacerdote; deseo
que alimentaba con una vida
espiritual intensa y con gran
dedicación a su formación
sacerdotal.



Pasó el tiempo, y en 1934 gané las
oposiciones a la Cátedra de Historia
del Derecho en la Universidad de
Santiago de Compostela. Después –
debía de ser la primavera de 1936–
encontré a don Josemaría en la calle
de San Bernardo, en Madrid, cuando
yo salía de la Universidad Central.

Nuestra conversación, llena de
alegría por el reencuentro, duró
media hora o algo más. Aunque en
esa ocasión no me habló explí‐
citamente del Opus Dei, me pidió con
insistencia que rezase mucho porque
el Señor le pedía algo muy superior a
sus fuerzas. Aludió genéricamente a
un gran empeño espiritual que el
Señor le solicitaba. Se sentía un
pobre instrumento en las manos de
Dios, pero dispuesto a hacer lo que Él
quisiera, con una lucha amorosa
para no poner resistencia, pues
consideraba que el querer de Dios
superaba con mucho sus
posibilidades. Esta actitud humilde,



diametralmente opuesta a cualquier
tipo de triunfalismo, fue una
constante de toda la vida de
Monseñor Escrivá de Balaguer, hasta
su marcha al Cielo, y daba peso y
fundamento a una permanente
alegría y a un optimismo
desbordante, que sólo la rendida
aceptación de la Cruz hace posible.

No nos volvimos a ver hasta el curso
1939- 40. Yo estaba de nuevo en
Madrid, al frente de la Cátedra de
Historia del Derecho. Mi auxiliar de
Cátedra, don Juan Manzano, me
había comentado que don Josemaría
estaba preparando la tesis doctoral
de Derecho. Fui enseguida a verle, a
Jenner, 6, donde vivía. La tesis estaba
prácticamente acabada. Ni las
vicisitudes de la guerra civil ni el
intenso trabajo apostólico de esos
tres años habían sido óbice para que
dedicase tiempo a su trabajo de
investigación.



También en el curso 1939- 40 conocí
a algunos universitarios que vivían
en la residencia de Jenner; al ver que
eran académicamente muy valiosos,
que vivían una vida profundamente
cristiana

y que tenían un notable cariño a don
Josemaría, pensé que allí había un
espíritu mucho más hondo que el
habitual para una residencia de
estudiantes. Y un buen día –quizá en
otoño de 1941–, volviendo con el
fundador del Opus Dei del estudio
del pintor Fernando Delapuente, me
fue explicando la Obra, con todo
detalle. Me hizo ver que era de Dios,
totalmente sobrenatural: el Opus Dei
venia a recordar la llamada
universal a la santidad; el empeño de
adquirir una vida contemplativa en
medio del mundo, en medio de la
calle, para poner a Cristo en la cima
de todas las actividades humanas
santificar el trabajo profesional y las
ocupaciones corrientes de cada día...



Desde el principio entendí lo que me
contaba don Josemaría: todo es obra
de Dios, no es obra mía. No podía ser
algo basado en el celo sacerdotal y
las muchas dotes naturales del
fundador, aunque fueran tantas y de
categoría excepcional: era,
ciertamente, una obra de Dios.

Don Josemaría me relataba todo lo
referente a la Obra con una
seguridad tal que, repito, me
asombraba. Me explicó muchas cosas
con una gran viveza, como si las
estuviera viendo ya; cosas que
después se han ido convirtiendo en
fecundas realidades apostólicas, de
servicio a la Iglesia y a todas las
almas. Por ejemplo, me habló
entonces de que, con el tiempo,
habría en el Opus Dei hombres y
mujeres casados que se santificarían
en el matrimonio, en el hogar, en el
trabajo.



El padre – como le llamaban millones
de personas en todo el mundo - me
habló también de la sección de
mujeres de la Obra: centros de
formación profesional femenina
para elevar el nivel cultural y social
de las jóvenes y fomentar su vida
cristiana en todos los ambientes;
granjas para enseñar a campesinas
esto me sorprendió especialmente–;
labor apostólica con empleadas y
obreras de fábricas y talleres; y–
sobre todo, lo más importante– del
apostolado personal de las asociadas
con sus compañeras de trabajo –
obreras, profesoras de Universidad,
empleadas, investigadoras, etcétera–,
sus amigas, sus vecinas, etcétera.

Don Josemaría me hablaba de socios
de la Obra en el mundo entero, en
todos los ambientes sociales,
profesiones y oficios, solteros y
casados, jóvenes y viejos, seglares,
sacerdotes, de todas las razas... Y sólo
había un puñado de chicos en



Madrid, Valencia, Valladolid,
Zaragoza y Barcelona, y poco más. El
padre, movido por el querer divino
de extender el Opus Dei por todo el
mundo, les aconsejaba estudiar
idiomas: ruso, japonés, inglés,
francés, alemán, etcétera. El carácter
universal de la Obra –hoy, realidad
gozosa–lo vi ya entonces.

Dios quiso la Obra como una
Asociación eminentemente laical y
secular, y así fue desde el principio.
Aquellos chicos que, al salir o entrar
en la residencia Jenner, saludaban al
Santísimo en el oratorio, con piedad
y naturalidad, que dedicaban mucho
tiempo a la oración y se mortificaban
durísimamente, que eran abnegados,
alegres, obedientes, entregados, con
profunda vida interior, apostólica...
eran exactamente iguales que sus
compañeros. Yo vivía, como profesor,
en el ambiente universitario, y en esa
gran experiencia baso mi testimonio;
otras muchas personas afirman lo



mismo respecto a su propio ambiente
profesional y social.

Yo me sentía asombrado por la
carencia de medios económicos con
que e] Opus Dei iba creciendo. No
contaba con centros para su labor.
Poco a poco, con muy buen gusto y
gran falta de medios, iba
acomodando pequeños locales –
recuerdo, por ejemplo, el que
llamaban El Rincón, en Valladolid - ; y
si aún no se podía contar ni con esos
pobres instrumentos, hacían su
apostolado personal reuniéndose con
sus amigos en la calle, en un café,
etcétera, como comprobé en
Zaragoza, donde muchas veces
tenían sus medios de formación
junto al río. Les daba igual; no
perdían la alegría ni dejaban de
hacer apostolado por falta de medios.

Todo eso me llamaba más la
atención, porque por aquellos tiem‐
pos no era difícil conseguir



subvenciones y ayudas de
organismos estatales para fines
apostólicos; o, al menos, muchas
organizaciones apostólicas lo
conseguían, sin que el hecho tuviera
la consideración de privilegio ante la
opinión pública, tales eran los
tiempos y el talante eclesial. Sin
embargo, don Josemaría nunca actuó
así. A los de la Obra, por el contrario,
si les decía que se sostuvieran con su
trabajo, que exigieran sus derechos –
becas, ayudas para el estudio, justa
remuneración por su trabajo
profesional, etcétera–, y que ayu‐
daran, lo mismo que sus amigos, a
sostener las labores apostólicas.

Precisamente en estos años, mientras
el padre, con su gran sacrificio
personal y con tanta falta de medios
económicos, impulsaba la Obra por
las provincias españolas, se
desencadenó una campaña injusta y
terrible de falsedades y calumnias
contra su persona y contra el Opus



Dei. Eran ataques constantes,
inhumanos, procedentes de varios
sectores muy concretos. Entonces, la
caridad, la fortaleza, la alegría y la
prudencia sobrenatural de don
Josemaría se me hicieron patentes.

Hacia 1941 se hicieron especialmente
crueles los ataques de fondo.
Procedían de ambientes
determinados –no quiero yo juzgar
intenciones - que veían con malos
ojos un apostolado con una espi‐
ritualidad completamente nueva.
También partían las insidias de un
grupo de profesores universitarios,
que tergiversaban el apostolado
entre intelectuales que realizaban
algunos socios de la Obra, a la que
atribuían, falsamente, el propósito de
«conquistar» la universidad
española, y de hacerlo, además,
ayudándose unos socios a otros con
medios ilícitos. Se añadió, ya en el
año 1942, un grupo político, entonces
dominante, que, considerando



erróneamente al Opus Dei como otro
grupo político, temía su supuesta
competencia.

Como queda reseñado, la llamada
universal a la santidad que el padre
predicaba con palabras y con obras–
no fue entendida por algunos.
Faltaban muchos años para que el
Vaticano lila proclamase
solemnemente como exigencia
divina, y esto dio lugar a acusaciones
de herejía contra el Opus Dei y
contra el padre, que sufría mucho
porque tenía un espíritu abierto, un
corazón magnánimo, y la Obra no
venía contra nada ni a hacer sombra
a nadie: por el contrario, cualquiera
que trabajase en servicio del Señor
era muy querido, todos los brazos
serían siempre pocos.

Estas dificultades fueron las que más
me unieron a don Josemaría: su
reacción ante los ataques –algunos,
tremendos - era heroicamente



sobrenatural y llena de caridad. Al
desahogar conmigo su corazón, me
confiaba que, si el Señor lo permitía
así, sería para bien, y que perdonaba
de todo corazón a todos. Y a la vez,
tenía una serena y justa indignación
al ver injustamente maltratados a sus
hijos y al comprobar el daño que se
derivaba para la unidad de la Iglesia
y para las almas. Que su persona
fuera objeto de falsedades y
calumnias, por el contrario, no le
importaba.

Monseñor Escrivá de Balaguer jamás
habló mal de nadie, perdonó siempre
y prohibió terminantemente a sus
hijos –aunque no era necesario, ya
que vivían el espíritu que les había
enseñado que comentaran aquellos
ataques, exigiéndoles que no
criticaran a nadie y que nunca
apagaran ninguna luz que se
encendiera en nombre de Cristo.
Preveía, ya entonces, que cuando los
enemigos de la Iglesia combatieran a



la Obra, utilizarían - en triste
paradoja – especies lanzadas por
aquellos católicos a los que
perdonaba y disculpaba, diciendo
que, posiblemente, lo hacían 
putantes se obsequium praestare Deo,
considerando que así agradaban a
Dios.

Tampoco faltaron los que, sin mala
intención, presionaron fuertemente
al padre para que los socios de la
Obra militasen en movimientos
católicos de los que surgían
iniciativas políticas cristianas.

Desde el primer momento, el
fundador del Opus Dei insistió en la
plena libertad personal que, en las
cuestiones temporales, tienen los
socios de la Obra. Lo decía
terminantemente: Jamás he
preguntado a alguno de los que a mí
se han acercado lo que piensan en
política: ¡no me interesa! Os
manifiesto, con esta norma de mi con‐



ducta, una realidad que está muy
metida en la entraña del Opus Dei, al
que con la gracia y la misericordia
divinas me he dedicado com‐
pletamente, para servir a la Iglesia
Santa. No me interesa ese tema,
porque los cristianos gozáis de la más
plena libertad, con la consecuente
personal responsabilidad, para
intervenir como mejor os plazca en
cuestiones de índole política, social,
cultural, etcétera, sin más límites que
los que marca el magisterio de la
Iglesia (Amigos de Dios, núm. 11).

Tratar de modo particular de las
virtudes sobrenaturales y de las
virtudes humanas del fundador del
Opus Dei es muy difícil, porque toda
su vida fue una vida de santidad muy
intensa, que fue in crescendo, hasta el
ultimo instante de su vida en la
tierra. Es difícil distinguir qué era
fruto de sus excepcionales cualidades
humanas y qué lo era de su lucha
ascética y de su vida interior, porque



todo estaba estrechamente unido. Se
pueden distinguir teóricamente sus
dotes humanas y sus dotes
sobrenaturales, pero, de hecho,
estaban totalmente fundidas en su
gran amor a Dios. La unidad de su
vida radicaba en su entrega plena al
Señor, en cumplir amorosamente lo
que Él le exigía - el Opus Dei -, en
servicio de la Iglesia y de todas las
almas.

Don Josemaría era un sacerdote
santo que amaba su sacerdocio
profundamente; en una ocasión me
lo contaba con toda sencillez al cabo
de los años – visitó el Palacio
Arzobispal de Zaragoza y, cuando
estuvo a solas en la capilla donde,
hacía años, había recibido la tonsura,
besó el suelo con verdadera unción y
gozo sacerdotales, mientras
saboreaba aquellas palabras de la
ceremonia: Dominus pars hereditatis
meae et calicis mei… Su amor al
sacerdocio y a los sacerdotes resultan



evidentes, al recordar el gran
número de ejercicios espirituales y
retiros para sacerdotes y religiosos
que predicó durante los años en que
yo le trataba más de cerca; recorrió
toda España - sin cobrar nunca nada–
a petición de obispos de unas y otras
diócesis. La abnegada atención
espiritual que el Opus Dei ha
prestado y presta a los sacerdotes de
tantos países es una continuación del
trabajo ejemplar e infatigable del
padre.

Quiero agradecer aquí - de modo
especial – esfuerzo de don Josemaría
y de sus hijos sacerdotes para ayudar
espiritualmente al clero secular de
todas las diócesis de España. Sé que
éste es también cl sentimiento de los
prelados que han visto surgir, entre
sacerdotes suyos, vocaciones al Opus
Dei. Como obispo de Tuy–Vigo
primero, y como Vicario General
Castrense después, he comprobado
cómo los sacerdotes diocesanos que



se vinculan a la Obra están aún más
estrechamente unidos a sus obispos y
les obedecen con fidelidad ejemplar,
y con heroísmo si es preciso.

El amor de Monseñor Escrivá de
Balaguer a Dios y su fe filial y
confiada se transparentaban en toda
su vida: no tenía otra finalidad que
cumplir amorosamente la voluntad
de Dios y ayudar a los demás a
acercarse a El.

Su fe, su visión sobrenatural, su
unión con Dios, se manifestaban en
todos sus pensamientos, sus afanes,
su vida toda. En cuanto la
conversación con el padre se hacía
íntima, aparecía patente la efusión
de una vida interior llena de Dios,
una vida que no tenía más intereses
que los de la gloria de Dios.

Tenía una especialmente intensa y
filial devoción a la Santísima Virgen,
llena de ternura y fortaleza, que se
traslucía hasta en los detalles más



pequeños. Amaba entrañablemente a
San José, y rezaba mucho, con
amistosa confianza, a los Angeles
Custodios, encomendándoles asuntos
concretos, con la seguridad de que
siempre le escuchaban.

Mantenía siempre la serenidad en el
juicio. En una ocasión me llegó un
documento oficial en el que se le
calumniaba de una manera atroz. Me
pareció un deber llevarle el original,
que me había dejado un amigo mío:
los ataques eran tan fuertes que,
mientras don Josemaría fue leyendo
esas páginas delante de mí, con
calma. no pude evitar que se me
saltasen las lágrimas. Cuando don
Josemaría terminó la lectura, al ver
mi pena, se echó a reír, y me dijo con
heroica humildad: No te preocupes,
Pepe, porque todo lo que dicen aquí,
gracias a Dios, es falso. pero si me
conociesen mejor, habrían podido
afirmar con verdad cosas mucho
peores, porque yo no soy más que un



pobre pecador, que ama con locura a
Jesucristo. Y en lugar de romper esa
sarta de insultos, me devolvió los
papeles para que mi amigo los
pudiese dejar en el Ministerio de
donde los había tomado. Ten–
medijo-, y dáselo a ese amigo tuyo,
para que pueda dejarlo en su sitio, y
así no le persigan a él.

El espíritu de mortificación y el amor
a la pobreza del padre fueron muy
grandes. Nunca tuvo nada como
propio, estaba desprendido de todo.
Hasta en lo más pequeño cuidaba no
apegarse a las cosas; era un cuidado
amoroso el suyo. Recuerdo que en
una ocasión en Roma acababa de
recibir un burrito dorado, de una
hechura preciosa, que le hizo mucha
gracia porque le gustaba la figura del
borrico trabajador y fiel. Al verlo, le
encantó. Entonces, reflexionó un
momento y me dijo: Llévatelo, es
para ti. Me di cuenta, en aquel



mismo momento, que era un gesto de
desprendimiento.

Podría seguir enumerando, una tras
otra, las virtudes que adornaban el
alma de mi inolvidable amigo, un
fundador que no hubiera querido
fundar nada. Pero no es este el lugar
oportuno para recoger por extenso
tantas virtudes, vividas
heroicamente en un crescendo a lo
largo de su vida. Me he limitado a
espigar unas cuantas en el hondón
de mi alma, recuerdos de una
amistad que nunca agradeceré
suficientemente a Dios Nuestro
Señor.

Artículo publicado en PALABRA

Madrid, III-79

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/recuerdos-de-una-amistad/


opusdei.org/es-es/article/recuerdos-de-
una-amistad/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/recuerdos-de-una-amistad/
https://opusdei.org/es-es/article/recuerdos-de-una-amistad/

	Recuerdos de una amistad

