opusdei.org

Razon de nuestra
esperanza

El reto peculiar de la etapa
histérica que vivimos consiste —
en gran medida- en lograr
comunicar la novedad de Cristo
a quienes consideran que se
trata de una figura de algun
modo superada. Articulo del
profesor Lluis Clavell.

04/05/2008

Alo largo de su extraordinario
pontificado, Juan Pablo II convoco a
todos los cristianos a la tarea de
evangelizar aquellos paises y



ambientes que, a causa de un largo
proceso de secularizacion, ya no
conocen a Cristo.

Muchos apenas han oido hablar de
Jesus y, a la vez, se sienten
insatisfechos ante las propuestas
terrenas mas difundidas en la
opinion publica; otros han escuchado
o leido algo sobre su Persona, pero
en realidad la conocen
superficialmente o poseen una
imagen deformada.

El reto peculiar de la etapa historica
que vivimos consiste —en gran
medida- en lograr comunicar la
novedad de Cristo a quienes
consideran que se trata de una figura
de algin modo superada.

Benedicto XVI ha querido asumir
plenamente esta mision: en sus
homilias, discursos, escritos, se
advierte como busca modos de
ponernos en contacto con el



verdadero Cristo y de suscitar la
amistad con EL

Muchos, creyentes y no creyentes,
corresponden a este empefio, como
se aprecia en la creciente atencion
que se presta a las palabras del Papa
y en el notable aumento de las
personas que acuden a la plaza de
San Pedro para oirle. También las
colas constantes para rezar ante la
tumba de Juan Pablo II son una
prueba de la reaccion positiva de la
gente a la llamada de la nueva
evangelizacion, y de la indeleble
necesidad que el corazon humano
tiene de Dios.

FACILITAR EL ENCUENTRO CON
JESUCRISTO

En Pentecostés, el Espiritu de Verdad
se presentod en forma de lenguas de
fuego sobre Maria y los discipulos.
Los Apostoles hablaron con palabras
que los millares de peregrinos



presentes en Jerusalén esos dias
comprendieron en su propio idioma.

Hoy, como entonces, el Consolador
nos impulsa a emplear unas
argumentaciones y un lenguaje que
se ajusten a cada ambiente y a cada
persona. La situacion cultural,
politica y mediatica plantea la
exigencia de encontrar razones
convincentes para los diferentes
contextos sociales, de elaborar ideas
que atraigan, y de ofrecer soluciones
positivas a las dificultades.

Se trata de dar motivaciones solidas
y comprensibles, de modo sereno,
respetuoso y amable, como
recomienda la primera carta de San
Pedro: glorificad a Cristo en
vuestros corazones, siempre
dispuestos a dar respuesta a todo
el que os pida razon de vuestra
esperanza; pero con mansedumbre
y respeto([1].



Ahora, como en los primeros pasos
de la Iglesia, s6lo un mejor
conocimiento del rostro amable de
Jesucristo y una amistad mas
profunda con El nos permitiran
sorprender a nuestros
contemporaneos con una noticia
esperanzadora y alegre: la que
supone descubrir al Sefior como el
unico capaz de llenar con creces los
dolorosos vacios de sentido en los
que tantas veces se angustian.

Benedicto XVI insiste en la necesidad
de fortalecer la razon, y en la
importancia que ha tenido, ya en sus
origenes, el encuentro del
cristianismo con la tradicion
filosofica helénica. Su primera
enciclica, Deus caritas est, es un
ejemplo de su voluntad de
reconciliar razon y fe en el nucleo
mismo del cristianismo, el amor
divino: «la naturaleza especifica de la
fe es la relacion con el Dios vivo, un
encuentro que nos abre nuevos



horizontes mucho mas alla del
ambito propio de la razon.

Pero, al mismo tiempo, es una fuerza
purificadora para la razon misma. Al
partir de la perspectiva de Dios, la
libera de su ceguera y la ayuda asi a
ser mejor ella misma. La fe permite a
la razon desempefiar del mejor modo
su cometido y ver mas claramente lo
que le es propio»[2].

La fe se presenta como amiga de la
razon, como una iluminacion
trascendente, como una luz mas
potente que se infunde en nuestra
inteligencia humana; pero Benedicto
XVI reivindica también el papel que
la razon puede desempefiar como
instancia critica de la religion
misma.

La razon, abierta a la trascendencia,
a la busqueda de la verdad,
proporciona —desde la perspectiva
cristiana— una base para el didlogo
con otras creencias; mas aun, es un



recurso fundamental para que la
religion no degenere en supersticion.
De este modo, se puede decir que la
razon pertenece al nucleo de la tarea
del tedlogo, y también a la existencia
teologal cristiana, en la medida en
que —como recordaba el Papa,
citando a Manuel II Paledlogo— «no
actuar segun la razon es contrario a
la naturaleza de Dios»[3].

Alaluz de la Revelacion cristiana,
que ensefia como en el principio era
el Logos [4], la razon amplia su uso:
no se cierra en las realidades
sensibles, sino que su apertura a la
verdad alcanza de algun modo los
interrogantes fundamentales del
hombre, y es capaz de purificar la
forma en la que se vive la fe [5]. La fe
y la razon «son como las dos alas con
las cuales el espiritu humano se
eleva hacia la contemplacion de la
verdad»[6].



AMPLIAR EL HORIZONTE DE LA
RAZON, UNA TAREA
UNIVERSITARIA

Al abordar las relaciones entre la
razon vy la fe, el cristiano debe contar
con la diversidad de las ciencias.
Actualmente, la especializacion es
una caracteristica patente en la
organizacion de las ciencias; gracias
a ella, ademas, el progreso cientifico
ha recibido en el ultimo siglo un
notable empuje.

En bastantes ocasiones, sin embargo,
es probable que el cientifico sea
llevado por su mismo trabajo a
plantearse cuestiones que nunca
podra resolver con su propio método
de conocimiento; esta carencia
muestra la necesidad de estimular la
colaboracion entre los expertos de
las distintas ramas del saber, para
aunar enfoques y llegar asi a una
sintesis novedosa.



La busqueda de una nueva armonia
entre fe y razon es una tarea
especialmente propia de la
Universidad. Esta se deberia
convertir en «un gran laboratorio en
el que, segun las diversas disciplinas,
se elaboran itinerarios siempre
nuevos de investigacion en una
confrontacion estimulante entre fe y
razon (...). ¢No es una aventura que
entusiasma? Si, lo es porque,
moviéndose dentro de este horizonte
de sentido, se descubre la unidad
intrinseca que existe entre las
diversas ramas del saber: la teologia,
la filosofia, la medicina, la economia,
cada disciplina, incluidas las
tecnologias mas especializadas,
porque todo esta unido» [7].

En la Universidad, se condensa la
universalidad de los conocimientos
humanos y se manifiesta la
dependencia entre el crecimiento de
la persona humana y el plan creador
divino: la investigacion —como



cualquier otro trabajo honesto-
enriquece nuestro habitar el mundo,
al tiempo que propone a cada
generacion un compromiso con el
futuro.

Para realizar esta gran aventura de
sintesis cultural, Benedicto XVI
sugiere un camino: «la razén
cientifica moderna ha de aceptar
simplemente la estructura racional
de la materia y la correspondencia
entre nuestro espiritu y las
estructuras racionales que actuan en
la naturaleza como un dato de hecho,
en el cual se basa su método.

Ahora bien, la pregunta sobre el
porqueé existe este dato de hecho, la
deben plantear las ciencias naturales
a otros ambitos mas amplios y altos
del pensamiento, como son la
filosofia y la teologia» [8]. Los que
cultivan las ciencias particulares han
de abrirse, por lo tanto, a un ambito
superior capaz de iluminar una



multiplicidad de resultados, en
donde sea posible percibir una
comprension que dé unidad a esos
conocimientos: el mundo alcanza su
significado en la capacidad
unificadora de la inteligencia, pero
ésta ha de desplegarse a un mas alla
trascendente, que confiera su sentido
ultimo a la existencia.

Por otra parte, la apertura universal
de la razon afecta también a los
tedlogos y a los filosofos, que no
pueden aislarse y prescindir de las
otras ciencias. La filosofia —de modo
particular la metafisica— utiliza
conocimientos de las demas
disciplinas y examina sus
presupuestos, tratando de aclararlos
y justificarlos. Es un saber adecuado
a las cuestiones de principios, pero
de ningun modo hace superfluas las
demas ciencias [9].

Ademas, la apertura de la razon
reclama que filosofia y teologia



reflexionen sobre otras dimensiones
de la existencia humana, como son
las grandes experiencias religiosas.
«En el dialogo de las culturas
invitamos a nuestros interlocutores a
este gran logos, a esta amplitud de la
razon. Redescubrirla constantemente
por nosotros mismos es la gran tarea
de la universidad» [10].

UNA SINTESIS PERSONAL, FRUTO
DE LA UNIDAD DE VIDA

Las relaciones entre fe y razon no se
manifiestan sélo en el &mbito
universitario: podemos considerar
las ensefianzas de Juan Pablo I 'y
Benedicto XVI como llamamientos de
la Providencia a expresar mejor la
armonia entre la fe y la razon.

Responder a esta llamada obliga a
cuidar la propia formacion y a
considerar como la fe ilumina la
inteligencia en nuestro existir diario;
supone poner medios para que
nuestra razon sea catdlica.



En palabras de San Josemaria, una
mente auténticamente cristiana
deberia poseer amplitud de
horizontes, y una profundizacion
enérgica, en lo permanentemente
vivo de la ortodoxia catdlica; -
afan recto y sano -nunca
frivolidad- de renovar las
doctrinas tipicas del pensamiento
tradicional, en la filosofia y en la
interpretacion de la historia...; -
una cuidadosa atencion a las
orientaciones de la ciencia y del
pensamiento contemporaneos; -y
una actitud positiva y abierta,
ante la transformacion actual de
las estructuras sociales y de las
formas de vida[11].

Como no todas las personas tenemos
las mismas oportunidades, ni
capacidades, ni intereses para
profundizar en la formacion cultural,
las anteriores palabras se
concretaran en cada caso de modo
diverso; pero en todos han de



suponer un acicate para considerar
los medios que ponemos en la tarea
de comprender mejor los problemas
de nuestro tiempo y ser mas incisivos
en las propuestas que aportamos.

La familiaridad con la dimension
racional de la fe es una parte
fundamental de la formacion
teoldgica de todo cristiano, y
ciertamente un factor importante del
don de lenguas que San Josemaria
pedia para el apostol moderno [12].

Las lecturas de calidad ayudan en
muchos aspectos: afiaden
razonamientos, informaciones,
cuidado del lenguaje, educacion de
los sentimientos y afectos... La
lectura puede ser un medio muy
apropiado para ampliar los propios
horizontes formativos. Sin duda, la
lectura sosegada estimula la
formulacion de nuevos proyectos y
permite enjuiciar mejor las
informaciones —en ocasiones,



fragmentarias— que se reciben desde
los medios de comunicacion; pero,
con relativa frecuencia, algunos
estilos de vida dificultan que el lector
se acerque a obras literarias o de
pensamiento que le podrian
enriquecer: la intensidad del trabajo
induce a muchas personas a buscar
un descanso pasivo, como el que
proporcionan la television o las
novelas de pura evasion.

Pensando en las nuevas
generaciones, es util recordar que la
cultura personal y colectiva depende
mucho del ambiente en el que uno se
ha formado. Por eso, para rehabilitar
la razon y ejercitarla en armonia con
la fe, es decisivo que la educacion
que se recibe en la familia o en el
colegio ayude a apreciar, ya desde la
infancia, la belleza del bien, de los
comportamientos virtuosos y de las
obras integramente acabadas. De los
padres, profesores, tutores y amigos
depende que los jovenes se aficionen



pronto a la lectura y ejerciten cada
vez mas esa participacion en el Logos
divino que es la inteligencia.

Otro ingrediente de la mentalidad
universal es la actitud positiva y
abierta frente a las corrientes de
pensamiento. Para poder desvelar a
los hombres que Cristo es la
respuesta a sus inquietudes, es
necesario mostrar que nos hacemos
cargo de los problemas y de las
soluciones que nos propone el
interlocutor, por equivocadas que
nos puedan parecer.

Un animo auténticamente catolico y
universal sabe analizar y exponer la
posicion del otro, incluso cuando sea
contraria a la personal, con respeto,
sin ridiculizarla, tomandola en serio,
con todo el atractivo que pueda
tener.

Examinar con calma los argumentos
contrarios ayuda a hacerse
preguntas, estimula a madurar las



propias ideas, a pensar seriamente:
es un modo de razonar utilizado
frecuentemente por el Papa
Benedicto XVI. Omitir este primer
paso puede llevar a los oyentes a
aceptar algo sin interiorizarlo, o a
que consideren —quiza con razon-
que la respuesta no responde al
problema planteado: el argumento
de autoridad tiene una vigencia
limitada y, de hecho, en la mayor
parte de los temas no es suficiente;
por el contrario, penetrar en las
razones del otro permite poner de
relieve los limites de esas ideas, por
muy generalizadas que estén, en el
momento oportuno y con objeciones
motivadas.

Sin un verdadero interés
desinteresado —es decir, amoroso—
por el otro, no llegaremos nunca a
comprenderlo a fondo, como es: sélo
el amor entiende de lo concreto.



LA ARMONIA ENTRE RAZON Y FE
EN LA VIDA PUBLICA

El uso de la razon en su funcién
argumentativa y retorica ayuda a
perder el miedo a hablar de Dios en
el mundo profesional y publico, a no
limitar la labor apostolica al
ambiente privado, familiar y
amistoso.

La cultura actual exige que los
cristianos participen en los debates
publicos sobre temas de interés
general, y que lo hagan manifestando
su unidad de vida. De este modo se
potenciara un debate auténticamente
sereno y razonado, con un lenguaje
cuidado que contribuira a la
convivencia pacifica.

Hoy, en algunos lugares, se pretende
poner como base del didlogo politico
un cierto relativismo, que ignora
cualquier concepcion trascendente
del hombre. Frecuentemente, se
presenta relacionado con la



tolerancia, como queriendo afirmar
que creer en Dios incapacita para
comprender los problemasy
necesidades de quienes no tienen fe;
o incluso que el creyente, a la hora
de dialogar, pretende imponer -
aunque no sea consciente de ello-
unas convicciones que son
puramente subjetivas.

Sin embargo, el relativismo no es una
condicion para el progreso, ni el
resultado de un mayor respeto a la
libertad; basta considerar la historia
para ver la aportacion decisiva del
cristianismo en el descubrimiento de
la dignidad humana, de la confianza
en la razén y en los valores de la
libre convivencia.

La fe no ha perdido ninguna de sus
virtualidades: por eso, frente a las
dificultades de un ambiente que
relega lo religioso a lo privado, el
cristiano no puede dejarse llevar por
el desanimo o por la tentacion de



ocultar sus creencias. Esto seria una
manifestacion de tibieza, de
comodidad y, en definitiva, de no
haber captado la profunda relacion
entre razony fe.

El didlogo politico requiere aunar
esfuerzos para construir el bien
comun,; solicita de cada persona su
iniciativa, sus propuestas, sus
soluciones a los problemas sociales.
En este sentido, la doctrina social de
la Iglesia propone «un humanismo a
la altura del designio de amor de
Dios sobre la historia; un humanismo
integral y solidario, que pueda
animar un nuevo orden social,
fundado sobre la dignidad y libertad
de la persona» [13]. Quien no hiciera
oir su voz ante el relativismo
imperante no solo renunciaria a esa
concepcion cristiana del hombre,
sino que abdicaria de su propia
intimidad, de tal modo que privaria a
los demads de su personal aportacion
al bien comun.



Ciertamente, la Iglesia no pretende
imponer su fe a quienes no la tienen;
pero la verdad de su concepcion del
hombre pueden reconocerla, al
menos en parte, los no creyentes.
Una de sus contribuciones a la vida
civil y politica consiste en ofrecer
argumentos racionales: «no hay que
olvidar que, cuando las Iglesias o las
comunidades eclesiales intervienen
en el debate publico, expresando
reservas o recordando ciertos
principios, eso no constituye una
forma de intolerancia o una
interferencia, puesto que esas
intervenciones solo estan destinadas
a iluminar las conciencias,
permitiéndoles actuar libre y
responsablemente de acuerdo con las
verdaderas exigencias de justicia»
[14].

En la mayoria de las ocasiones no
serdn las instituciones oficiales de la
Iglesia las que intervengan en la
discusion publica, sino que



correspondera a los fieles laicos
tomar las decisiones concretas de
orden teorico o practico -por
ejemplo, en relacion a las diversas
opiniones filosdficas, de ciencia
economica o de politica, a las
corrientes artisticas y culturales,
a los problemas de su vida
profesional o social, etc.— que cada
uno juzgue en conciencia mas
convenientes 'y mas de acuerdo
con sus personales convicciones y
aptitudes humanas[15].

Cada uno debe considerar
responsablemente, en la presencia de
Dios, como puede colaborar en la
implantacion de un orden social que
sea mas justo, que exprese mejor la
dignidad humana.

Aunque los politicos poseen un
compromiso mas directo con la
edificacion del bien comun, no es
una tarea reservada solo a ellos.
Todos los cristianos estan llamados a



cooperar con el desarrollo social en
sus propias circunstancias: dando
ejemplo de justicia en las relaciones
profesionales; colaborando en
iniciativas culturales o de
solidaridad, o en los medios de
comunicacion; tal vez quepa
intervenir en asociaciones
profesionales, o participar en una
conferencia...

Las posibilidades son multiples, y a
cada uno corresponde reconocer
cuando se le presentan. Pero, en
definitiva, también en el terreno de
la opinion, aunque no haya reglas
universales, convendra mostrar en
muchos casos —de un modo
adecuado, pensando en el publico al
que nos dirigimos— que sin Jesucristo
falta la perspectiva para comprender
el verdadero calado de muchas
situaciones; que toda cuestion puede
encontrar respuesta desde una
perspectiva cristiana, aunque a veces
no sea facil formularla.



En esta nueva evangelizacion, el
cristiano hace fecundo el don que
Dios le ha dado con el Bautismo. Se
sabe participe de la mision real,
profética y sacerdotal de Cristo, y
confia en El para que ponga el
incremento a su labor.

El creyente, enviado a la vifia por
Quien mejor la conoce, escucha con
nueva fuerza las palabras de Juan
Pablo II: «jNo tengais miedo! jAbrid,
abrid de par en par las puertas a
Cristo! Abrid a su potestad salvadora
los confines de los Estados, los
sistemas tanto economicos como
politicos, los dilatados campos de la
cultura, de la civilizacion, del
desarrollo. iNo tengdis miedo! Cristo
sabe lo que hay dentro del hombre.
iSolo El lo sabe!» [16].

Autor: Lluis Clavell

[1] 1 Pe 3, 15-16.



[2] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 28.

[3] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-IX-2006

[4] Cfr./n 1,1

[5] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[6] Juan Pablo II, Litt. enc. Fides et
Ratio, predmbulo.

[7] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad Catdlica del Sacro Cuore,
Roma, 25-XI-2005.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[9] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Super Boetium De Trinitate , 111, q. 5,
a.1ad®6.



[10] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[11] San Josemaria, Surco, n. 428.
[12] Cfr. Ibid., nn.430, 899.

[13] Compendio de Doctrina Social de
la Iglesia, n. 19.

[14] Benedicto XVI, Discurso, 30-
I11-2006.

[15] San Josemaria, Conversaciones,
n. 12.

[16] Juan Pablo II, Homilia al inicio
del ministerio de Supremo Pastor de
la Iglesia, 22-X-1978. Citado en
Exhort. apost. Christifideles laici, n.
34.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/razon-de-nuestra-esperanza/

opusdei.org/es-es/article/razon-de-
nuestra-esperanza/ (26/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/razon-de-nuestra-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/razon-de-nuestra-esperanza/

	Razón de nuestra esperanza

