
opusdei.org

Quién va y quién
viene

Un capítulo del libro "Opus Dei.
Una investigación" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigación sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detrás de ciertas leyendas
sobre esta institución de la Iglesia.

https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/


El libro fue redactado poco después de
la beatificación de su fundador, san
Josemaría, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Está
escrito en un estilo periodístico y
atractivo.

Llegados a este punto, preveo la
pregunta que yo mismo me planteé:
¿cómo se «prueba» la vocación, la
llamada específica al Opus Dei?
«¿Cómo se sabe que se ha recibido
esta llamada? El modo más sencillo -
y el más frecuente- sucede cuando
una persona entra en relación de
amistad con otras que ya pertenecen
a la Prelatura, conoce su espíritu y, si
es el caso, comienza a preguntarse si
no sérá también su camino. Quienes
juzgan si efectivamente hay
"indicios" de vocación son los



responsables locales del Opus Dei. En
definitiva, es la Prelatura quien
admite. Como sucede en cualquier
organización voluntaria, el Opus Dei
se reserva el derecho de admisión.
Libertad por los dos lados: por parte
de quien solicita ser aceptado, y por
parte de la Prelatura de aceptarlo o
no». Así dice un texto oficial.

Y en el caso de que haya «vocación» -
o al menos indicios de «vocación»-,
¿quién puede llamar a la puerta para
salir de dudas, y para que otros lo
comprueben de modo objetivo, en la
medida que esto es posible para los
hombres?

La respuesta es muy sencilla: todos.
Hombres y mujeres, solteros, casados
o viudos, de cualquier condición
social, nacionalidad, raza, con al
menos dieciocho años pero sin límite
de edad por arriba. Me contaron que
no pocos han entrado en el Opus Dei
con ochenta y con más años:



«obreros de la última hora», según
las categorías evangélicas, pero no
por eso rechazados.

Bien sé que -más aquí que en otros
temas- sospecharéis que he sido
excesivamente benévolo a la hora de
investigar la «leyenda negra» sobre
esta «masonería blanca».

Permitidme, sin embargo, que señale
un hecho objetivo, que he podido
comprobar personalmente, aunque
haya sido «desde fuera». Es cierto
que podrían haberme inducido a
error, seleccionando a las personas
que me presentaban; pero son las
estadísticas actualizadas sobre la
institutión las que lo confirman. Esas
estadísticas demuestran que no
estamos ante un grupo exclusivo y
elitista, en el que pueden entrar sólo
ricos y poderosos; o, al menos, gente
con posición desahogada y cierta
relevancia social.



La sorpresa es grande al descubrir
que -como declaró en varias
ocasiones el Cardenal Jaime L. Sin,
arzobispo de Manila- en esa zona
deprimida como son las Filipinas, el
Opus Dei es una de las instituciones
católicas que no se limita a «ayudar»
a los pobres, sino que hace mucho
más: los cuentan entre sus miembros
a pleno título. O cuando se descubre
que el Opus Dei está bien implantado
en las favelas y en las villas miseria
de América Latina. O también
cuando se observa al más de medio
millón de peregrinos -en gran parte
auténticos «proletarios», según las
viejas categorías: es decir, de
posición modesta- que cada año
invade Torreciudad, «el» santuario
del Opus Dei. Y no pocos de esos
desfavorecidos romeros forman
parte del Opus Dei.

Por otra parte, ya vimos que incluso
el malévolo «The Economist»
atribuyó a la Prelatura la nota



mínima en cuanto a exclusivity: un
miserable «uno» (calificación poco
refinada para paladares elitistas),
frente a los «cuatro» y «cinco» de
algunos clubes y asociaciones.

Escuchemos de nuevo a Gómez
Pérez, ensayista informado y todo lo
objetivo que resulta posible a una
persona existencialmente
«comprometida»: «La curva
profesional de los miembros
responde a lo normal: una mayoría
de personas con profesiones u oficios
de los que se suele obtener una
mediana renta; unos pocos de renta
alta y algo más que unos pocos con
menores rentas. Pero esa
generalización, con ser muy amplia,
no serviría, por ejemplo, para
algunos países americanos, africanos
o asiáticos, en peores condiciones de
vida. Quizá se pueda decir que existe
una inflación de profesiones
intelectuales, sobre todo profesores.
Respecto a la profesión, la idea



central que basta para entender el
resto, es que ninguna profesión
honrada es obstáculo para
pertenecer al Opus Dei. El hecho de
estar situado socialmente más alto no
confiere ningún tipo de privilegio a
los miembros del Opus Dei en el seno
de la institución. Para lo que se unen
en la Prelatura -la vida interior y el
apostolado- todos son radicalmente
iguales: una misma vocación y unos
mismos medios de formación».

En realidad, el porcentaje de
intelectuales, más elevado que en los
grupos humanos normales, no es un
hecho estadístico casual: parece
derivar de una atención particular
hacia aquellos ambientes. Por decirlo
con las palabras «oficiales» del texto
de la Postulación que cité antes: «El
fin para el que el Señor la suscitó es
que la gente de todas las categorías
sociales, comenzando por los
intelectuales, para llegar después a
todos...».



El punto 978 de Camino es
significativo al respecto. Citando la
frase de Jesús a sus discípulos
(«Venid detrás de mí, y os haré
pescadores de hombres»), Escrivá
comenta: «No sin misterio emplea el
Señor estas palabras: a los hombres -
como a los peces- hay que cogerlos
por la cabeza».

En efecto, hoy es más superfluo que
nunca señalar que a través de los
intelectuales llega al resto de la
sociedad la mayoría de las ideas y de
los modos de comportamiento. Como
ha escrito el cardenal Paul Poupard,
presidente del Pontificio Consejo
para la Cultura: «El beato Escrivá
dedicó siempre la máxima atención a
los que trabajaban con las ideas y a
los que las transmiten, porque nunca
como en nuestro siglo el problema de
los problemas, para el cristianismo,
es la relación del evangelio con la
cultura, es la evangelización de las
inteligencias».



Junto a esa estrategia, real, existe
también una explicación práctica,
ligada a la historia de la Obra, que
comenzó con un grupo de jóvenes
universitarios que siguieron a aquel
extraño sacerdote. Las primeras
«obras corporativas» en Madrid
fueron una academia y una
residencia para estudiantes, sobre
todo de derecho y arquitectura. Y
como en la institución se evangeliza
«de igual a igual», difundiendo la
propuesta cristiana, en primer lugar,
en el círculo más estrecho de
amistades (que normalmente
comparten un mismo ambiente
social y cultural), el «mensaje Opus
Dei» penetró de modo prioritario en
los millieux intelectuales, aunque
con el tiempo se ha llegado a los
demás ambientes. Apuntemos
también que tampoco aquí se cumple
la «leyenda»: son los profesores, los
hombres de cultura (que de
ordinario no gozan de una posición
desahogada) quienes tienen cierta



prevalencia en la Obra: no los
«capitalistas», los profesionales ricos,
los hombres de negocios, como se
cree y se escribe.

Es también significativo que, por no
salir de Roma, entre las «obras de la
Obra» haya residencias de
estudiantes universitarios (la mayor
parte de origen modesto, como
señalamos al hablar de Pamplona),
pero también residencias para
obreros y artesanos en formación; y
que hay Centros tanto en los barrios
acomodados como en los populares.

Una realidad como, por citar un
ejemplo de los mil casos posibles, el
Instituto rural Valle Grande, que es
una de las más importantes
entidades americanas en favor de los
campesinos más pobres del Perú, y
que está gestionada en gran parte
por campesinos que -como tantos
otros- pertenecen al Opus Dei.



«Recordad que de cien almas, nos
interesan las cien. La del indio de los
Andes tanto como la del hombre de
negocios de Wall Street; la del ama de
casa tanto como la del premio Nobel
de astrofisica».

Esta indicación del fundador me
pareció una de las más presentes en
las actividades de la Prelatura. Así lo
prueba también el hecho de que
muchos ataques provengan de los
que -tanto dentro como fuera de la
Iglesia- les acusan de no hacer
«opciones preferenciales» en el
apostolado, de dirigirse a todos con
la misma atención, sin excluir a
priori a nadie; y sin pedir a nadie
que trabaje en algo distinto de lo que
hace, ya sea «capitalista» o
«proletario». Rechazan así los
esquemas demagógicos (carentes de
cualquier justificación en el Nuevo
Testamento, que está a años-luz de
tabúes modernos como los
marxistas), difundidos también en



ambientes cristianos y que
confunden la pobreza «económica»
con la pobreza «evangélica».

Desde una perspectiva cristiana, no
hay «pobres» más necesitados de
ayuda espiritual que tantos ricos. La
simple «pobreza» de bienes
materiales no es salvífica por sí
misma; todo depende no del rédito
sino de la actitud del corazón. Sólo
en las fábulas edificantes para
gauchistes ingenuos, el que carece de
medios económicos es siempre
bueno, pacífico, altruista. Dice Peter
Berglar: «tratar con caridad sólo a los
"pobres" es una deformación del
espíritu cristiano, desde el momento
que los "ricos" -como sabemos por el
evangelio- tienen una necesidad
particular de la gracia de Dios para
salvarse. Y, por consiguiente, están
más necesitados de la caridad del
prójimo».



Una perspectiva «humana,
demasiado humana» (del tipo «clases
hegemónicas», «clases inferiores»)
insidió la visión religiosa, que por el
contrario todo lo juzga en términos
de gracia y de pecado, de caridad y
de egoísmo, de desprendimiento y de
avaricia.

Con palabras de Oscar Cullmann: «el
evangelio no llama a los pobres a la
sublevación, sino a los ricos a la
responsabilidad. Al recordar que
todos, sea cual fuere su posición
económica, necesitan el
arrepentimiento y el perdón, la
"revolución" de Jesús no es
superficial como la de los ideólogos
modernos: llega hasta el fondo,
advierte que la sociedad no mejorará
si cada uno -sea pobre o rico- no
mejora personalmente». No
olvidemos que un revolucionario, en
sentido sociopolítico, es una persona
que «quiere cambiarlo todo y a todos,
salvo a sí mismo». Uno dispuesto



siempre a recitar el mea culpa, pero
golpeando el pecho de los demás.

A este propósito decía Escrivá:
«Jesucristo en la cruz no extendió
sólo el brazo derecho o el izquierdo:
extendió los dos».

Pero no creáis que todos acepten esta
universalidad de la salvación:
algunos clericales «del brazo
izquierdo» se lamentan (y algo más
que lamentarse) porque querrían el
monopolio de la atención para sus
protegidos, excluyendo a los
seguidores de los del «brazo
derecho».

Lo contrario sucede también, y con
más frecuencia de lo que podría
creerse: no faltan los gritos de
protesta y las acusaciones de los
clericales del «brazo derecho», que
cuando oyen hablar de un
cristianismo que rechaza ser de algo
propio de burgueses (o de
aristócratas), olfatean



inmediatamente demagogia,
populismo, subversión.

Este fuego cruzado es, desde una
perspectiva evangélica, una buena
señal. Como dijo un antiguo Padre de
la Iglesia: «Quien pretenda amar a
todos, será salvado. Pero quien
pretenda agradar a todos, no será
salvado».

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-
quien-viene/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/

	Quién va y quién viene

