opusdei.org

Quién va y quién
viene

Un capitulo del libro "Opus Dei.
Una investigacion" de Vittorio
Messori.

14/10/2024

El periodista italiano Vittorio Messori
redacta en este libro las conclusiones
de su investigacion sobre el Opus Dei.
No se ahorra trabajo en averiguar con
hechos y documentos las verdades que
se esconden detras de ciertas leyendas
sobre esta institucion de la Iglesia.


https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/
https://opusdei.org/es-es/article/opus-dei-una-investigacion/

Ellibro fue redactado poco después de
la beatificacion de su fundador, san
Josemaria, en 1992, por lo que refleja
el ambiente de ese tiempo y las
distintas opiniones que entonces
circulaban sobre el Opus Dei. Estd
escrito en un estilo periodistico y
atractivo.

Llegados a este punto, preveo la
pregunta que yo mismo me planteé:
£coOmo se «prueba» la vocacion, la
llamada especifica al Opus Dei?
«¢Como se sabe que se ha recibido
esta llamada? El modo mas sencillo -
y el mas frecuente- sucede cuando
una persona entra en relacion de
amistad con otras que ya pertenecen
a la Prelatura, conoce su espiritu y, si
es el caso, comienza a preguntarse si
no séra también su camino. Quienes
juzgan si efectivamente hay
"indicios" de vocacion son los



responsables locales del Opus Dei. En
definitiva, es la Prelatura quien
admite. Como sucede en cualquier
organizacion voluntaria, el Opus Dei
se reserva el derecho de admision.
Libertad por los dos lados: por parte
de quien solicita ser aceptado, y por
parte de la Prelatura de aceptarlo o
no». Asi dice un texto oficial.

Y en el caso de que haya «vocacion» -
o al menos indicios de «vocacion»-,
iquién puede llamar a la puerta para
salir de dudas, y para que otros lo
comprueben de modo objetivo, en la
medida que esto es posible para los
hombres?

La respuesta es muy sencilla: todos.
Hombres y mujeres, solteros, casados
o viudos, de cualquier condicion
social, nacionalidad, raza, con al
menos dieciocho afios pero sin limite
de edad por arriba. Me contaron que
no pocos han entrado en el Opus Dei
con ochenta y con mas anos:



«obreros de la ultima hora», segun
las categorias evangélicas, pero no
por eso rechazados.

Bien sé que -mas aqui que en otros
temas- sospecharéis que he sido
excesivamente benévolo a la hora de
investigar la «leyenda negra» sobre
esta «masoneria blanca».

Permitidme, sin embargo, que sefiale
un hecho objetivo, que he podido
comprobar personalmente, aunque
haya sido «desde fuera». Es cierto
que podrian haberme inducido a
error, seleccionando a las personas
que me presentaban; pero son las
estadisticas actualizadas sobre la
institution las que lo confirman. Esas
estadisticas demuestran que no
estamos ante un grupo exclusivo y
elitista, en el que pueden entrar solo
ricos y poderosos; o, al menos, gente
con posicion desahogada y cierta
relevancia social.



La sorpresa es grande al descubrir
que -como declaro en varias
ocasiones el Cardenal Jaime L. Sin,
arzobispo de Manila- en esa zona
deprimida como son las Filipinas, el
Opus Dei es una de las instituciones
catolicas que no se limita a «ayudar»
a los pobres, sino que hace mucho
mas: los cuentan entre sus miembros
a pleno titulo. O cuando se descubre
que el Opus Dei esta bien implantado
en las favelas y en las villas miseria
de América Latina. O también
cuando se observa al mas de medio
millén de peregrinos -en gran parte
auténticos «proletarios», segun las
viejas categorias: es decir, de
posicion modesta- que cada afio
invade Torreciudad, «el» santuario
del Opus Dei. Y no pocos de esos
desfavorecidos romeros forman
parte del Opus Dei.

Por otra parte, ya vimos que incluso
el malévolo «The Economist»
atribuyo¢ a la Prelatura la nota



minima en cuanto a exclusivity: un
miserable «uno» (calificacion poco
refinada para paladares elitistas),
frente a los «cuatro» y «cinco» de
algunos clubes y asociaciones.

Escuchemos de nuevo a Gomez
Pérez, ensayista informado y todo lo
objetivo que resulta posible a una
persona existencialmente
«comprometida»: «La curva
profesional de los miembros
responde a lo normal: una mayoria
de personas con profesiones u oficios
de los que se suele obtener una
mediana renta; unos pocos de renta
alta y algo mas que unos pocos con
menores rentas. Pero esa
generalizacion, con ser muy amplia,
no serviria, por ejemplo, para
algunos paises americanos, africanos
0 asiaticos, en peores condiciones de
vida. Quiza se pueda decir que existe
una inflacion de profesiones
intelectuales, sobre todo profesores.
Respecto a la profesion, la idea



central que basta para entender el
resto, es que ninguna profesion
honrada es obstaculo para
pertenecer al Opus Dei. El hecho de
estar situado socialmente mas alto no
confiere ningun tipo de privilegio a
los miembros del Opus Dei en el seno
de la institucion. Para lo que se unen
en la Prelatura -la vida interior y el
apostolado- todos son radicalmente
iguales: una misma vocacion y unos
mismos medios de formacion».

En realidad, el porcentaje de
intelectuales, mas elevado que en los
grupos humanos normales, no es un
hecho estadistico casual: parece
derivar de una atencion particular
hacia aquellos ambientes. Por decirlo
con las palabras «oficiales» del texto
de la Postulacién que cité antes: «EI
fin para el que el Sefior la suscitd es
que la gente de todas las categorias
sociales, comenzando por los
intelectuales, para llegar después a
todos...».



El punto 978 de Camino es
significativo al respecto. Citando la
frase de Jesus a sus discipulos
(«Venid detras de mi, y os haré
pescadores de hombres»), Escriva
comenta: «No sin misterio emplea el
Sefior estas palabras: a los hombres -
como a los peces- hay que cogerlos
por la cabeza».

En efecto, hoy es mas superfluo que
nunca sefialar que a través de los
intelectuales llega al resto de la
sociedad la mayoria de las ideas y de
los modos de comportamiento. Como
ha escrito el cardenal Paul Poupard,
presidente del Pontificio Consejo
para la Cultura: «El beato Escriva
dedico siempre la maxima atencion a
los que trabajaban con las ideas y a
los que las transmiten, porque nunca
como en nuestro siglo el problema de
los problemas, para el cristianismo,
es la relacion del evangelio con la
cultura, es la evangelizacion de las
inteligencias».



Junto a esa estrategia, real, existe
también una explicacion practica,
ligada a la historia de la Obra, que
comenzd con un grupo de jovenes
universitarios que siguieron a aquel
extrafo sacerdote. Las primeras
«obras corporativas» en Madrid
fueron una academia y una
residencia para estudiantes, sobre
todo de derecho y arquitectura. Y
como en la institucion se evangeliza
«de igual a igual», difundiendo la
propuesta cristiana, en primer lugar,
en el circulo mas estrecho de
amistades (que normalmente
comparten un mismo ambiente
social y cultural), el «xmensaje Opus
Dei» penetr6 de modo prioritario en
los millieux intelectuales, aunque
con el tiempo se ha llegado a los
demds ambientes. Apuntemos
también que tampoco aqui se cumple
la «Jeyenda»: son los profesores, los
hombres de cultura (que de
ordinario no gozan de una posicion
desahogada) quienes tienen cierta



prevalencia en la Obra: no los
«capitalistas», los profesionales ricos,
los hombres de negocios, como se
cree y se escribe.

Es también significativo que, por no
salir de Roma, entre las «obras de la
Obra» haya residencias de
estudiantes universitarios (la mayor
parte de origen modesto, como
sefialamos al hablar de Pamplona),
pero también residencias para
obreros y artesanos en formacion; y
que hay Centros tanto en los barrios
acomodados como en los populares.

Una realidad como, por citar un
ejemplo de los mil casos posibles, el
Instituto rural Valle Grande, que es
una de las mdas importantes
entidades americanas en favor de los
campesinos mas pobres del Peru, y
que esta gestionada en gran parte
por campesinos que -como tantos
otros- pertenecen al Opus Dei.



«Recordad que de cien almas, nos
interesan las cien. La del indio de los
Andes tanto como la del hombre de
negocios de Wall Street; la del ama de
casa tanto como la del premio Nobel
de astrofisica».

Esta indicacion del fundador me
parecio una de las mds presentes en
las actividades de la Prelatura. Asilo
prueba también el hecho de que
muchos ataques provengan de los
que -tanto dentro como fuera de la
Iglesia- les acusan de no hacer
«opciones preferenciales» en el
apostolado, de dirigirse a todos con
la misma atencion, sin excluir a
priori a nadie; y sin pedir a nadie
que trabaje en algo distinto de lo que
hace, ya sea «capitalista» o
«proletario». Rechazan asi los
esquemas demagaogicos (carentes de
cualquier justificacion en el Nuevo
Testamento, que esta a afios-luz de
tabues modernos como los
marxistas), difundidos también en



ambientes cristianos y que
confunden la pobreza «econdmica»
con la pobreza «evangélica».

Desde una perspectiva cristiana, no
hay «pobres» mas necesitados de
ayuda espiritual que tantos ricos. La
simple «pobreza» de bienes
materiales no es salvifica por si
misma; todo depende no del rédito
sino de la actitud del corazon. Solo
en las fabulas edificantes para
gauchistes ingenuos, el que carece de
medios econdmicos es siempre
bueno, pacifico, altruista. Dice Peter
Berglar: «tratar con caridad solo a los
"pobres" es una deformacion del
espiritu cristiano, desde el momento
que los "ricos" -como sabemos por el
evangelio- tienen una necesidad
particular de la gracia de Dios para
salvarse. Y, por consiguiente, estan
mas necesitados de la caridad del
projimo».



Una perspectiva «<humana,
demasiado humana» (del tipo «clases
hegemonicas», «clases inferiores»)
insidio la vision religiosa, que por el
contrario todo lo juzga en términos
de gracia y de pecado, de caridad y
de egoismo, de desprendimiento y de
avaricia.

Con palabras de Oscar Cullmann: «el
evangelio no llama a los pobres a la
sublevacion, sino a los ricos a la
responsabilidad. Al recordar que
todos, sea cual fuere su posicion
econdmica, necesitan el
arrepentimiento y el perdon, la
"revolucion” de Jesus no es
superficial como la de los idedlogos
modernos: llega hasta el fondo,
advierte que la sociedad no mejorara
si cada uno -sea pobre o rico- no
mejora personalmente». No
olvidemos que un revolucionario, en
sentido sociopolitico, es una persona
que «quiere cambiarlo todo y a todos,
salvo a si mismo». Uno dispuesto



siempre a recitar el mea culpa, pero
golpeando el pecho de los demas.

A este proposito decia Escriva:
«Jesucristo en la cruz no extendid
solo el brazo derecho o el izquierdo:
extendio los dos».

Pero no creais que todos acepten esta
universalidad de la salvacion:
algunos clericales «del brazo
izquierdo» se lamentan (y algo mas
que lamentarse) porque querrian el
monopolio de la atencion para sus
protegidos, excluyendo a los
seguidores de los del «brazo
derecho».

Lo contrario sucede también, y con
mas frecuencia de lo que podria
creerse: no faltan los gritos de
protesta y las acusaciones de los
clericales del «brazo derecho», que
cuando oyen hablar de un
cristianismo que rechaza ser de algo
propio de burgueses (o de
aristocratas), olfatean



inmediatamente demagogia,
populismo, subversion.

Este fuego cruzado es, desde una
perspectiva evangélica, una buena
sefial. Como dijo un antiguo Padre de
la Iglesia: «Quien pretenda amar a
todos, sera salvado. Pero quien
pretenda agradar a todos, no sera
salvado».

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-
quien-viene/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-va-y-quien-viene/

	Quién va y quién viene

