
opusdei.org

¿Quién es Dios como
Creador y Padre?

Catequesis del Santo Padre en el
Año de la Fe.

20/02/2013

Queridos hermanos y hermanas:

El Credo, que comienza calificando a
Dios «Padre omnipotente», como 
meditamos la semana pasada, añade
luego que Él es el «Creador del cielo y
de la tierra», y retoma de este modo
la afirmación con la que comienza la
Biblia. En el primer versículo de la
Sagrada Escritura en efecto se lee:

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130130_sp.html


«Al principio creó Dios el cielo y la
tierra» (Gn 1, 1): es Dios el origen de
todas las cosas y en la belleza de la
creación se despliega su
omnipotencia de Padre que ama.

Dios se manifiesta como Padre en la
creación, en cuanto origen de la vida,
y, al crear, muestra su omnipotencia.
Las imágenes usadas por la Sagrada
Escritura al respecto son muy
sugestivas (cf. Is40, 12; 45, 18; 48, 13; 
Sal 104, 2.5; 135, 7; Pr 8, 27-29; Jb 38–
39). Él, como un Padre bueno y
poderoso, cuida de todo aquello que
ha creado con un amor y una
fidelidad que nunca decae, dicen
repetidamente los Salmos (cf. Sal 57,
11; 108, 5; 36, 6). Así, la creación se
convierte en espacio donde conocer y
reconocer la omnipotencia del Señor
y su bondad, y llega a ser
llamamiento a nuestra fe de
creyentes para que proclamemos a
Dios como Creador. «Por la fe —
escribe el autor de la Carta a los



Hebreos— sabemos que el universo
fue configurado por la Palabra de
Dios, de manera que lo visible
procede de lo invisible» (11, 3). La fe,
por lo tanto, implica saber reconocer
lo invisible distinguiendo sus huellas
en el mundo visible. El creyente
puede leer el gran libro de la
naturaleza y entender su lenguaje
(cf. Sal 19, 2-5); pero es necesaria la
Palabra de revelación, que suscita la
fe, para que el hombre pueda llegar a
la plena consciencia de la realidad de
Dios como Creador y Padre. En el
libro de la Sagrada Escritura la
inteligencia humana puede
encontrar, a la luz de la fe, la clave de
interpretación para comprender el
mundo. En particular, ocupa un
lugar especial el primer capítulo del
Génesis, con la solemne presentación
de la obra creadora divina que se
despliega a lo largo de siete días: en
seis días Dios realiza la creación y el
séptimo día, el sábado, concluye toda
actividad y descansa. Día de la



libertad para todos, día de la
comunión con Dios. Y así, con esta
imagen, el libro del Génesis nos
indica que el primer pensamiento de
Dios era encontrar un amor que
respondiera a su amor. El segundo
pensamiento es crear un mundo
material donde situar este amor,
estas criaturas que le correspondan
en libertad. Tal estructura, por lo
tanto, hace que el texto esté
caracterizado por algunas
repeticiones significativas. Por
ejemplo, se repite seis veces la frase:
«Vio Dios que era bueno» (vv.
4.10.12.18.21.25), para concluir, la
séptima vez, después de la creación
del hombre: «Vio Dios todo lo que
había hecho, y era muy bueno» (v.
31). Todo lo que Dios crea es bello y
bueno, impregnado de sabiduría y de
amor; la acción creadora de Dios trae
orden, introduce armonía, dona
belleza. En el relato del Génesis
emerge luego que el Señor crea con
su Palabra: en el texto se lee diez



veces la expresión «Dijo Dios» (vv.
3.6.9.11.14.20.24.26.28.29). Es la
palabra, elLogos de Dios, lo que está
en el origen de la realidad del
mundo; y al decir: «Dijo Dios», fue
así, subraya el poder eficaz de la
Palabra divina. El Salmista canta de
esta forma: «La Palabra del Señor
hizo el cielo; el aliento de su boca, sus
ejércitos... porque Él lo dijo, y existió;
Él lo mandó y todo fue creado» (33,
6.9). La vida brota, el mundo existe,
porque todo obedece a la Palabra
divina.

Pero hoy nuestra pregunta es: en la
época de la ciencia y de la técnica,
¿tiene sentido todavía hablar de
creación? ¿Cómo debemos
comprender las narraciones del 
Génesis? La Biblia no quiere ser un
manual de ciencias naturales; quiere
en cambio hacer comprender la
verdad auténtica y profunda de las
cosas. La verdad fundamental que
nos revelan los relatos del Génesis es



que el mundo no es un conjunto de
fuerzas entre sí contrastantes, sino
que tiene su origen y su estabilidad
en el Logos, en la Razón eterna de
Dios, que sigue sosteniendo el
universo. Hay un designio sobre el
mundo que nace de esta Razón, del
Espíritu creador. Creer que en la
base de todo exista esto, ilumina
cualquier aspecto de la existencia y
da la valentía para afrontar con
confianza y esperanza la aventura de
la vida. Por lo tanto, la Escritura nos
dice que el origen del ser, del mundo,
nuestro origen no es lo irracional y la
necesidad, sino la razón y el amor y
la libertad. De ahí la alternativa: o
prioridad de lo irracional, de la
necesidad, o prioridad de la razón, de
la libertad, del amor. Nosotros
creemos en esta última posición.

Pero quisiera decir una palabra
también sobre aquello que es el
vértice de toda la creación: el
hombre y la mujer, el ser humano, el



único «capaz de conocer y amar a su
Creador» (const. past.Gaudium et
spes, 12). El Salmista, mirando a los
cielos, se pregunta: «Cuando
contemplo el cielo, obra de tus dedos,
la luna y las estrellas que has creado.
¿Qué es el hombre para que te
acuerdes de él, el ser humano, para
mirar por él?» (8, 4-5). El ser
humano, creado con amor por Dios,
es algo muy pequeño ante la
inmensidad del universo. A veces,
mirando fascinados las enormes
extensiones del firmamento, también
nosotros hemos percibido nuestra
limitación. El ser humano está
habitado por esta paradoja: nuestra
pequeñez y nuestra caducidad
conviven con la grandeza de aquello
que el amor eterno de Dios ha
querido para nosotros.

Los relatos de la creación en el Libro
del Génesis nos introducen también
en este misterioso ámbito,
ayudándonos a conocer el proyecto

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


de Dios sobre el hombre. Antes que
nada afirman que Dios formó al
hombre con el polvo de la tierra (cf. 
Gn 2, 7). Esto significa que no somos
Dios, no nos hemos hecho solos,
somos tierra; pero significa también
que venimos de la tierra buena, por
obra del Creador bueno. A esto se
suma otra realidad fundamental: 
todos los seres humanos son polvo,
más allá de las distinciones obradas
por la cultura y la historia, más allá
de toda diferencia social; somos una
única humanidad plasmada con la
única tierra de Dios. Hay, luego, un
segundo elemento: el ser humano se
origina porque Dios sopla el aliento
de vida en el cuerpo modelado de la
tierra (cf. Gn 2, 7). El ser humano está
hecho a imagen y semejanza de Dios
(cf. Gn 1, 26-27).Todos, entonces,
llevamos en nosotros el aliento vital
de Dios, y toda vida humana —nos
dice la Biblia— está bajo la especial
protección de Dios. Esta es la razón
más profunda de la inviolabilidad de



la dignidad humana contra toda
tentación de valorar a la persona
según criterios utilitaristas y de
poder. El ser a imagen y semejanza
de Dios indica luego que el hombre
no está cerrado en sí mismo, sino que
tiene una referencia esencial en Dios.

En los primeros capítulos del Libro
del Génesis encontramos dos
imágenes significativas: el jardín con
el árbol del conocimiento del bien y
del mal y la serpiente (cf. 2, 15-17; 3,
1-5). El jardín nos dice que la
realidad en la que Dios puso al ser
humano no es una foresta salvaje,
sino un lugar que protege, nutre y
sostiene; y el hombre debe reconocer
el mundo no como propiedad que se
puede saquear y explotar, sino como
don del Creador, signo de su
voluntad salvífica, don que se ha de
cultivar y custodiar, que se debe
hacer crecer y desarrollar en el
respeto, en la armonía, siguiendo en
él los ritmos y la lógica, según el



designio de Dios (cf. Gn 2, 8-15). La
serpiente es una figura que deriva de
los cultos orientales de la fecundidad,
que fascinaban a Israel y constituían
una constante tentación de
abandonar la misteriosa alianza con
Dios. A la luz de esto, la Sagrada
Escritura presenta la tentación que
sufrieron Adán y Eva como el núcleo
de la tentación y del pecado. ¿Qué
dice, en efecto, la serpiente? No niega
a Dios, pero insinúa una pregunta
solapada: «¿Conque Dios os ha dicho
que no comáis de ningún árbol del
jardín?» (Gn 3, 2). De este modo la
serpiente suscita la sospecha de que
la alianza con Dios es como una
cadena que ata, que priva de la
libertad y de las cosas más bellas y
preciosas de la vida. La tentación se
convierte en la de construirse solos el
mundo donde se vive, de no aceptar
los límites de ser creatura, los límites
del bien y del mal, de la moralidad; la
dependencia del amor creador de
Dios se ve como un peso del que hay



que liberarse. Este es siempre el
núcleo de la tentación. Pero cuando
se desvirtúa la relación con Dios, con
una mentira, poniéndose en su lugar,
todas las demás relaciones se ven
alteradas. Entonces el otro se
convierte en un rival, en una
amenaza: Adán, después de ceder a
la tentación, acusa inmediatamente a
Eva (cf. Gn 3, 12); los dos se esconden
de la mirada de aquel Dios con quien
conversaban en amistad (cf. 3, 8-10);
el mundo ya no es el jardín donde se
vive en armonía, sino un lugar que
se ha de explotar y en el cual se
encubren insidias (cf. 3, 14-19); la
envidia y el odio hacia el otro entran
en el corazón del hombre: ejemplo de
ello es Caín que mata al propio
hermano Abel (cf. 4, 3-9). Al ir contra
su Creador, en realidad el hombre va
contra sí mismo, reniega de su origen
y por lo tanto de su verdad; y el mal
entra en el mundo, con su penosa
cadena de dolor y de muerte. Cuanto
Dios había creado era bueno, es más,



muy bueno; después de esta libre
decisión del hombre a favor de la
mentira contra la verdad, el mal
entra en el mundo.

De los relatos de la creación, quisiera
poner de relieve una última
enseñanza: el pecado engendra
pecado y todos los pecados de la
historia están vinculados entre sí.
Este aspecto nos impulsa a hablar del
llamado «pecado original». ¿Cuál es
el significado de esta realidad, difícil
de comprender? Desearía solamente
mencionar algún elemento. Antes
que nada debemos considerar que
ningún hombre está cerrado en sí
mismo, nadie puede vivir solo de sí y
para sí; nosotros recibimos la vida de
otro y no sólo en el momento del
nacimiento, sino cada día. El ser
humano es relación: yo soy yo mismo
sólo en el tú y a través del tú, en la
relación del amor con el Tú de Dios y
el tú de los demás. Pues bien, el
pecado consiste en enturbiar o



destruir la relación con Dios, esta es
su esencia: destruir la relación con
Dios, la relación fundamental,
situarse en el lugar de Dios.
ElCatecismo de la Iglesia católica
afirma que con el primer pecado el
hombre «hizo la elección de sí mismo
contra Dios, contra las exigencias de
su estado de creatura y, por tanto,
contra su propio bien» (n. 398).
Alterada la relación fundamental, se
comprometen o se destruyen
también los demás polos de la
relación, el pecado arruina las
relaciones, así arruina todo, porque
nosotros somos relación. Ahora, si la
estructura relacional de la
humanidad está turbada desde el
inicio, todo hombre entra en un
mundo marcado por esta alteración
de las relaciones, entra en un mundo
turbado por el pecado, del cual es
marcado personalmente; el pecado
inicial menoscaba e hiere la
naturaleza humana (cf. Catecismo de
la Iglesia católica, 404-406). Y el

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


hombre por sí solo, uno solo, no
puede salir de esta situación, no
puede redimirse solo; solamente el
Creador mismo puede restaurar las
justas relaciones. Sólo si Aquél de
quien nos hemos alejado viene a
nosotros y nos tiende la mano con
amor, las justas relaciones pueden
reanudarse. Esto acontece en
Jesucristo, que realiza exactamente
el itinerario inverso del que hizo
Adán, como describe el himno en el
segundo capítulo de la Carta de San
Pablo a los Filipenses (2, 5-11): así
como Adán no reconoce que es
creatura y quiere ponerse en el lugar
de Dios, Jesús, el Hijo de Dios, está en
en una relación filial perfecta con el
Padre, se abaja, se convierte en
siervo, recorre el camino del amor
humillándose hasta la muerte de
cruz, para volver a poner en orden
las relaciones con Dios. La Cruz de
Cristo se convierte de este modo en el
nuevo árbol de la vida.



Queridos hermanos y hermanas,
vivir de fe quiere decir reconocer la
grandeza de Dios y aceptar nuestra
pequeñez, nuestra condición de
creaturas dejando que el Señor la
colme con su amor y crezca así
nuestra verdadera grandeza. El mal,
con su carga de dolor y de
sufrimiento, es un misterio que la luz
de la fe ilumina, que nos da la
certeza de poder ser liberados de él:
la certeza de que es bueno ser
hombre.

* * *

Saludo cordialmente a los peregrinos
de lengua española, en particular al
grupo y a la Delegación de la Guardia
Civil, con el Arzobispo castrense, el
Señor Ministro del Interior y el
Director General de ese Cuerpo, que
ruega a la Virgen del Pilar la fuerza
espiritual necesaria para su
importante servicio a la sociedad
española. Y saludo igualmente a los



peregrinos venidos de España, Chile,
México y otros países
latinoamericanos. Que la fe en Dios,
Padre y Creador, sea para todos
fuente de serenidad y esperanza.

Muchas gracias.

© Copyright 2013 - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/quien-es-dios-
como-creador-y-padre/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/quien-es-dios-como-creador-y-padre/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-es-dios-como-creador-y-padre/
https://opusdei.org/es-es/article/quien-es-dios-como-creador-y-padre/

	¿Quién es Dios como Creador y Padre?

