
opusdei.org

Proselitismo (Voz del
diccionario de San
Josemaría Escrivá de
Balaguer)

Voz «Proselitismo» del
Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, que
aborda la figura y la
predicación del fundador del
Opus Dei desde una doble
perspectiva: una biográfico-
histórica y otra teológico-
espiritual, con el objeto de
facilitar el conocimiento de su
personalidad y de su mensaje.



18/04/2018

Más información

- Monte Carmelo edita el diccionario
biográfico y teológico-espiritual de
San Josemaría (29 de octubre de
2013)

- Versión digital del Diccionario de
san Josemaría (6 de enero de 2015)

- Entrevista a Mercedes Alonso,
investigadora del Centro de Estudios
y Documentación Josemaría Escrivá.

- ¿Cómo es el Diccionario de san
Josemaría? un ejemplo: La voz
"Unidad de vida".

- Descarga en PDF «Proselitismo»
(Voz del diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer)

*****

https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/version-digital-del-diccionario-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/version-digital-del-diccionario-de-san-josemaria/
https://www.sanjosemaria.es/articulo/entrevista-a-mercedes-alonso-diccionario-san-josemaria-escriva
https://www.sanjosemaria.es/articulo/entrevista-a-mercedes-alonso-diccionario-san-josemaria-escriva
https://www.sanjosemaria.es/articulo/entrevista-a-mercedes-alonso-diccionario-san-josemaria-escriva
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Proselitismo-san-josemaria20160723-181433.pdf


1. Presencia y significado del
término en san Josemaría.

2. Apostolado y proselitismo.

3. Derecho y deber.

En el Antiguo y en el Nuevo
Testamento, "prosélito" es el
extranjero convertido al judaísmo
(cfr. Kuhn, 1959, p. 303); a partir de
este sentido, hay Padres de la Iglesia
que lo aplican alguna vez a los
conversos al cristianismo (cfr. San
Justino, Dialogus cum Tryphone, 28, 2;
San Agustín, Contra Faustum, 16, 29).
El proselitismo no es otra cosa que el
"celo por ganar prosélitos" 
(Diccionario de la Real Academia
Española, 2001), lo que equivale para
un cristiano al celo por "ganar almas
para Cristo", según la expresión
paulina (cfr. 1 Co 9, 19-22).

El término "se ha usado
frecuentemente como sinónimo de
actividad misionera [de la



Iglesia]" (CDF, Nota doctrinal acerca
de algunos aspectos de la
Evangelización, 3-XII-2007, n. 12). Los
autores de espiritualidad lo han
empleado ampliamente durante
siglos, tanto que "hacer proselitismo
y difundir la fe cristiana (cristianizar,
evangelizar), se consideraban, hasta
hace poco, la misma cosa" (Mondin,
2001, p. 380). Como ejemplo de este
uso generalizado se pueden evocar
unas palabras de Lacordaire: "como
no hay cristiano sin amor, tampoco
hay cristiano sin
proselitismo" (Lacordaire, 1909, p.
101). Sólo recientemente, ya entrado
el siglo XX, el vocablo ha sido objeto
de polémicas; sin detenerse en ellas,
nos limitaremos a considerar el uso
de esa palabra en san Josemaria.

1. Presencia y significado del
término en san Josemaría

El término proselitismo forma de
hecho parte del vocabulario habitual



de san Josemaría. Aparece ya en sus
anotaciones manuscritas de la
década de 1930 (cfr. CECH, p. 891).
En Camino es el título de un capítulo
(cfr. C, 790-812). Aunque sólo se
encuentra siete veces en las obras
publicadas hasta el momento, sale
otras muchas en los escritos
pendientes de publicación y en la
predicación oral, como se puede ver
por los fragmentos de estas fuentes
reproducidos en los estudios sobre su
vida y su mensaje (cfr. por ejemplo
AVR I, pp. 575-576, donde se cita la 
Instrucción, 1 -IV-1934, dedicada al
tema; AVR III, pp. 284, 338, 487;
Burkhart - López, I, 2010, p. 540).

También son numerosos los textos en
los que, sin mencionar
explícitamente la palabra
proselitismo, se supone el concepto.
Un ejemplo es el primer punto del
capítulo "Proselitismo" de Camino:
"¿No gritaríais de buena gana a la
juventud que bulle alrededor



vuestro: ¡locos!, dejad esas cosas
mundanas que achican el corazón...
y muchas veces lo envilecen..., dejad
eso y venid con nosotros tras el
Amor?" (C, 790). Según Pedro
Rodríguez, este texto deja claro "el
sentido de la palabra «proselitismo»
en la pluma del Autor: es la
propuesta y la invitación a
compañeros y amigos para compartir
el «camino» que se ha descu‐
bierto" (CECH, p. 892).

En el ambiente cultural que circunda
a san Josemaría, al menos en los
primeros decenios de su predicación,
el término tiene una inequívoca
acepción positiva, por lo que se
comprende que no se detenga a
precisar el sentido en que lo emplea.
Lo hará más tarde, al difundirse un
significado negativo -presente en
otros idiomas como el alemán 
(Proselytenmacherei)-, que incluye
connotaciones de engaño o de
coacción, elementos que san



Josemaría excluye de raíz: "Existen
palabras que se vuelven mentirosas.
Hay hoy quienes afirman que hacer
proselitismo no es cosa cristiana, que
el cristiano debe exclusivamente dar
testimonio. ¿Que no es cristiano
hacer proselitismo? Es el Apóstol
quien nos dice que frates ex auditu
(Rm 10, 17), y para oír hace falta
predicar, hacerse entender, insistir.
Si por proselitismo, cambiando el
sentido original de la palabra,
entienden difundir la religión por
medio de una propaganda comercial,
o arrastrar a las almas con la
violencia o con el engaño, tienen
razón: porque Dios no quiere
esclavos, sino amigos e hijos que le
amen en libertad. Pero si por
proselitismo entienden el esfuerzo
apostólico por extender la buena
nueva, por meterse -con delicadeza
pero con verdad- en las vidas de los
demás para hacerles conocer a
Cristo' si piensan que eso no es
cristiano, es que del cristianismo no



conocen nada más que el nombre" 
(Carta 24-X-1965, n. 61: Burkhart -
López, I, 2010, p. 540).

San Josemaría valora el silencioso
testimonio de una conducta íntegra,
pero considera que no basta la mera
presencia para llevar a cabo la
misión apostólica. Es preciso
procurar diligentemente, por medio
de la oración, del ejemplo y de la
palabra convincente y alentadora,
que los demás sigan a Cristo. Se fija
en la expresión "compelle intrare" (Le
14, 23), "obliga a entrar", que el Señor
pone en boca del padre de familia
cuando envía a su siervo a los
caminos para llamar a los invitados a
las bodas. San Josemaría lo entiende
como "una invitación, una ayuda a
decidirse, nunca -ni de lejos- una
coacción" (Carta 24-X-1942, n. 9:
Burkhart - López, II, 2011, p. 271). La
"santa coacción" mencionada en 
Camino, 387, es ese mismo "compelle
intrare' respetuoso de la libertad: "no



es como un empujón material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estímulo espiritual de vuestra
oración y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el cúmulo de sacrificios, que sabéis
ofrecer la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios (...).
Añadid, a todo esto, vuestro garbo y
vuestra simpatía human, y
tendremos el contenido del compelle
intrare" (Carta 24-X-1942, n. 9:
Burkhart López, II, 2011, p. 271). "Si
meditamos el Evangelio y
ponderamos las enseñanzas de Jesús,
no confundiremos esas órdenes 
[compelle intrare] con la coacción.
Ved de qué modo Cristo insinúa
siempre: sí quieres ser perfecto..., si
alguno quiere ver pos de mí... Ese 
compelle intrare no entraña violencia
física ni moral: refleja el ímpetu del
ejemplo cristiano, que muestra en su
proceder la fuerza de Dios: mirad
cómo atrae el Padre: deleita
enseñando, no imponiendo la



necesidad. Así atrae hacia Él (San
Agustín, In loannís Evangelium, 26,
7)" (AD, 37).

2. Apostolado y proselitismo

El envío del Espíritu Santo en Pente‐
costés para atraer a todos los
hombres y mujeres a Cristo
formando la Iglesia, suscitó la
cooperación de los apóstoles en el
anuncio de la Resurrección, la
llamada a la conversión y los
bautismos. Meditando esta realidad,
san Josemaría considera que el
cristiano ha de cooperar con el
Paráclito en la misión, que se
prolonga durante la historia, de
llevar a "todos, con Pedro, a Jesús por
María" (ECR 139). Esa cooperación la
designa con los nombres
tradicionales de "apostolado" y de
"proselitismo". En general, el
apostolado es anunciar a Cristo y el
proselitismo invitar a otros a
incorporarse a la Iglesia Católica o, si



ya forman parte de ella, a asumir con
integridad las exigencias de la
vocación cristiana, especialmente la
del apostolado, de modo que se
conviertan a su vez en apóstoles:
hacer proselitismo es ser "apóstol de
apóstoles" (cfr. C, 811, 920; 18,202; F,
871; ECR 1, 147). Tomados en este
sentido general, apostolado y proseli
tismo son conceptos muy próximos,
pues de anunciar a Cristo
(apostolado) a proponer la
incorporación a la Iglesia o la cohe‐
rencia plena con la vocación
cristiana a la santidad y al
apostolado (proselitismo), el paso es
breve. De ahí que bastantes textos de
san Josemaría sobre el uno se
puedan aplicar también al otro.

Estos términos se encuentran
también en las obras de san
Josemaría con un sentido específico
referido a la concreción apostólica de
difundir el espíritu de santificación
en medio del mundo, que Dios le hizo



ver en 1928, y al desarrollo del Opus
Dei para vivir y propagar ese
espíritu. Tomados en este sentido
específico, el apostolado y el
proselitismo están tan próximos
como cuando los emplea en el
sentido general al que nos acabamos
de referir. Esto se explica si se tiene
presente que el apostolado que
impulsa san Josemaría consiste en
procurar que los fieles corrientes
tomen conciencia de su vocación
cristiana y se decidan a vivirla
coherentemente en medio del
mundo; y que el proselitismo que
promueve consiste en proponer eso
mismo, pero con un espíritu propio y
unos determinados medios y modos,
de forma que cuando plantea la
incorporación al Opus Dei,
simplemente está ofreciendo un
espíritu y unos medios para
responder a la llamada universal a la
santidad y al apostolado sin
abandonar el propio lugar en el
mundo. En ningún caso considera el



proselitismo como una labor 
particularista, porque su fin no es
formar un grupo cerrado sino servir
a todas las personas -"de cien almas
nos interesan las cien" (S, 183), solía
decir-; ni busca el bien de una parte
(de una institución) por encima o
independientemente del todo (la
Iglesia universal), sino el bien del
todo realizado a través de una parte.
Para san Josemaría no hay dicotomía
entre lo uno y lo otro. El proselitismo
en cuanto llamada al Opus Dei es
siempre edificación de la Iglesia,
porque atraer al Opus Dei es ayudar
a otros cristianos a que vivan
plenamente su vocación a la santidad
en medio del mundo y, por tanto, a
que procuren "ser Iglesia" (AIG, p.
37).

La proximidad entre apostolado y
proselitismo tiene otra manifestación
característica. "Tu apostolado debe
ser una superabundancia de tu vida
«para adentro»" (C, 961), escribe en 



Camino. Lo mismo vale para el
proselitismo. En este caso san
Josemaría hace referencia con
frecuencia no ya a la vida "para
adentro", en general, sino a lo que
constituye el "centro y la raíz" (F, 69)
de esa vida interior: la Eucaristía. El
afán de proselitismo surge de la
unión con Cristo en la Eucaristía, de
ser "alma de Eucaristía", un alma
embebida de los mismos
sentimientos redentores de Cristo
Jesús. Concretamente, el proselitismo
específico que impulsa san Josemaría
se dirige a poner a Cristo en la
entraña de todas las actividades
humanas. Por eso escribe:
"Carísimos: Jesús nos urge. Quiere
que se le alce de nuevo, no en la
Cruz, sino en la gloria de todas las
actividades humanas, para atraer a sí
todas las cosas (Jn 12, 32) (...). Mas,
para cumplir esta Voluntad de
nuestro Rey Cristo, es menester que
tengáis mucha vida interior: que
seáis almas de Eucaristía" 



(Instrucción, 1-IV-1934, nn. 1 y 3:
Burkhart - López, I, 2010, p. 567). De
ahí la recomendación: "Vamos, pues,
a pedir al Señor que nos conceda ser
almas de Eucaristía (...). Y
facilitaremos a los demás la tarea de
reconocer a Cristo, contribuiremos a
ponerlo en la cumbre de todas las
actividades humanas" (ECP, 156).

3. Derecho y deber

La doctrina cristiana enseña que
"toda persona tiene derecho a
escuchar la «Buena Nueva» de Dios
que se revela y se da en Cristo, para
realizar en plenitud la propia
vocación" (RMi, 46). "A este derecho
le corresponde el deber de evan‐
gelizar" (Congregación para la
Doctrina de la Fe, 2007, n. 2), que no
consiste sólo en exponer el Evangelio
a otros sino también en "favorecer su
conversión a Cristo y a la fe católica" 
(ibidem). Los documentos que se
acaban de citar expresan una



doctrina perenne, que se encuentra
también en san Josemaría. El
apostolado y el proselitismo
cristianos son para él un derecho y
un deber. "Tú, por cristiano, tienes el
derecho y el deber de provocar, en
las almas, la crisis saludable de que
vivan cara a Dios" (F, 948). Este
derecho y este deber se refieren no
sólo al proselitismo en sentido
general, es decir, a la atracción hacia
la Iglesia, sino también con respecto
a la propia vocación específica.
"Proselitismo. -¿Quién no tiene
hambre de perpetuar su
apostolado?" (C, 809). En las
enseñanzas de san Josemaría, "la
dimensión «proselitismo» es
connatural a la pluralidad de
carismas e instituciones en la
Iglesia" (CECH, p. 907).

El proselitismo es para san Josemaría
muestra clara de amor a Dios y al
prójimo, "señal cierta del celo
verdadero" (C, 793), "señal cierta de



tu entregamiento" (C, 810). No
concibe que se pueda seguir a Cristo
por un determinado camino de
santificación sin el deseo de atraer a
otros a ese mismo camino: "¡Cómo
me duele que un sacerdote o un
religioso no busque vocaciones para
el seminario diocesano o para su
noviciado! Casi siempre es señal de
que ellos mismos no están contentos
de su vocación (...). En cambio,
cuando se ama esa predilección de
Dios, que nos invita a colaborar con
El, a corredimir, entonces (...) se
tiene, no deseo, ¡hambre de pegar esa
locura a otros! (...) Porque el bien, de
suyo, es difusivo. Si yo gozo de un
beneficio, necesariamente tendré
deseos eficaces de que otros vengan
a participar de esa misma
felicidad" (palabras de la predicación
oral, 29-XII-1959, citadas en Burkhart
- López, III, cap. 6o, 2.2.2). Recor‐
dando la exclamación de Jesús,
repetida frecuentemente a modo de
jaculatoria: Ignem veni mittere in



terram, et quid volo nisi ut
accendatur? (Lc 12, 49), fuego he
venido a traer a la tierra, y ¿qué he
de querer sino que arda?, exhorta a
contemplar el Amor que inflama el
Corazón de Cristo y a desear que
prenda en la propia alma: "dejemos
que su impulso mueva nuestras
vidas, sintamos la ilusión de llevar el 
fuego divino de un extremo a otro del
mundo, de darlo a conocer a quienes
nos rodean: para que también ellos
conozcan la paz de Cristo y, con ella,
encuentren la felicidad" (ECP, 170).

En su predicación, se detiene en los
pasajes evangélicos de las pescas
milagrosas para escuchar la voz de
Jesús -"mar adentro y echad vuestras
redes para la pesca" (Lc 5, 4; C, 792)-
como una invitación perentoria a ser
"pescadores de hombres" (Mt 4, 19;
título de un capítulo de Surco). "¿Y
será lícito meterse de ese modo en la
vida de los demás? Es necesario.
Cristo se ha metido en nuestra vida



sin pedirnos permiso. Así actuó
también con los primeros discípulos: 
pasando por la ribera del mar de
Galilea vio a Simón y a su hermano
Andrés, echando las redes en el mar,
pues eran pescadores. Y les dijo Jesús:
seguidme, y haré que vengáis a ser
pescadores de hombres (Mc 1, 16-17).
Cada uno conserva la libertad, la
falsa libertad, de responder que no a
Dios, como aquel joven cargado de
riquezas (cfr. Lc 18, 23), de quien nos
habla San Lucas. Pero el Señor y
nosotros -obedeciéndole: id y enseñad
(Mc 16, 15)- tenemos el derecho y el
deber de hablar de Dios, de este gran
tema humano, porque el deseo de
Dios es lo más profundo que brota en
el corazón del hombre" (ECP, 175). Es
necesaria la acción apostólica, pero
sin olvidar nunca que es Dios quien
llama y que es preciso pedir su
gracia: "La mies es mucha y pocos los
operarios. -«Rogate ergo!» -Rogad,
pues, al Señor de la mies que envíe
operarios a su campo. La oración es



el medio más eficaz de
proselitismo" (C, 800).

Voces relacionadas: Apostolado;
Conciencia; Libertad.

Bibliografía: C, 790-812; CONV, 34-47;
F, 912-986; S, 181-232; Concilio
Vaticano II, Decl. Dignitatis humanae,
1965; Congregación para la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal acerca de
algunos aspectos de la
Evangelización, 3-XII-2007, AAS, 100
(2008), pp. 489-504; Juan Pablo II,
Cart. Enc. Redemptoris missio, 1990;
Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría. Estudio de teología
espiritual, l-lll, Madrid, Rialp,
2010-2013; Karl Georg Kuhn,
"Prosélytos", en ThWNT, VI, 1959, pp.
725-745; Jean-Baptiste Henri
Lacordaire, Pensées choisies, I, París,
Poussielgue, 1909, p. 101; Battista
Mondin, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Roma,



Urbaniana University Press, 2001;
Fernando Ocáriz, "Evangelización,
Proselitismo y ecumenismo", ScrTh,
38 (2006), PP-617-636.

Javier López Díaz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/proselitismo-
voz-del-diccionario-de-san-josemaria-

escriva-de-balaguer/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/proselitismo-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-escriva-de-balaguer/

	Proselitismo (Voz del diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer)

