
opusdei.org

19 de noviembre:
primera Jornada
Mundial de los
pobres

El 19 de noviembre, el Papa
Francisco ha convocado la I
Jornada Mundial de los pobres,
con un mensaje titulado «No
amemos de palabra sino con
obras».

13/11/2017

• Página web oficial de la I Jornada
Mundial de los pobres.

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html
https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html


• Algunas historias y recursos para la
I Jornada Mundial de los pobres:

- Las bienaventuranzas (II):
enriquecerse con la pobreza.

- “A mí me lo hicisteis”: las obras de
misericordia corporales.

- Junto al mayor ‘slum’ de África.

- «Acoger a los necesitados»
(Intención mensual de febrero de
2017).

- Audio de Mons. Javier Echevarría:
Dar de comer al hambriento y dar de
beber al sediento.

- San Josemaría entre los enfermos
de Madrid (1927-1931).

- Basta empezar (2): Dar alimento
para el cuerpo y el alma. Vídeo que
muestra cómo afrontan el problema
del hambre algunas personas de
Rusia y de Filipinas.

https://opusdei.org/document/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/document/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/document/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/document/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/article/karibu-sana-slum-nairobi/
https://opusdei.org/article/intencion-mensual-papa-francisco-acoger-a-los-necesitados/
https://opusdei.org/article/dar-de-comer-al-hambriento-beber-al-sediento/
https://opusdei.org/article/dar-de-comer-al-hambriento-beber-al-sediento/
https://opusdei.org/article/dar-de-comer-al-hambriento-beber-al-sediento/
https://opusdei.org/article/san-josemaria-entre-los-enfermos-de-madrid-1927-1931/
https://opusdei.org/article/san-josemaria-entre-los-enfermos-de-madrid-1927-1931/
https://opusdei.org/article/basta-empezar-2-dar-alimento-para-el-cuerpo-y-el-alma/
https://opusdei.org/article/basta-empezar-2-dar-alimento-para-el-cuerpo-y-el-alma/


- Rohan y Joel, signos de la
misericordia de Dios para los pobres
de Mumbai.

- Del Bronx a la universidad.

- Un tsunami de movilidad social.

*****

1. «Hijos míos, no amemos de
palabra y de boca, sino de verdad y
con obras» (1 Jn 3,18). Estas palabras
del apóstol Juan expresan un
imperativo que ningún cristiano
puede ignorar. La seriedad con la
que el «discípulo amado» ha
transmitido hasta nuestros días el
mandamiento de Jesús se hace más
intensa debido al contraste que
percibe entre las palabras vacías
presentes a menudo en nuestros
labios y los hechos concretos con los
que tenemos que enfrentarnos. El
amor no admite excusas: el que
quiere amar como Jesús amó, ha de
hacer suyo su ejemplo;

https://opusdei.org/article/rohan-y-joel-signos-de-la-misericordia-de-dios-para-los-pobres-de-mumbai/
https://opusdei.org/article/rohan-y-joel-signos-de-la-misericordia-de-dios-para-los-pobres-de-mumbai/
https://opusdei.org/article/rohan-y-joel-signos-de-la-misericordia-de-dios-para-los-pobres-de-mumbai/
https://opusdei.org/article/rosedalecenter-opusdei-bronx-universidad/
https://opusdei.org/article/colegio-meyalli-mexico-educacion-mujeres-pocos-recursos/


especialmente cuando se trata de
amar a los pobres. Por otro lado, el
modo de amar del Hijo de Dios lo
conocemos bien, y Juan lo recuerda
con claridad. Se basa en dos pilares:
Dios nos amó primero (cf. 1 Jn
4,10.19); y nos amó dando todo,
incluso su propia vida (cf. 1 Jn 3,16).

Un amor así no puede quedar sin
respuesta. Aunque se dio de manera
unilateral, es decir, sin pedir nada a
cambio, sin embargo inflama de tal
manera el corazón que cualquier
persona se siente impulsada a
corresponder, a pesar de sus
limitaciones y pecados. Y esto es
posible en la medida en que
acogemos en nuestro corazón la
gracia de Dios, su caridad
misericordiosa, de tal manera que
mueva nuestra voluntad e incluso
nuestros afectos a amar a Dios
mismo y al prójimo. Así, la
misericordia que, por así decirlo,
brota del corazón de la Trinidad



puede llegar a mover nuestras vidas
y generar compasión y obras de
misericordia en favor de nuestros
hermanos y hermanas que se
encuentran necesitados.

2. «Si el afligido invoca al Señor, él lo
escucha» (Sal 34,7). La Iglesia desde
siempre ha comprendido la
importancia de esa invocación. Está
muy atestiguada ya desde las
primeras páginas de los Hechos de
los Apóstoles, donde Pedro pide que
se elijan a siete hombres «llenos de
espíritu y de sabiduría» (6,3) para
que se encarguen de la asistencia a
los pobres. Este es sin duda uno de
los primeros signos con los que la
comunidad cristiana se presentó en
la escena del mundo: el servicio a los
más pobres. Esto fue posible porque
comprendió que la vida de los
discípulos de Jesús se tenía que
manifestar en una fraternidad y
solidaridad que correspondiese a la
enseñanza principal del Maestro, que



proclamó a los pobres como 
bienaventurados y herederos del
Reino de los cielos (cf. Mt 5,3).

«Vendían posesiones y bienes y los
repartían entre todos, según la
necesidad de cada uno» (Hch 2,45).
Estas palabras muestran claramente
la profunda preocupación de los
primeros cristianos. El evangelista
Lucas, el autor sagrado que más
espacio ha dedicado a la
misericordia, describe sin retórica la
comunión de bienes en la primera
comunidad. Con ello desea dirigirse a
los creyentes de cualquier
generación, y por lo tanto también a
nosotros, para sostenernos en el
testimonio y animarnos a actuar en
favor de los más necesitados. El
apóstol Santiago manifiesta esta
misma enseñanza en su carta con
igual convicción, utilizando palabras
fuertes e incisivas: «Queridos
hermanos, escuchad: ¿Acaso no ha
elegido Dios a los pobres del mundo



para hacerlos ricos en la fe y
herederos del reino, que prometió a
los que le aman? Vosotros, en
cambio, habéis afrentado al pobre. Y
sin embargo, ¿no son los ricos los que
os tratan con despotismo y los que os
arrastran a los tribunales? [...] ¿De
qué le sirve a uno, hermanos míos,
decir que tiene fe, si no tiene obras?
¿Es que esa fe lo podrá salvar?
Supongamos que un hermano o una
hermana andan sin ropa y faltos del
alimento diario, y que uno de
vosotros les dice: “Dios os ampare;
abrigaos y llenaos el estómago”, y no
les dais lo necesario para el cuerpo;
¿de qué sirve? Esto pasa con la fe: si
no tiene obras, por sí sola está
muerta» (2,5-6.14-17).

3. Ha habido ocasiones, sin embargo,
en que los cristianos no han
escuchado completamente este
llamamiento, dejándose contaminar
por la mentalidad mundana. Pero el
Espíritu Santo no ha dejado de



exhortarlos a fijar la mirada en lo
esencial. Ha suscitado, en efecto,
hombres y mujeres que de muchas
maneras han dado su vida en
servicio de los pobres. Cuántas
páginas de la historia, en estos dos
mil años, han sido escritas por
cristianos que con toda sencillez y
humildad, y con el generoso ingenio
de la caridad, han servido a sus
hermanos más pobres.

Entre ellos destaca el ejemplo de
Francisco de Asís, al que han seguido
muchos santos a lo largo de los
siglos. Él no se conformó con abrazar
y dar limosna a los leprosos, sino que
decidió ir a Gubbio para estar con
ellos. Él mismo vio en ese encuentro
el punto de inflexión de su
conversión: «Cuando vivía en el
pecado me parecía algo muy amargo
ver a los leprosos, y el mismo Señor
me condujo entre ellos, y los traté
con misericordia. Y alejándome de
ellos, lo que me parecía amargo se



me convirtió en dulzura del alma y
del cuerpo» (Test 1-3; FF 110). Este
testimonio muestra el poder
transformador de la caridad y el
estilo de vida de los cristianos.

No pensemos sólo en los pobres
como los destinatarios de una buena
obra de voluntariado para hacer una
vez a la semana, y menos aún de
gestos improvisados de buena
voluntad para tranquilizar la
conciencia. Estas experiencias,
aunque son válidas y útiles para
sensibilizarnos acerca de las
necesidades de muchos hermanos y
de las injusticias que a menudo las
provocan, deberían introducirnos a
un verdadero encuentro con los
pobres y dar lugar a un compartir
que se convierta en un estilo de vida.
En efecto, la oración, el camino del
discipulado y la conversión
encuentran en la caridad, que se
transforma en compartir, la prueba
de su autenticidad evangélica. Y esta



forma de vida produce alegría y
serenidad espiritual, porque se toca
con la mano la carne de Cristo. Si
realmente queremos encontrar a
Cristo, es necesario que toquemos su
cuerpo en el cuerpo llagado de los
pobres, como confirmación de la
comunión sacramental recibida en la
Eucaristía. El Cuerpo de Cristo,
partido en la sagrada liturgia, se deja
encontrar por la caridad compartida
en los rostros y en las personas de los
hermanos y hermanas más débiles.
Son siempre actuales las palabras del
santo Obispo Crisóstomo: «Si queréis
honrar el cuerpo de Cristo, no lo
despreciéis cuando está desnudo; no
honréis al Cristo eucarístico con
ornamentos de seda, mientras que
fuera del templo descuidáis a ese
otro Cristo que sufre por frío y
desnudez» (Hom. in Matthaeum,
50,3:PG 58).

Estamos llamados, por lo tanto, a
tender la mano a los pobres, a



encontrarlos, a mirarlos a los ojos, a
abrazarlos, para hacerles sentir el
calor del amor que rompe el círculo
de soledad. Su mano extendida hacia
nosotros es también una llamada a
salir de nuestras certezas y
comodidades, y a reconocer el valor
que tiene la pobreza en sí misma.

4. No olvidemos que para los
discípulos de Cristo, la pobreza es
ante todo vocación para seguir a
Jesús pobre. Es un caminar detrás de
él y con él, un camino que lleva a la
felicidad del reino de los cielos (cf. 
Mt 5,3; Lc 6,20). La pobreza significa
un corazón humilde que sabe
aceptar la propia condición de
criatura limitada y pecadora para
superar la tentación de
omnipotencia, que nos engaña
haciendo que nos creamos
inmortales. La pobreza es una
actitud del corazón que nos impide
considerar el dinero, la carrera, el
lujo como objetivo de vida y



condición para la felicidad. Es la
pobreza, más bien, la que crea las
condiciones para que nos hagamos
cargo libremente de nuestras
responsabilidades personales y
sociales, a pesar de nuestras
limitaciones, confiando en la
cercanía de Dios y sostenidos por su
gracia. La pobreza, así entendida, es
la medida que permite valorar el uso
adecuado de los bienes materiales, y
también vivir los vínculos y los
afectos de modo generoso y
desprendido (cf. Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 25-45).

Sigamos, pues, el ejemplo de san
Francisco, testigo de la auténtica
pobreza. Él, precisamente porque
mantuvo los ojos fijos en Cristo, fue
capaz de reconocerlo y servirlo en
los pobres. Si deseamos ofrecer
nuestra aportación efectiva al
cambio de la historia, generando un
desarrollo real, es necesario que
escuchemos el grito de los pobres y

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


nos comprometamos a sacarlos de su
situación de marginación. Al mismo
tiempo, a los pobres que viven en
nuestras ciudades y en nuestras
comunidades les recuerdo que no
pierdan el sentido de la pobreza
evangélica que llevan impresa en su
vida.

5. Conocemos la gran dificultad que
surge en el mundo contemporáneo
para identificar de forma clara la
pobreza. Sin embargo, nos desafía
todos los días con sus muchas caras
marcadas por el dolor, la
marginación, la opresión, la
violencia, la tortura y el
encarcelamiento, la guerra, la
privación de la libertad y de la
dignidad, por la ignorancia y el
analfabetismo, por la emergencia
sanitaria y la falta de trabajo, el
tráfico de personas y la esclavitud, el
exilio y la miseria, y por la migración

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html


forzada. La pobreza tiene el rostro de
mujeres, hombres y niños explotados
por viles intereses, pisoteados por la
lógica perversa del poder y el dinero.
Qué lista inacabable y cruel nos
resulta cuando consideramos la
pobreza como fruto de la injusticia
social, la miseria moral, la codicia de
unos pocos y la indiferencia
generalizada.

Hoy en día, desafortunadamente,
mientras emerge cada vez más la
riqueza descarada que se acumula en
las manos de unos pocos
privilegiados, con frecuencia
acompañada de la ilegalidad y la
explotación ofensiva de la dignidad
humana, escandaliza la propagación
de la pobreza en grandes sectores de
la sociedad entera. Ante este
escenario, no se puede permanecer
inactivos, ni tampoco resignados. A
la pobreza que inhibe el espíritu de
iniciativa de muchos jóvenes,
impidiéndoles encontrar un trabajo;



a la pobreza que adormece el sentido
de responsabilidad e induce a
preferir la delegación y la búsqueda
de favoritismos; a la pobreza que
envenena las fuentes de la
participación y reduce los espacios
de la profesionalidad, humillando de
este modo el mérito de quien trabaja
y produce; a todo esto se debe
responder con una nueva visión de
la vida y de la sociedad.

Todos estos pobres —como solía
decir el beato Pablo VI— pertenecen
a la Iglesia por «derecho
evangélico» (Discurso en la apertura
de la segunda sesión del Concilio
Ecuménico Vaticano II, 29 septiembre
1963) y obligan a la opción
fundamental por ellos. Benditas las
manos que se abren para acoger a los
pobres y ayudarlos: son manos que
traen esperanza. Benditas las manos
que vencen las barreras de la
cultura, la religión y la nacionalidad
derramando el aceite del consuelo en

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html


las llagas de la humanidad. Benditas
las manos que se abren sin pedir
nada a cambio, sin «peros» ni
«condiciones»: son manos que hacen
descender sobre los hermanos la
bendición de Dios.

6. Al final del Jubileo de la
Misericordia quise ofrecer a la Iglesia
la Jornada Mundial de los Pobres,
para que en todo el mundo las
comunidades cristianas se
conviertan cada vez más y mejor en
signo concreto del amor de Cristo por
los últimos y los más necesitados.
Quisiera que, a las demás Jornadas
mundiales establecidas por mis
predecesores, que son ya una
tradición en la vida de nuestras
comunidades, se añada esta, que
aporta un elemento delicadamente
evangélico y que completa a todas en
su conjunto, es decir, la predilección
de Jesús por los pobres.



Invito a toda la Iglesia y a los
hombres y mujeres de buena
voluntad a mantener, en esta
jornada, la mirada fija en quienes
tienden sus manos clamando ayuda y
pidiendo nuestra solidaridad. Son
nuestros hermanos y hermanas,
creados y amados por el Padre
celestial. Esta Jornada tiene como
objetivo, en primer lugar, estimular a
los creyentes para que reaccionen
ante la cultura del descarte y del
derroche, haciendo suya la cultura
del encuentro. Al mismo tiempo, la
invitación está dirigida a todos,
independientemente de su confesión
religiosa, para que se dispongan a
compartir con los pobres a través de
cualquier acción de solidaridad,
como signo concreto de fraternidad.
Dios creó el cielo y la tierra para
todos; son los hombres, por
desgracia, quienes han levantado
fronteras, muros y vallas,
traicionando el don original



destinado a la humanidad sin
exclusión alguna.

7. Es mi deseo que las comunidades
cristianas, en la semana anterior a la 
Jornada Mundial de los Pobres, que
este año será el 19 de noviembre,
Domingo XXXIII del Tiempo
Ordinario, se comprometan a
organizar diversos momentos de
encuentro y de amistad, de
solidaridad y de ayuda concreta.
Podrán invitar a los pobres y a los
voluntarios a participar juntos en la
Eucaristía de ese domingo, de tal
modo que se manifieste con más
autenticidad la celebración de la
Solemnidad de Cristo Rey del
universo, el domingo siguiente. De
hecho, la realeza de Cristo emerge
con todo su significado más genuino
en el Gólgota, cuando el Inocente
clavado en la cruz, pobre, desnudo y
privado de todo, encarna y revela la

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri/logo.html


plenitud del amor de Dios. Su
completo abandono al Padre expresa
su pobreza total, a la vez que hace
evidente el poder de este Amor, que
lo resucita a nueva vida el día de
Pascua.

En ese domingo, si en nuestro
vecindario viven pobres que solicitan
protección y ayuda, acerquémonos a
ellos: será el momento propicio para
encontrar al Dios que buscamos. De
acuerdo con la enseñanza de la
Escritura (cf. Gn 18, 3-5; Hb 13,2),
sentémoslos a nuestra mesa como
invitados de honor; podrán ser
maestros que nos ayuden a vivir la fe
de manera más coherente. Con su
confianza y disposición a dejarse
ayudar, nos muestran de modo
sobrio, y con frecuencia alegre, lo
importante que es vivir con lo
esencial y abandonarse a la
providencia del Padre.



8. El fundamento de las diversas
iniciativas concretas que se llevarán
a cabo durante esta Jornada será
siempre la oración. No hay que
olvidar que el Padre nuestro es la
oración de los pobres. La petición del
pan expresa la confianza en Dios
sobre las necesidades básicas de
nuestra vida. Todo lo que Jesús nos
enseñó con esta oración manifiesta y
recoge el grito de quien sufre a causa
de la precariedad de la existencia y
de la falta de lo necesario. A los
discípulos que pedían a Jesús que les
enseñara a orar, él les respondió con
las palabras de los pobres que
recurren al único Padre en el que
todos se reconocen como hermanos.
El Padre nuestro es una oración que
se dice en plural: el pan que se pide
es «nuestro», y esto implica
comunión, preocupación y
responsabilidad común. En esta
oración todos reconocemos la
necesidad de superar cualquier



forma de egoísmo para entrar en la
alegría de la mutua aceptación.

9. Pido a los hermanos obispos, a los
sacerdotes, a los diáconos —que
tienen por vocación la misión de
ayudar a los pobres—, a las personas
consagradas, a las asociaciones, a los
movimientos y al amplio mundo del
voluntariado que se comprometan
para que con esta Jornada Mundial de
los Pobres se establezca una
tradición que sea una contribución
concreta a la evangelización en el
mundo contemporáneo.

Que esta nueva Jornada Mundial se
convierta para nuestra conciencia
creyente en un fuerte llamamiento,
de modo que estemos cada vez más
convencidos de que compartir con
los pobres nos permite entender el
Evangelio en su verdad más
profunda. Los pobres no son un
problema, sino un recurso al cual



acudir para acoger y vivir la esencia
del Evangelio.

Vaticano, 13 de junio de 2017

Memoria de San Antonio de Padua

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/primera-
jornada-mundial-de-los-pobres-papa-

francisco/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/primera-jornada-mundial-de-los-pobres-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/primera-jornada-mundial-de-los-pobres-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/primera-jornada-mundial-de-los-pobres-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/primera-jornada-mundial-de-los-pobres-papa-francisco/

	19 de noviembre: primera Jornada Mundial de los pobres

