opusdei.org

Donde Dios nos
quiere: crear la
unidad de vida (II)

Segunda entrega sobre la
unidad de vida. El autor
reflexiona sobre la necesidad
de aceptar el lugar en el que
Dios nos ha puesto y ahi buscar
Su presencia.

17/02/2017

«Dios es quien obra en vosotros el
querer y el actuar conforme a su
beneplacito», escribe San Pablo a los
filipenses (Flp 2,13). El Sefior es



quien unifica nuestra vida: venimos
de Ely vamos hacia El, y de hecho
nos acompafia muy de cerca en
nuestra peregrinacion terrestre,
nuestro caminar per agrum, a traves
del gran campo del mundo (cfr. Mt
13,38). Jesucristo es «via, veritas et
vita: camino, verdad y vida» (Jn 14,6).
Verdad y vida, comenta san Agustin,
porque es Dios; y camino, porque es
hombre[1]. Esta realidad nos llena de
paz. En nuestra vida, el camino,
alguna vez llano, otras veces mas
accidentado y arduo, no esta tan lejos
de la meta, porque la meta misma
esta ya presente in spe, en la
esperanza, a cada paso. «El mismo,
escribe santo Tomas, es a la vez el
camino y su término. Es el camino
segun su humanidad, el término
segun su divinidad»[2].

Con la Encarnacioén, el Verbo de Dios
«retoma la travesia del desierto
humano pasando por la muerte para
llegar a la resurreccion, llevando



consigo a toda la humanidad a Dios.
Ahora, Jesus ya no esta encerrado en
un espacio y tiempo determinado,
sino que su Espiritu, el Espiritu
Santo, brota de El y entra en nuestros
corazones, uniéndonos asi a Jesus
mismo y, con El, al Padre, al Dios uno
y trino»[3]. La unidad de vida
consiste en esta elevacion de lo
humano al orden sobrenatural; es
una encarnacion de lo divino en lo
humano. Por eso, «si aceptamos
nuestra responsabilidad de hijos
suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El
precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Sefior, que nos
quiere —insisto— muy humanos y muy
divinos, con el emperio diario de



imitarle a El, que es perfectus Deus,
perfectus homo»[4].

«S1 conocieras el don de Dios y quién
es el que te dice: “Dame de beber”, tu
le habrias pedido a él y él te habria
dado agua viva» (Jn 4,10). El Sefior
muestra a la mujer samaritana, en la
sed, su humanidad; y en su promesa
de agua viva, su divinidad. «Sefior,
dame de esa agua, para que no tenga
sed», responde la mujer, que
empieza a entrever como quien le
habla no es un galileo mas. La
samaritana pasa de la suficiencia de
quien cree poder construir su vida
sola, a pedir, balbuceando, el don de
Dios. Solo El puede saciar la sed de
nuestro corazon: resulta imposible
alcanzar a Dios sin Dios, si el Espiritu
no actua para que Cristo viva en
nosotros.

Estar donde Dios nos quiere

«Todo el panorama de nuestra
vocacion cristiana, esa unidad de



vida que tiene como nervio la
presencia de Dios, Padre Nuestro,
puede y debe ser una realidad
diaria»[5]. Esta conviccion llevaba a
san Josemaria, ya en los primeros
anos de la Obra, a «traer muchas
veces a cuento la presencia de Dios,
en conversaciones particulares, en
las charlas comunes, y siempre»[6];
también en su correspondencia:
«Adelante, pues; sobre todo, en la
presencia de Dios. Muy bueno es que
te acostumbres a referir a Fl todas
las cosas, y a darle gracias por
todo»[7].

Junto a la presencia de Dios,
conviccion profunda de que «Dios
esta junto a nosotros de continuo»[8],
para cumplir nuestro deber en la
vida ordinaria hace falta la humildad
de estar alli donde Dios nos ha
colocado. Estar en nuestro sitio,
pasar oculto quiza, ser uno mismo en
la tarea que los demas esperan de
nosotros. La continuidad, la



perseverancia, la obediencia,
esculpen en nosotros un caracter
recio y maduro. Desde la experiencia
de la llamada divina a fundar la Obra
a pesar suyo, san Josemaria insistia
en la humildad que consiste en
querer servir, sin otra ambicion que
la de secundar la gracia divina. Por
contraste, describia un aspecto
pintoresco del afan de cambiar
siempre de sitio que se daba en
ciertos ambientes eclesiales, bien
distinto de la auténtica entrega de la
vida religiosa, que es tan necesaria
en la vida de la Iglesia:

«Tal es mi horror a todo lo que
suponga ambicion humana, aunque
irreprochable, que si Dios en su
misericordia se ha querido servir de
mi, que soy un pecador, para la
fundacion de la Obra, ha sido a pesar
mio. Sabéis qué aversion he tenido
siempre a ese empefio de algunos -
cuando no esta basado en razones
muy sobrenaturales, que la Iglesia



juzga- por hacer nuevas
fundaciones. Me parecia -y me sigue
pareciendo- que sobraban
fundaciones y fundadores: veia el
peligro de una especie de psicosis de
fundacion, que llevaba a crear cosas
innecesarias por motivos que
consideraba ridiculos. Pensaba,
quiza con falta de caridad, que en
alguna ocasion el motivo era lo de
menos: lo esencial era crear algo
nuevo y llamarse fundador»[9].

Coherencia en la vida de cada dia

La vocacidon da un horizonte y a la
vez marca un camino seguro, que se
construye a lo largo de la vida, dia
tras dia. Al empezar no sabiamos lo
que el Sefior nos pediria, pero
deseamos decir siempre que si,
haciendo actual la entrega del
primer dia, cuando lo dimos todo por
amor y para siempre, pues «los
dones y la vocacion de Dios son
irrevocables» (Rm 11,29). La



vocacion, semilla que Dios ha puesto
en nuestros corazones, ha de crecer
para dar luz y calor a muchas almas,
y llegar a ser un arbol frondoso; es
esta una realidad que abraza todo
nuestro ser y toda nuestra vida, y la
unifica: da sentido, seguridad,
armonia.

La unidad de vida se disfruta en el
lugar donde Dios nos ha colocado,
con las personas que tenemos
alrededor, sin sofar en actividades
que quiza desdirian de lo que somos
y debemos ser. San Pablo invita a los
Tesalonicenses a trabajar y ganarse
el sustento y a que se ayuden a
comportarse de ese modo (cfr. 2 Tes
3,6-15). Esta coherencia de vida hace
que, porque rezay porque
profundiza en las ensefianzas de la
Iglesia, cada uno cumpla con sus
compromisos: desde asistir a una cita
aunque se haya presentado después
otro plan aparentemente mejor,
hasta pagar el billete del transporte



publico aunque no haya revisor,
pasando por cumplir con las
obligaciones fiscales.

Vivir asi es luchar para poner en
practica la exhortacion del Sefor:
«Que vuestro modo de hablar sea:
«si, si»; «no, no». Lo que exceda de
esto, viene del Maligno» (Mt 5,37).
Cristo sefiala un modo de hablar: un
estilo de vida cristiano que se
actualiza mediante la presencia de
Dios, una «atencion respetuosa a su
presencia, reconocida o
menospreciada en cada una de
nuestras afirmaciones»[10], que se
concreta en no mentir nunca,
aunque en un momento dado eso nos
pudiera sacar de algun apuro;
comportarnos con dignidad, aunque
nadie nos vea; no dar rienda suelta a
la ira cuando nos ponemos al volante
0 jugamos un partido de futbol, como
quien considera normal
transformarse asi en esas
circunstancias. Como ensefia el



Concilio Vaticano II, en fin, los
bautizados tienen que «cumplir
fielmente sus deberes temporales,
guiados por el Espiritu del Evangelio.
[...] Por sumisma fe estdn mas
obligados a cumplirlos, cada uno
segun la vocacion a la que ha sido
llamado»[11].

Ser apostoles

Acabamos de vivir un afio de la
misericordia, de la mano del Papa.
En la misericordia se manifiesta no
solo la omnipotencia de Dios, sino
también nuestra fe en EL Solo desde
la misericordia se construye «la
armonia entre la fe y la vida»[12],
como ensefia Santiago a lo largo de
su epistola: «Si un hermano o una
hermana estan desnudos y carecen
del sustento cotidiano, y alguno de
vosotros les dice: “Id en paz,
calentaos y saciaos”, pero no le dais
lo necesario para el cuerpo, ¢de qué
sirve? Asi también la fe, si no va



acompafada de obras, esta
realmente muerta» (St 2,15-17).

«Todos los dias, hijos queridisimos,
deben presenciar nuestro afan por
cumplir la misién divina que, por su
misericordia, nos ha encomendado el
Sefior. El corazdn del Sefior es
corazon de misericordia, que se
compadece de los hombres y se
acerca a ellos. Nuestra entrega, al
servicio de las almas, es una
manifestacion de esa misericordia
del Sefior, no s6lo hacia nosotros,
sino hacia la humanidad toda.
Porque nos ha llamado a
santificarnos en la vida corriente,
diaria; y a que ensefiemos a los
demas —providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 P 5,2),
prudentemente, sin coaccion;
espontaneamente, segun la voluntad
de Dios- el camino para santificarse
cada uno en su estado, en medio del
mundo»[13]. La misericordia lleva a
desear lo mejor para los demas, y por



eso a reforzar la formacion humana
y cristiana de todos, de modo que en
lo posible eviten meterse por
caminos que devastan la vida de las
personas, como la drogadiccion, el
divorcio, el aborto, la eutanasia. Por
lo demas, el optimismo sobrenatural
nos lleva a valorar el bien que hay en
cada alma, mas que a pararnos en los
defectos. «A mi no me gusta hablar
de gente mala y de gente buena: no
divido a los hombres en buenos y
malos»[14]. Esa mirada nace del
amor que el Espiritu Santo pone en
nuestras almas. Comentando el
Mandatum novum, nuestro Padre nos
decia: «Vosotros, hijos mios, ponedlo
siempre en practica, sobrellevando
con alegria los defectos de las
personas que tengdis a vuestro lado.
No os comportéis como el escarabajo
pelotero, que forma entre sus patas,
y después se lo coloca encima, un
bolo de inmundicia. Sed como la
abeja, que va de flor en flor y busca
lo bueno que se halla escondido en



cada una, para convertirlo en miel
dulce, en manjar sabroso, que en
vuestros hermanos se manifieste
como el buen olor de la santidad.
iQuereos, en una palabra, quereos
mucho!»[15].

Los cristianos somos conscientes de
tener una mision: transformar el
mundo para gloria de Dios. «Es el
momento de dejar paso a la fantasia
de la misericordia para dar vida a
tantas iniciativas nuevas, fruto de la
gracia. La Iglesia necesita anunciar
hoy esos “muchos otros signos” que
Jesus realizd y que “no estan
escritos” (Jn 20,30), de modo que sean
expresion elocuente de la fecundidad
del amor de Cristo y de la comunidad
que vive de él»[16]. Este horizonte
apostolico que nos une no es
extrinseco a nosotros: nuestro Padre
«de ordinario hablaba no tanto de
hacer apostolado, cuanto de ser
apostoles»[17], y afiadia que el
apostolado es «una orientacion



permanente del alma (...), una
disposicion del espiritu que tiende,
por su propia naturaleza, a
impregnar toda la vida»[18]. El
apostolado verdadero no se reduce a
unas tareas determinadas, ni reduce
las personas a objetivos: es el Amor
de Dios que se expande a través de
nuestra vida, con la conciencia de
que es cada uno quien debera llevar
adelante su vocacion y desplegar sus
potencialidades, con su entrega libre
y alegre.

La formacion plenamente cristiana

En la Obra se imparte la formacion
desde una vision unitaria del
mensaje cristiano; de esa forma se
facilita lograr la auténtica unidad de
vida en Cristo, acogiendo con alegria
la gracia de Dios. El Catecismo de la
Iglesia Catdlica es un buen referente
de esta vision unitaria: en él, las
«cuatro partes se articulan entre si:
el misterio cristiano es el objeto de la



fe (primera parte); es celebrado y
comunicado mediante acciones
litargicas (segunda parte); esta
presente para iluminar y sostener a
los hijos de Dios en su obrar (tercera
parte); es el fundamento de nuestra
oracion, cuya expresion principal es
el “Padre Nuestro”, que expresa el
objeto de nuestra suplica, nuestra
alabanza y nuestra intercesion
(cuarta parte)»[19]. Doctrina, vida
liturgica, vida espiritual y vida moral
son inseparables. Jesucristo es «via,
veritas et vita» (Jn 14,6); por eso la
verdad no solo ilumina sino que
estimula, guia e impulsa: es alimento
(cfr. Sal 23) y es doctrina de
salvacion.

Dios eligi6 a san Josemaria para que
fundara el Opus Dei en el seno de la
Iglesia[20], y alli lo encarno con su
vida. El espiritu de la Obra, que es de
Dios, crece ahora en su Pueblo a
través de sus hijas e hijos. Por eso, la
formacion se desarrolla en ese marco



unitario: Sagrada Escritura,
Tradicion apostolica (los Padres),
Magisterio eclesiastico
(especialmente el Catecismo de la
Iglesia Catdlica y el magisterio del
Papa), liturgia (sacramentos),
oracion; vida de los santos. Con el
conocimiento meditado de la vida y
de las ensefianzas de san Josemaria,
la formacion que reciben las
personas de la Obra les lleva a
relacionar las diversas dimensiones
de su fe y de su vocacion, a
comprender y presentar el espiritu
del Opus Dei a partir de la Escritura,
la Tradicion, el Magisterio. Se
transmite asi un mensaje incisivo de
modo equilibrado, que se desarrolla
en el mismo humus, la misma tierra
fecunda en que san Josemaria vio y
comprendio la Obra.

La formacion es abierta porque
surge de la oracion y de la vida real,
que esta compuesta de luchas,
acompafiadas por la gracia de Dios,



en una gran variedad de incidencias
y situaciones. El Decalogo «unifica la
vida teologal y la vida social del
hombre»[21], y asi, por ejemplo, «la
persona casta mantiene la integridad
de las fuerzas de vida y de amor
depositadas en ella. Esta integridad
asegura la unidad de la persona; se
opone a todo comportamiento que la
lesionaria. No tolera ni la doble vida
ni el doble lenguaje (cfr. Mt
5,37)»[22]. Y lo mismo vale para las
demas virtudes que conforman la
existencia cristiana. Toda la vida de
nuestra Madre la Virgen estuvo
sellada por esa unidad de vida; por
eso, al pie de la Cruz, repite el fiat de
la anunciacion.

La Obra ha nacido y se extiende para
servir a la Iglesia y para contribuir
en su edificacion: queremos hacer
presente a Cristo entre los hombres.
Todo se reconduce a Jesus: en
nuestra tarea de evangelizacion «es
de Cristo de quien hemos de hablar,



y no de nosotros mismos»[23]. Asi
llevamos a las personas hacia Cristo,
sostenidos por nuestro plan vida,
presencia amorosa del Dios Uno y
Trino. «El que permanece en miy yo
en él, ése da mucho fruto, porque sin
mi no podéis hacer nada» (Jn 15,5).

Guillaume Derville

[1] Cfr. san Agustin, Sermo 341, 1, 1:
PL 39, 1493.

[2] Santo Tomas de Aquino,
Comentario sobre el evangelio de san
Juan (Cap. 14, lec. 21), en Liturgia
horarum, Lectio del sabado de la IX
semana del tiempo ordinario.

[3] Benedicto XVI, Discurso, 21-
ITI-2009.

[4] San Josemaria, Amigos de Dios,
75.



[5] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 11.

[6] San Josemaria, Apuntes intimos,
1160 (16-I11-1934), en ibidem, 478.

[7] San Josemaria, Carta a Luis de
Azua (5-VIII-1931), citada en J.L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[8] San Josemaria, Camino, 267

[9] San Josemaria, Carta 9-1-1932, 84
(cfr. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid 1997, 318).

[10] Catecismo de la Iglesia Catolica,
2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 43.

[12] San Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), 26.



[13] San Josemaria, Carta 24-I111-1930,
1 (citado parcialmente en A. Vazquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
tomo I, Rialp, Madrid 1997, 299 y P.
Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
Fundador Josemaria Escrivad de
Balaguer, Rialp, 22 ed., Madrid 1987,
96).

[14] San Josemaria, Instruccion, 8-
X1I-1941, 35.

[15] San Josemaria, Mientras nos
hablaba en camino, 320 (AGP,
biblioteca, P18).

[16] Francisco, Carta apostdlica
Misera et Misericordia (20-XI-2016),
18.

[17] “Trabajo, santificacion del”,
enDiccionario de San Josemaria,
Monte Carmelo - Instituto Histdrico
San Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibidem, 1207.



[19] San Juan Pablo II, Constitucion
Apostolica Fidei Depositum por la que
se promulga el Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 11-XII-1992.

[20] Cfr. Colecta de la Misa de san
Josemaria.

[21] Catecismo de la Iglesia Catolica,
2069.

[22] Catecismo de la Iglesia Catolica,
2338.

[23] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 163.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/presencia-de-
dios-unidad-de-vida/ (19/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/

	Donde Dios nos quiere: crear la unidad de vida (II)

