
opusdei.org

El Prelado en el 50
aniversario del IESE:
«Santificar el
trabajo, transformar
el mundo: un
liderazgo con
sentido cristiano»

En el marco del 50 aniversario
del inicio de las actividades del
IESE en Madrid, Mons.
Fernando Ocáriz, Gran
Canciller de la Universidad de
Navarra y prelado del Opus Dei,
visitó ayer el campus y
pronunció esta conferencia



ante un auditorio de más de 600
empleados y antiguos alumnos.

03/07/2025

Reproducimos a continuación la
conferencia completa del Prelado.

Es para mí motivo de alegría estar
hoy aquí, con ocasión del 50
aniversario de las actividades del
IESE en Madrid. Motivo de alegría,
viendo el desarrollo de una
iniciativa, que ha ayudado a muchas
personas a crecer en profesionalidad
y a descubrir el sentido profundo
(social, cristiano) del trabajo,
realidad muy querida por San
Josemaría y central en sus
enseñanzas. Precisamente, en esta
intervención, me centraré



principalmente en algunos textos
suyos.

Habéis construido una de las
escuelas de dirección de empresas
más prestigiosas del mundo. Querría
animaros a que, junto con vuestros
éxitos externos avalados por los
rankings de escuelas de dirección de
empresas más relevantes, apuntarais
también hacia otros éxitos internos,
que aún tienen más valor para cada
uno de vosotros desde la perspectiva
cristiana. Esos éxitos internos, que
son compatibles con éxitos y posibles
fracasos desde el punto de vista
profesional, son fruto del trabajo
bien hecho por amor.

Para esos éxitos internos importa no
solo qué hacemos y con qué
resultados, sino también cómo
trabajamos y por qué. Es así, a través
de esos éxitos internos, como el
impacto de esta escuela llegará aún
más lejos.



Realidad y valor humano del
trabajo

Como decía San Josemaría: "El
trabajo, todo trabajo, es testimonio
de la dignidad del hombre, de su
dominio sobre la creación. Es
ocasión de desarrollo de la propia
personalidad. Es vínculo de unión
con los demás seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad" [1].

San Josemaría habla aquí del porqué
del trabajo en general. Para vosotros,
el porqué de vuestro trabajo se
refleja en la misión del IESE: Formáis
"a líderes que aspiran a tener un
impacto profundo, positivo y
duradero sobre las personas, las
empresas y la sociedad a través de la
excelencia profesional, la integridad
y el espíritu de servicio".



Verdaderamente cumpliendo bien
ese propósito tan inspirador se llega
al corazón mismo de la sociedad.
Mejoraréis el mundo desde dentro.
Pues ese propósito tan noble que
perseguís se puede vivir en todas
vuestras actividades, no solo las que
tengan mayor valor estratégico. Todo
trabajo puede tener un gran valor
desde el punto de vista interior.

Ya en el mismo orden natural, la
dignidad del trabajo depende no
tanto de lo que se hace, cuanto de
quien lo realiza; es decir del hombre,
que es un ser inteligente y libre [2].

Es decir, la dignidad natural del
trabajo radica en la dignidad
espiritual de la persona humana, y
será mayor o menor en función de la
mayor o menor calidad o bondad que
ese trabajo tenga en cuanto acción
espiritual. Esta calidad o bondad
depende esencialmente de la
libertad: del amor —no como pasión



o sentimiento— sino como dilectio o
amor electivo del fin, en cuanto acto
propio de la libertad [3]. 

Como explicaba Juan Antonio Pérez
López, se trata de fomentar en
nosotros y en las personas que
dirigimos los motivos
transcendentes: el interés por servir
bien a los destinatarios de nuestro
trabajo, la conexión humana con las
personas, el compromiso con el
propósito de la empresa en que se
trabaje. Eso es en buena parte lo que
estimula para servir más y mejor. Y
eso se puede hacer a la vez que se
consiguen también los resultados
estratégicos que las empresas
necesitan y a la vez que las personas
oportunas desarrollen las
competencias requeridas.

También en este contexto resultan
muy iluminantes, y ciertamente
exigentes, las siguientes palabras de
San Josemaría: "Conviene no olvidar,



por tanto, que esta dignidad del
trabajo está fundada en el Amor. El
gran privilegio del hombre es poder
amar, trascendiendo así lo efímero y
lo transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tú y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tú a Tú, cara a cara".

En otras palabras, estamos hechos
para el Amor y el trabajo es una de
las plataformas sobre las que el
Amor puede crecer dentro de
nosotros mismos y en la sociedad. En
esto consiste buena parte de la
vocación del cristiano en el mundo,
en la sociedad. "Por eso el hombre no
debe limitarse a hacer cosas, a
construir objetos. El trabajo nace del
amor, manifiesta el amor, se ordena
al amor" [4].



Me llegó hace poco una historia
inspiradora, publicada hace muchos
años en la revista Forbes, que ilustra
esa conexión humana, ese amor
manifestado a través del trabajo. Lo
escribió una enfermera de urgencias
en un hospital americano, que fue
testigo de un asombroso acto de
liderazgo:

"Eran las 22:30 aproximadamente. La
habitación estaba hecha un desastre.
Estaba terminando de trabajar en el
historial antes de irme a casa. El
médico con el que me encantaba
trabajar estaba formando a un nuevo
médico, que había hecho un trabajo
muy respetable y competente,
diciéndole lo que había hecho bien y
lo que podría haber hecho de
manera diferente. Luego puso su
mano sobre el hombro del joven
médico y dijo: 'Cuando terminaste,
¿viste al joven de limpieza que entró
a limpiar la habitación?' El joven le
miraba sin entender. 

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


El médico mayor dijo: 'Se llama
Carlos. Lleva aquí tres años. Hace un
trabajo fabuloso. Cuando entra,
limpia la habitación tan rápido que
tú y yo podemos atender a nuestros
próximos pacientes rápidamente. Su
esposa se llama María. Tienen cuatro
hijos'. Luego nombró a cada uno de
los cuatro niños y dio la edad de cada
uno. 

El médico mayor continuó diciendo:
'Vive en una casa alquilada a unas
tres cuadras de aquí, en Santa Ana.
Han venido de México hace cinco
años. Su nombre es Carlos', repitió.
Luego dijo: 'La semana que viene me
gustaría que me cuentes algo sobre
Carlos que no sepa ya. ¿De acuerdo?
Ahora, vamos a ver cómo están el
resto de los pacientes'. La enfermera
quedó sorprendida y comentó
después: ´Recuerdo estar allí de pie
escribiendo mis notas de enfermería,
atónita, y pensar: acabo de



presenciar un liderazgo
impresionante´".

A veces se puede perder de vista ese
tono humano cuando pensamos en el
trabajo desde la perspectiva de
competir con otras empresas para
conseguir más beneficios, en vez de
pensar en servir a las personas con
atención y cuidado, con amor. 

Naturalmente, las empresas tampoco
pueden perder de vista la estrategia
ni el beneficio, que es señal de un
servicio de calidad prestado de
manera responsable y eficiente. Pero
tan importante como los resultados
económicos, o más, es servir con
amor al trabajo y con amor a las
personas.

Su valor sobrenatural: la
santificación del trabajo

"Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplían. Porque el
trabajo aparece como participación



en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, lo bendijo
diciéndole: ‘Procread y multiplicaos y
henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en
las aves del cielo, y en todo animal
que se mueve sobre la tierra’ (Gen I,
28). Porque, además, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sólo es el ámbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora" [5].

¿Qué quiere decir esto de santificar
el trabajo?

Consideremos dos aspectos
fundamentales, unidos entre sí, en
los que el Fundador del Opus Dei
insistió en innumerables ocasiones.
En primer lugar, resulta patente que
la dimensión sobrenatural del
trabajo no es algo yuxtapuesto a su
dimensión humana natural: el orden



de la Redención no añade algo
extraño a lo que el trabajo es en sí
mismo en el orden de la Creación; es
la misma realidad del trabajo
humano la que es elevada al orden
de la gracia; santificar el trabajo no
es "hacer algo santo" mientras se
trabaja, sino precisamente hacer
santo el trabajo mismo.

El segundo aspecto, inseparable y, en
cierto modo, consecuencia del
anterior, es que el trabajo santificado
es santificador: el hombre no sólo
puede y debe santificarse y cooperar
a la santificación de los demás y del
mundo mientras trabaja, sino
precisamente mediante su trabajo,
haciéndolo humanamente bien,
sirviendo a las personas por amor a
Dios.

Este espíritu cristiano en la
realización del trabajo ha de
preparar el mundo a reconocer
mejor a Dios y, así también



contribuir a la sostenibilidad, a la
paz, a la justicia social. “Es necesario
-recuerda León XIV- esforzarse por
remediar las desigualdades globales,
que trazan surcos profundos de
opulencia e indigencia entre
continentes, países e, incluso, dentro
de las mismas sociedades” [6].

Y, como explicaba San Josemaría, hay
una necesaria relación entre la
santificación del trabajo profesional
y la reconciliación del mundo con
Dios: "Unir el trabajo profesional con
la lucha ascética y con la
contemplación —cosa que puede
parecer imposible, pero que es
necesaria, para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios —,y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación
personal y de apostolado. ¿No es éste
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?" [7].



Podemos vivir ese ideal noble y
grande en el trabajo, sea cual sea;
tener siempre esta perspectiva de
servir a la sociedad, “A world to
change,” como decís en vuestra
publicidad. Me gusta ver que en
vuestro propósito habláis de un
liderazgo que sea bueno para las
personas, las empresas y también
para el conjunto de la sociedad. 

Desde las empresas se puede hacer
mucho bien a la sociedad, aunque
también es cierto que no todo lo que
la sociedad necesita se puede
conseguir a través de las empresas,
pues estas están limitadas por la
necesidad de ofrecer un servicio
limitado y concreto y de generar
beneficios, que es parte de su fin.

También hacen falta estados,
comunidades, y familias
responsables. En vuestra formación,
esforzaos por llegar a la persona en
su totalidad, también en su



dimensión espiritual, para que desde
esas personas bien formadas
contribuyamos a servir a la sociedad
en todas sus dimensiones. Esto es
fruto de la santificación de vuestro
trabajo bien hecho por amor.

Para transformar el mundo, tenemos
que empezar por nosotros mismos y
dejar espacio a Dios en nuestras
vidas, y concretamente en el trabajo.
Hay unas conocidas palabras del
Fundador del Opus Dei que
encierran una brevísima y esencial
delimitación del concepto de
santificación del trabajo, en forma de
consejo práctico: "Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional, y habrás santificado el
trabajo" [8]. No se trata de hacer
cosas distintas, sino de hacer las
mismas cosas de siempre de manera
distinta, con un motivo sobrenatural
que nos estimula a poner más
esfuerzo y más amor.



Es decir, la actividad de trabajar se
hace santa cuando se realiza por un
motivo sobrenatural. Pero no ha de
entenderse esta afirmación como
una especie de "moral de las solas
intenciones"; no se trata, en términos
clásicos, de dar la primacía al finis
operantis como independiente del 
finis operis, que quedaría privado de
su propia relevancia. 

El finis operantis es la motivación del
que trabaja, que puede estar movida
por intenciones de diversa índole. El 
finis operis es lo que se trata de
conseguir con la actividad, que
puede ser servir al cliente, terminar
un informe, conseguir una meta.
Para servir efectivamente con
nuestro trabajo no es suficiente tener
buenas intenciones, sino llegar a los
hechos concretos. "Para servir,
servir", como decía San Josemaría.

El orden sobrenatural asume y eleva
esta realidad humana, de modo que



el trabajo es santo si "nace del amor,
manifiesta el amor, se ordena al
amor" y si este amor es aquella
"caridad de Dios que ha sido
derramada en nuestros corazones,
por el Espíritu Santo que nos ha sido
dado" [9]. Cuando vivimos esa
unidad de vida de la que tanto
hablaba San Josemaría, esa caridad
de Dios se derrama por todas las
actividades de nuestro trabajo:
informes, llamadas, detalles
pequeños terminados con amor. El 
finis operantis penetra e informa
desde dentro el finis operis de todo
nuestro actuar.

El trabajo es santo, se santifica,
cuando está imperado e informado
por el amor a Dios y a los demás por
Dios. Esta es la sustancia de aquel
"motivo sobrenatural" que basta
poner al trabajo para santificarlo; y
se entiende aún mejor que esa
"intención" tiende per se a la
perfección humana del trabajo



mismo: "No podemos ofrecer al
Señor algo que, dentro de las pobres
limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los mínimos
detalles: Dios no acepta las chapuzas.
No presentaréis nada defectuoso, nos
amonesta la Escritura Santa, pues no
sería digno de Él [10]. Por eso, el
trabajo de cada uno, esa labor que
ocupa nuestras jornadas y energías,
ha de ser una ofrenda digna para el
Creador, operatio Dei, trabajo de Dios
y para Dios: en una palabra, un
quehacer cumplido, impecable" [11].

Pero no hay que confundir trabajar
con perfección con el perfeccionismo
que puede salir del orgullo y de la
falta de orden. Hemos de trabajar
bien dentro de lo razonable,
sabiendo que tenemos muchas
ocupaciones que reclaman nuestra
atención, a las que también tenemos
que llevar el amor de Dios.



El trabajo santificado no es sólo
trabajo por Dios y para Dios, sino que
es, a la vez y necesariamente, trabajo
de Dios, porque es Dios quien
santifica; Él es quien ama primero y
hace posible nuestro amor por medio
del Espíritu Santo, de quien nuestra
caridad es una participación. 

Para que Dios trabaje en nosotros y a
través de nuestro trabajo (para que
nuestro trabajo sea obra de Dios),
hace falta abrirle a Dios espacios en
nuestro día, espacios de oración y
escucha —en casa, en el despacho, en
la calle, en la iglesia— para conseguir
esa unidad con Dios que permite que
Dios entre en todo nuestro actuar.

Santificar el trabajo, en sentido
objetivo, externo, estructural (por
ejemplo, las finanzas o la
contabilidad), es inseparable no sólo
de santificar con el trabajo (en el día
a día, a través del esfuerzo concreto
por conseguir unas metas de servicio



a las personas), sino también de
santificarse en el trabajo (creciendo
en amor), que es la consecuencia
necesaria e inmediata de santificar el
trabajo en su aspecto subjetivo (en
cuanto acción de la persona).

Ciertamente, un trabajo subjetivo no
santificado puede cooperar a la
santificación del mundo, en la
medida en que contribuya al
establecimiento de unas estructuras
sociales, económicas, etc.,
naturalmente eficaces y justas, lo
cual es parte imprescindible de la
ordenación según Dios de esas
estructuras. Pensad aquí por ejemplo
en los Objetivos de Desarrollo
Sostenible de las Naciones Unidas.

Sin embargo, sólo un trabajo
subjetivo santificado y, por tanto,
santificante de quien lo realiza,
coopera necesariamente no sólo a
configurar un mundo justo, sino
también a informarlo con la caridad



de Cristo, a santificarlo.
Naturalmente, esta santificación del
mundo desde dentro requiere no una
sino muchas personas que
santifiquen su trabajo y se
santifiquen en su trabajo en todas las
profesiones.

San Josemaría lo afirmaba también
con la expresión “se han abierto los
caminos divinos de la tierra”. Hacen
falta muchos y muchas que quieran
caminar esos caminos para elevar el
mundo desde dentro, no a través de
campañas organizadas y quizá
ideológicas, que pueden ser
polarizadoras, sino a través del
crecimiento interior de cada uno en
su propio sitio, abierto a las demás
personas y acogiendo así la gracia de
Dios que quiere difundir fe,
esperanza y caridad alrededor
nuestro.

La peculiar relevancia del trabajo
directivo



Tenéis por delante un gran propósito,
el de educar líderes de empresas, que
crearán el contexto en el que muchos
otros trabajen y se desarrollen como
personas mediante su trabajo. Es una
gran tarea preparar a personas con
tanta responsabilidad.

Muchas veces no tendrán fórmulas
claras sobre cómo interpretar un
problema o resolver una situación.
En general, el trabajo directivo
comporta un conjunto de
actividades, como prever, organizar,
coordinar y controlar el desarrollo y
los resultados de la actividad de una
organización. 

Ante una realidad tan compleja y
variable, se entiende que, a la hora
de teorizar sobre la naturaleza o de
analizar la práctica del trabajo
directivo, surjan interpretaciones
más o menos diversas [12]. Por eso,
la formación de un directivo no
requiere solo memorizar principios o



recolectar herramientas de
marketing, finanzas, estrategia o
contabilidad, sino llegar a un
entendimiento prudencial que
normalmente se va adquiriendo con
una experiencia bien asimilada.

La responsabilidad de un directivo
exige ejercitar la prudencia, que es la
virtud más propia del trabajo de
gobierno. Podemos recordar una
conocida afirmación de santo Tomás
de Aquino: “que los sabios nos
enseñen, que los santos recen por
nosotros, que los prudentes nos
gobiernen”. 

A través de las sesiones con el
método del caso, vuestros alumnos
aprenden a ejercitar la prudencia, a
hacerse las preguntas clave, a
profundizar en los argumentos, a
entender los puntos de vista de otros
sin prejuicios, y a cambiar de
opinión. 



En su expresión más general, la
acción prudente requiere un
suficiente conocimiento del pasado
(los precedentes de los asuntos), la
atención a las circunstancias que
delimitan el asunto presente, y la
previsión de efectos futuros de las
posibles decisiones.

“La prudencia, además de ser el
hábito perfectivo de este tipo de
actividad (praxis), es la única virtud
intelectual cuyo objeto es moral, es
decir, actúa como una especie de
puente entre ambas dimensiones que
permite conciliar el pensamiento con
la acción”. 

Ejercitando la prudencia a la hora de
dirigir, los participantes de vuestros
programas crecerán como personas,
moral e intelectualmente, y serán
capaces de crear entornos en los que
otras personas crezcan, y
contribuyan así a mejorar la
sociedad.



Otras características de un buen
trabajo directivo, me parece que son
la apertura y la flexibilidad. Apertura
de mente, para aprender de la
experiencia y del estudio. Apertura
para entender los cambios que se
requieren en los nuevos tiempos.
Apertura para acoger y valorar
sugerencias o explicaciones de otros,
sin prisas ni admitir prejuicios. Saber
escuchar. 

Apertura para no cortar iniciativas
arbitrariamente, sino promoverlas y
encauzarlas. Apertura para captar y
aceptar oportunidades de cambios;
en particular, apertura mental para
cambiar de opinión: como decía san
Josemaría, “no somos como los ríos
que no se pueden volver atrás”.

En fin, apertura de corazón, para
comprender y querer a los demás.
Esa apertura nos lleva a aceptar a los
otros como son, sin juzgar y sin
dejarse llevar por prejuicios, a la vez



que los podemos desafiar a ser
mejores. Consiste en ser puente
también para personas que piensan
distinto. Se puede trabajar muy bien
con personas con otra fe o sin fe, y
que siguen estilos de vida que no
compartís, pero personas que suelen
tener siempre un fondo bueno, sobre
el que se puede construir una
amistad y un proyecto común dentro
de la empresa.

Por lo que se refiere a la flexibilidad,
es obvio que se opone a la rigidez,
pero que no se opone a la fortaleza.
Se trata de la capacidad de aceptar y
decidir excepciones necesarias o
convenientes. En este contexto, me
parece interesante mencionar
también la importancia de fomentar
la libertad interior de los
colaboradores de todos los niveles
profesionales, dando la razón de lo
que se manda. 



Se trata de que quieran hacer su
trabajo bien para servir mejor. En
este mismo sentido, un buen trabajo
directivo evita un excesivo control y
un excesivo detalle a la hora de
encargar algo. El micromanagement
como manera de dirigir crea
marionetas, no personas maduras
con criterio propio.

También cabe mencionar la
importancia de saber delegar
atendiendo a las circunstancias de
las personas y de los ambientes. Me
viene a la memoria lo que escribe
san Josemaría, en un contexto más
amplio: "No se pueden emplear con
todos los mismos medios. También
en esto es necesario imitar el
comportamiento de las madres: su
justicia es tratar de modo desigual a
los hijos desiguales" [13].

Algunos, los más jóvenes, necesitan
seguimiento y retroalimentación
para adquirir cuanto antes la



experiencia que necesitan para hacer
su trabajo bien. Otros, más maduros,
necesitan de coaching a través del
cual vayan aprendiendo a tomar
decisiones propias. Y llega un
momento en el que pueden trabajar
sin seguimiento alguno, porque el
directivo puede delegar en ellos con
confianza plena y sin
preocupaciones. Pero unos y otros
necesitan la confianza, cercanía y
amistad de sus directivos.

La actividad directiva exige de
ordinario encauzar hacia una común
finalidad elementos y acciones en sí
mismas diversas. Es necesaria,
entonces, una suficiente capacidad
de síntesis, que manteniendo la
atención que distingue los diversos
elementos del asunto, los consigue
unir en una común dimensión final.
Aquí entra lo que muchos
denominan el propósito de la
empresa, que incluye prestar
atención a sus muchas partes



interesadas –stakeholders- para que
la actividad directiva a la vez
unifique los esfuerzos de todos.

La peculiar relevancia del trabajo
directivo radica, como es obvio, en
que de ese trabajo depende en buena
parte la eficacia del trabajo de otras
personas, su crecimiento personal a
través del trabajo, y la cultura y tono
de la empresa. De ahí un peculiar
aspecto de la responsabilidad de los
directivos. 

La posición de directivo no es un
privilegio sino un servicio y una
responsabilidad, que consiste en
crear un contexto efectivo para el
trabajo de otros. Por tanto, un
directivo ha de fomentar la
disposición interior que empuja a
acometer decididamente los propios
deberes.

Educáis aquí a esos directivos no solo
a través de las clases y los trabajos en
equipo, sino también creando un



tono de trabajo bien hecho —
incluidos muy diversos aspectos:
jardines bien cuidados, las pizarras
limpias, las clases bien preparadas
con cierres impactantes y claros— y
de alegría y cercanía humana, de
cuidado de las personas.

En fin, ese tono de amistad en el que
todos se dan cuenta que realmente
importan, que se les quiere, explica
la apertura y alegría que se ven en
vuestra escuela y en las reuniones de
antiguos alumnos.

Muchas gracias.

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 47.

[2] cfr. San Juan Pablo II, Discurso, 3-
VII-1986, n. 3.



[3] Sobre la elección existencial del
fin último, en cuanto acto de la
libertad, cfr. C. Fabro, Riflessioni
sulla liberta, Maggioli, Rimini 1983,
pp. 43-51; 57-85.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 48.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 47.

[6] León XIV, Discurso al cuerpo
diplomático, 16-V-2025.

[7] S. Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, n. 33.

[8] San Josemaría, Camino, n. 359.

[9] cfr. Rom 5, 5.

[10] cfr. Lev XXII, 20.

[11] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 55.



[12] cfr., por ejemplo, G. Scalzo y S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, en
“Empresa y humanismo”, XXI (2018)
pp. 95-118.

[13] San Josemaría,Carta 29-IX-1957,
n.25.

Fernando Ocáriz, prelado del
Opus Dei

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/prelado-opus-
dei-discurso-50-aniversario-iese-

madrid/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/prelado-opus-dei-discurso-50-aniversario-iese-madrid/
https://opusdei.org/es-es/article/prelado-opus-dei-discurso-50-aniversario-iese-madrid/
https://opusdei.org/es-es/article/prelado-opus-dei-discurso-50-aniversario-iese-madrid/
https://opusdei.org/es-es/article/prelado-opus-dei-discurso-50-aniversario-iese-madrid/

	El Prelado en el 50 aniversario del IESE: «Santificar el trabajo, transformar el mundo: un liderazgo con sentido cristiano»

