
opusdei.org

Potestad primacial y
Prelaturas
personales

Estudio de D. Amadeo de
Fuenmayor, catedrático de
Derecho Civil de la Universidad
de Navarra, publicado en
"Romana", nº 2 (1993).

03/06/2015

Se ha dicho con razón que, «desde el
punto de vista jurídico, estamos, con
las prelaturas personales, ante una
de las novedades más relevantes y
significativas del nuevo Código de



Derecho Canónico: es efectivamente
una nueva estructura que surge y
toma vida en el conjunto de las
estructuras eclesiales»[1]. Su
régimen jurídico general se contiene
en los cánones 294 a 297, que
constituyen, como se ha hecho notar,
«una ley marco (legge-quadro,
Rahmengesetz), que puede albergar
numerosas figuras de prelaturas
personales, siempre mediante la
creación por parte de la Santa Sede,
pero cuyos perfiles propios y
específicos vendrían determinados
por las normas estatutarias de cada
una de ellas, dentro de las
prescripciones generales del Código y
sancionadas asimismo por la Santa
Sede»[2].

La sobriedad normativa del nuevo
Código acerca de las prelaturas
personales y la remisión a los
respectivos Estatutos permiten, por
la gran elasticidad de la "ley-marco",
que su concreto régimen canónico



pueda ser el que se acomode a las
peculiaridades de cada prelatura en
particular. Pero, al propio tiempo,
esa sobriedad legislativa demanda la
necesidad de un criterio básico que,
al orientar la elaboración de las
particulares normas estatutarias,
asegure que éstas responden con
fidelidad a las características
institucionales de la nueva
estructura pastoral.

A la hora de identificar ese criterio
orientador, hay que partir sin duda
de las normas codiciales vigentes,
que integran la "ley-marco" de las
prelaturas personales, pero con la
mirada puesta en la eclesiología del
reciente Concilio. Juan Pablo II al
promulgar el nuevo Código hace
constar que éste puede considerarse
como un gran esfuerzo por traducir a
lenguaje canónico la eclesiología del
Concilio; y que la nota de "novedad"
que se encuentra en el Concilio
Vaticano II, y principalmente en su



doctrina eclesiológica, constituye
también la "novedad" del nuevo
Código[3]. De ahí que esa eclesiología
sea fundamental para comprender el
sentido de estas nuevas instituciones.
A los efectos que ahora nos
interesan, bástenos transcribir el
resumen que el propio Romano
Pontífice hace en su citada
Constitución Apostólica:

«Entre los elementos que manifiestan
la verdadera y propia imagen de la
Iglesia deben apuntarse
principalmente los siguientes: la
doctrina por la que se presenta a la
Iglesia como Pueblo de Dios (cfr.
Const. Lumen gentium, 2), y a la
autoridad jerárquica como un
servicio; igualmente, la doctrina que
muestra a la Iglesia como
"comunión" y en virtud de ello
establece las mutuas relaciones entre
la Iglesia particular y la universal, y
entre la colegialidad y el primado;
también, la doctrina de que todos los



miembros del Pueblo de Dios, cada
uno a su modo, participan del triple
oficio de Cristo, a saber, como
sacerdote, como profeta y como rey;
esta doctrina enlaza con la que se
refiere a los deberes y derechos de
los fieles, y especialmente de los
laicos; y por último, el afán que debe
poner la Iglesia en el
ecumenismo»[4].

La calificación como "ley-marco" del
régimen codicial de las prelaturas
personales me parece muy
orientadora para explicar dos
importantes características de ese
régimen canónico: a) su elasticidad
—ya indicada— que permite
establecer, por vía estatutaria, la
normativa más adecuada a cada
prelatura; b) la garantía que supone
para las Iglesias particulares conocer
los rasgos característicos de esas
nuevas estructuras que, con arreglo
al Código, puede erigir el Romano



Pontífice en virtud de su especifico
ministerio en la Iglesia.

¿Cuál es, entonces, la cualificación
jurídico-eclesiológica de las
prelaturas personales? El problema
se traslada a determinar la
naturaleza de la nueva institución
configurada por la "ley-marco". Son
de aplicar aquí los criterios del
Doctor Angélico cuando enseña que
«cada cosa es aquello que según la
naturaleza le conviene»[5]; y cuando
advierte que «conocemos un ser
tanto más perfectamente cuanto más
percibimos sus diferencias con los
otros seres, pues cada cosa tiene su
ser distinto de las demás»[6].

Inspirado en estos criterios, me he
ocupado con un cierto detenimiento
en un reciente estudio de la
naturaleza de estas prelaturas
personales y su manera propia de
insertarse dentro de la estructura
jerárquica de la Iglesia[7]. Estas



notas tienen por objeto, en cambio,
hacer algunas consideraciones sobre
esa cualificación jurídico-
eclesiológica de estas prelaturas, en
cuanto son estructuras pastorales
creadas por la Potestad primacial
para el servicio de las Iglesias
particulares, y que realizan obras
pastorales o apostólicas de carácter
especializado, para las que las
Iglesias locales pueden necesitar esa
ayuda específica.

Pero, para centrar lo que diré, parece
necesario aludir aquí resultados de
aquella otra investigación. Quizá los
mas relevantes sean los siguientes:

a) La razón de ser de estas
prelaturas, desde el texto que las
origina en el Concilio hasta los
cánones del Código, está en las
exigencias pastorales y apostólicas de
la Iglesia universal y en el servicio a
las Iglesias particulares. Implican



pues un desarrollo de la estructura
de la Iglesia ratione apostolatus.

b) Desde el Concilio al texto codicial,
la elaboración de estas nuevas
figuras ha puesto de manifiesto que
nos encontramos ante unas
instituciones que pertenecen a la
estructura jerárquica de la Iglesia. No
son, pues, asociaciones, ni responden
teológica y jurídicamente al
fenómeno asociativo en la Iglesia Son
desarrollos iure ecclesiastico de la
estructura jerárquica que la Iglesia
tiene iure divino.

c) La potestad que sustenta la
dimensión jerárquica de las nuevas
prelaturas es la sacra potestas
presente en la Autoridad Suprema de
la Iglesia, que expresa en ellas, al
crearlas, su propia razón de ser, es
decir, la sollicitudo omnium
ecclesiarum, que incluye el servicio a
la comunión de todas las Iglesias y a
la obra de la evangelización de la que



son corresponsables. De ahí que las
nuevas prelaturas, aun siendo parte
de la estructura jerárquica de la
Iglesia, no sean Iglesias particulares,
aun cuando caben grados diversos de
equiparación jurídica a ellas, sino
instituciones —ciertamente de
naturaleza jerárquica— que la
Autoridad Suprema pone al servicio
de la vida y misión de las Iglesias
particulares: son, por su propia
naturaleza y origen, instituciones
para fines pastorales específicos, que
representan momentos
particularizados de la sacra potestas
estructural de la Iglesia Universal[8].

De todos es sabido, por otra parte,
que este desarrollo normativo e
institucional de la estructura
jerárquica de la Iglesia ha sido
posible por la decisión del Concilio —
acogida en el Código— de atenuar el
"rígido territorialismo" que
dominaba la normativa canónica
sobre la materia.



Podríamos resumir lo concluido en el
citado estudio diciendo que las
prelaturas personales representan
un programa de actuación de la
potestad primacial, a la vez elástico y
preciso en sus posibilidades, en
cuanto la "ley-marco" contiene las
líneas fundamentales de la nueva
estructura jerárquica, que no se
impone, sino que se ofrece a las
Iglesias particulares. Es un programa
que define las características de las
que podemos denominar "ofertas de
servicios pastorales con estructura
jerárquica" de la potestad primacial a
las Iglesias locales.

A partir de estas adquisiciones,
querría yo ahora ilustrar la manera
dinámica de inserción de las
prelaturas personales en la
estructura y en la vida de la Iglesia,
que es a la vez universal congregatio
fidelium ycorpus Ecclesiarum.



Uno de los elementos más
determinantes de la eclesiología del
Vaticano II es, sin duda, el
redescubrimiento del carácter
ministerial de la autoridad, o lo que
es lo mismo, la autoridad jerárquica
entendida como servicio. La
Constitución Lumen gentium lo
afirma con solemnidad en el
momento mismo en que define la
misión de los obispos en la Iglesia:
«El munus que el Señor confió a los
Pastores de su Pueblo es un
verdadero servicio, que en la
Sagrada Escritura se llama
significativamente diaconía o
ministerium» (LG 24). Una prueba de
la novedad pastoral y práctica de
esta doctrina ha sido la deformación
de la misma en los anos
postconciliares: se quiso contraponer
exousía y diaconía, autoridad y
servicio, potestad y ministerio, como
si esos binomios designaran las
eclesiologías preconciliar y conciliar
en antitética contraposición, y la



eclesiología del Vaticano II concibiera
la dirección de la comunidad como
un servicio sin potestad. La falacia
teológica de este planteamiento ha
sido ya muchas veces rebatida y no
voy a entrar de nuevo en el tema. Lo
que me parece interesante señalar es
que las deformaciones y desviaciones
no pueden ocultarnos la estupenda
carga pastoral y hermenéutica que
significa el Concilio en este punto.
Pablo VI la puso de relieve en
muchas ocasiones. Dirigiéndose a los
obispos de los Estados Unidos de
América, se refería a la ambivalencia
que la palabra "potestas", exousía,
tiene en el lenguaje humano, en
cuanto puede ser entendida como
dominación o como servicio; y
recordaba la naturaleza de la
autoridad jerárquica, al decir:
«nuestro poder no es un poder de
dominación, sino un poder de
servicio, una diaconía, un oficio al
servicio de la comunidad»[9]. Un
"poder para el servicio": esta fórmula



muestra con finura la síntesis
lograda por el Concilio Vaticano II en
este punto capital. Por otra parte, y
también es un fenómeno conocido, la
toma de conciencia de esta síntesis
de potestad y diaconía es simultánea,
en la eclesiología conciliar, a otro
redescubrimiento: la Iglesia
entendida como communio:
comunión de creyentes y comunión
jerárquica, comunión de ministerios
y comunión de carismas. Desde
ambas dimensiones de la Iglesia se
obtiene una nueva luz para
comprender el sentido estructural de
las prelaturas personales propiciadas
por el Concilio y reguladas por el
Código.

Las prelaturas personales, junto a
otras instituciones y organismos
regulados en el CIC, significan, en
esta perspectiva, la superación del
esquema de organización jerárquica
de la Iglesia que presentaba el viejo
Código. Allí todo estaba basado en



"territorios" sometidos a la potestad
de los respectivos titulares, y las
personas venían consideradas como
meros súbditos respecto de las
jurisdicciones —universales o locales
— correspondientes. De ahí que la
dinámica jurídica de esta
organización tendiera a ver las
circunscripciones como entidades
"en posesión" de la autoridad que las
gobierna e hiciera surgir en los casos
límite el concepto de "exención". Este
planteamiento, por otra parte,
propendía a interpretar
conflictivamente las relaciones entre
la potestad primacial y las
autoridades locales, en perjuicio de
la función de una o de otra según los
casos.

Ya se ve que, desde los conceptos
teológicos —de profunda incidencia
canónica— de diaconía y de
comunión, este planteamiento debía
ser invertido. Es lo que ha hecho la



eclesiología conciliar inspiradora del
nuevo Código.

La reforma de la organización
eclesiástica que el Código de Juan
Pablo II significa, tiene a la vista,
como momentos configurantes, los
conceptos de Pueblo de Dios y de
misión, que responden de la manera
más radical al principio personalista.
La potestad eclesiástica, en todos sus
niveles de participación, aparece —
en palabras de un teólogo español—
como «un servicio de estructura
sacramental y vicaria para el
ejercicio en visibilidad histórica del
señorío salvífico de Cristo sobre su
Iglesia y, de este modo, para el
enriquecimiento de la comunidad en
orden a que ésta —siendo así 
organice exstructa (LG, 11)— ejerza
la misión que le ha confiado su
cabeza»[10]. Potestad-servicio, pues,
de la Jerarquía al Pueblo de Dios; y 
misión, que no es sólo de la



Jerarquía, sino de todo el Pueblo 
organice exstructus.

En este horizonte, la creación de las
prelaturas personales se articula:

a) como una nueva forma de acudir a
las necesidades de la misión del
entero Pueblo de Dios: la ratio
apostolatus es lo que hizo surgir la
ideación conciliar de la nueva figura;

b) como una nueva forma de
ejercicio de la Suprema potestad-
servicio de la Iglesia presente en el
Romano Pontífice y en el Colegio
Episcopal; el Papa, al erigir cada
prelatura, responde así a su manera
específica de servir a la
evangelización del mundo (can. 782,
§ 1);

c) como una manera nueva de darse
la comunión entre la Iglesia
universal y las Iglesias particulares,
que consiste, precisamente, en que la
Autoridad Suprema ofrece a las



Iglesias particulares y a sus obispos
unas nuevas estructuras de servicio
apostólico, organizadas
jerárquicamente por la Sede
Apostólica.

Por otra parte, la ideación de las
prelaturas personales y su regulación
canónica, que no puede entenderse
sin los "redescubrimientos" a los que
he aludido, está a la vez
interrelacionada con otra importante
profundización de la eclesiología
conciliar. Me refiero a la
comprensión de la Iglesia particular,
que no es ya un "territorio", un
"distrito" de la Iglesia universal, un
mero ámbito jurisdiccional, sino una 
portio Populi Dei, es decir, una
comunidad de creyentes —
congregatio fidelium—, que tiene
como Pastor propio a su Obispo y
cuya responsabilidad sobre sus fieles
se expresa en la plena jurisdicción de
que goza. El misterio de esa portio
radica precisamente, según el



Concilio, en que, siendo portio —
parte— en ella existe y opera el todo,
la Iglesia universal: es ad imaginem.
de la Iglesia universal, dice Lumen
gentium, 23[11].

Esta teología corta de raíz la visión
conflictual entre lo local y lo
universal. La Iglesia particular no
cierra sus fronteras, no es un
compartimento estanco. Pertenece a
su esencia la apertura a la comunión:
con las otras Iglesias y de manera
singular con la Iglesia de Roma, en la
que está la Cátedra de la Verdad. En
cuanto que la Iglesia particular es 
parte, experimenta su particularidad
frente al todo, siente la necesidad de
ser ayudada y apoyada desde la 
communio Ecclesiarum, es consciente
de que necesita las riquezas de la
Iglesia universal y del servicio del
Sucesor de Pedro. Pero, a la vez, es 
ad imagine». de la Iglesia universal y
en ella se realiza el mysterium
Ecclesiæ; es decir, las ayudas y los



servicios que le advienen de la
Iglesia universal no se le yuxtaponen
como piezas extrañas, sino que se
insertan en su realidad viviente de
manera plural y varia, siendo esa
pluralidad de ministerios y carismas
—en mutua comunión y bajo la
presidencia del obispo local— una
expresión de que efectivamente la
Iglesia particular es ad imaginem» de
la universal.

Estas consideraciones sobre la
naturaleza teológica de la Iglesia
particular tienen importantes
consecuencias jurídicas. Ponen de
manifiesto cómo en la vida de la
Iglesia particular, en su existencia
eclesial —que implica, como en la
Iglesia universal, unidad y variedad
—, cabe perfectamente una
pluralidad de jurisdicciones, cada
una con su propio ámbito, y de
manera muy especial las prelaturas
personales cuya jurisdicción, como
he dicho, representa dimensiones 



particularizadas de la potestad que
en la Iglesia universal tienen el Papa
y el Colegio de los Obispos. La
presencia en una Iglesia particular
del trabajo apostólico de una
prelatura personal, organizado con
arreglo a la manera propia de cada
prelatura, es siempre algo que
acontece con la venia del Obispo de
la diócesis y expresa en su profunda
entraña teológica y canónica la
comunión de las Iglesias particulares
y de la Iglesia universal, el carácter
de servicio que tiene toda autoridad
jerárquica— tanto la de la Cabeza de
la Iglesia particular como la del
prelado de la prelatura—, y la
solicitud por la misión y por el bien
común del Pueblo de Dios que es
inmanente a la communio
Ecclesiarum.

En el trabajo antes citado, hablando
de las Iglesias particulares y de las
prelaturas personales, pude decir
que «son estructuras jerárquicas



ciertamente distintas, pero
constitucionalmente implicadas,
como lo están la Iglesia universal y
las Iglesias particulares». Y agregaba:
«las prelaturas personales, por ser
estructuras al servicio de la
comunión y de la misión de las
Iglesias, no se comportan frente a
ellas a modo de partes distintas, sino
que, por la razón formal de su origen
y por su realidad pastoral, viven y se
realizan en las Iglesias particulares,
en el seno de su misterio
sacramental, con una coordinación
concreta establecida en los Estatutos
de cada prelatura por el Romano
Pontífice. Así, por ejemplo, los
presbíteros de las prelaturas
personales son presbíteros que
trabajan en cada Iglesia particular
dentro de la fraternidad sacramental
del presbiterio, con la aportación de
su carisma especifico y respetando
siempre delicadamente las
directrices pastorales generales del
obispo de esa Iglesia; y los laicos que



se dedican a las obras apostólicas de
las prelaturas son fieles corrientes de
su diócesis, que están —con las
modalidades concretas que sanciona
en cada caso el derecho particular de
la prelatura— bajo la communis et
ordinaria cura pastoralis (can. 771, §
1) del Obispo diocesano y que, en uso
de su libertad cristiana —actuación
in Spiritu Christi—, cooperan
orgánicamente con la prelatura y con
sus obras apostólicas»[12].

Si algo ha quedado patente, a mi
parecer, en las páginas que
preceden, es la manera armónica de
implicarse en la misión universal de
la Iglesia las prelaturas personales y
las Iglesias particulares. Y ello,
principalmente, por la luz que
proyecta sobre el sentido de las
estructuras de la organización
eclesiástica la comprensión de la 
autoridad-potestas como servicio al
Pueblo de Dios y el redescubrimiento
de la idea de comunión y, más en



concreto, de la communio
hierarchica. Desde aquí podemos dar
todavía un tercer paso.

Me propongo considerar brevemente
la función que los estatutos de cada
prelatura, que le son otorgados por la
Sede Apostólica, tienen para expresar
esa coordinación pastoral entre
Iglesias particulares y prelaturas
personales, sin la cual no podría
prestarse el servicio ad bonum
commune totius Ecclesiæ.

El Decreto Presbyterorum ordinis, n.
10, ya había señalado el criterio
fundamental de las normas que la
autoridad eclesiástica debía
establecer, en el momento de la
creación de cada prelatura personal
en particular: «modis pro singulis
inceptis statuendis et salvis semper
iuribus Ordinariorum locorum».

El Motu proprio Ecclesiæ Sanctæ
acoge la exigencia de los estatutos
(«...et propriis gaudent statutis»); y la



cláusula de respeto a los derechos de
los ordinarios locales, al decir que en
el ejercicio de la actividad de estas
prelaturas «sedulo caveatur, ut iura
Ordinariorum locorum serventur».

Las normas codiciales, inspirándose
en los mismos criterios, precisan más
el régimen del Mota proprio de Pablo
VI. El canon 294 establece que las
prelaturas personales serán erigidas 
«auditis quarum interest Episcoporum
Conferentiis»; mientras que Ecclesiæ
Sanctæ sólo pedía escuchar a
aquellas Conferencias Episcopales en
cuyo territorio las prelaturas
desempeñen su tarea pastoral.

El canon 297, al acoger la indicación
general del Mota proprio relativa a la
armónica inserción de las prelaturas
personales en las Iglesias locales,
establece una doble garantía:

a) dispone que «los estatutos
determinarán las relaciones de la
prelatura personal con los



Ordinarios locales de aquellas
Iglesias particulares en las cuales la
prelatura ejerce 0 desea ejercer sus
obras pastorales o misionales»; b)
exige que tal actividad venga
precedida del consentimiento del
obispo diocesano.

Son también los estatutos los
llamados a determinar
adecuadamente —así lo dispone el
canon 296— el modo de cooperación
orgánica de los laicos que, mediante
vínculo contractual, se dedican a las
obras apostólicas de la prelatura y
los principales deberes y derechos
anejos a esta cooperación.

Los estatutos constituyen el régimen
particular de cada prelatura, dentro
de la ley-marco codicial, en línea con
la potenciación que el nuevo Código
de Juan Pablo II confiere al Derecho
particular a todos los niveles.

Esta breve reseña del iter normativo
en lo referente a las relaciones entre



las prelaturas personales y las
Iglesias locales me parece, con toda
su concisión, una profunda
expresión jurídica de la teología
eclesiológica del Vaticano II, que he
glosado mas arriba. Destacan aquí
especialmente los principios de
comunión y colegialidad, la doctrina
de la autoridad como servicio y la
idea de la corresponsabilidad de
todos los miembros del pueblo de
Dios.

a) La realidad pastoral y canónica
que subyace a la idea de los statuta a
Sancta Sede condita es la de la
identificación por parte del Romano
Pontífice de una determinada 
necesidad pastoral en el seno del
Pueblo de Dios —un determinado
grupo social, una región, etc.—, que,
en la práctica, no puede ser atendida
desde las Iglesias particulares o para
la cual las Iglesias particulares
pueden necesitar una ayuda
especifica, y la consiguiente



responsabilidad de afrontarla que
tiene la Autoridad Suprema de la
Iglesia. El resultado de la interacción
entre necesidad pastoral y
responsabilidad primacial se expresa
en la creación de la prelatura
concreta. Los estatutos determinan la
manera específica en que la
prelatura va a atender esas
necesidades y no otras. El hecho de
que esos estatutos le sean dados por
la Santa Sede y no autodonados por
la prelatura pone de manifiesto,
entre otras cosas, que se trata del
ejercicio de la responsabilidad ex
oficio de la potestad-servicio del
Primado.

b) Por tratarse —la prelatura
personal— de una estructura
jerárquica de la Iglesia y tener
encomendadas tareas que son
responsabilidad de esa estructura, se
plantea inmediatamente la cuestión
de la coordinación e inserción de la
prelatura y de sus tareas apostólicas



en la pastoral de la Iglesia universal
y de las Iglesias particulares. El
principio de comunión y de
colegialidad entra inmediatamente
en juego. Si bien erigir la prelatura es
un acto de la potestad primacial, el
Papa no procede a la erección sino
después de escuchar el parecer de los
obispos más directamente
interesados. De esta manera, la
prelatura personal "nace"
jurídicamente inserta en la 
communio Ecclesiarum.

c) Pero hay un dato más, y de la
máxima importancia. En esos
estatutos, cuyo programa pastoral ha
sido objeto de una consulta colegial,
el Papa determina las relaciones
concretas de la prelatura con los
obispos que presiden las Iglesias
locales. Es decir, es el Papa mismo el
que se hace garante, a través de los
estatutos, de la exacta aplicación de
la cláusula «salvis semper iuribus
Ordinariorum locorum». El Santo



Padre, como Supremo Moderador de
la Jurisdicción de la Iglesia, coordina
constitucionalmente la actividad
pastoral de las prelaturas personales
en el seno de las Iglesias particulares
para que las respectivas estructuras
jerárquicas trabajen in bonum
commune totius Ecclesiæ, es decir, 
sirvan al Pueblo de Dios y a la
humanidad.

d) Finalmente, y siempre según la
normativa citada, son los estatutos de
cada prelatura los que determinan la
cooperación orgánica de los fieles
laicos del Pueblo de Dios en sus
iniciativas apostólicas. Esa
cooperación, que dimana
espontáneamente de la teología del
laicado del Concilio Vaticano II,
podría ser objeto de un extenso y
pormenorizado desarrollo, que se
saldría del marco de estas notas.
Interesa ahora subrayar solamente
que también en este campo la Santa
Sede regula en los estatutos la



manera de honrar el principio salvis
semper... De ahí que los fieles que se
incorporan a las prelaturas
personales no pierdan su condición
de miembros de la Iglesia particular
correspondiente y permanezca
sustancialmente inmutado el vínculo
que les une con el Obispo local.

Amadeo de Fuenmayor

Universidad de Navarra

[1] PIERO GIORGIO MARCUZZI, Le
Prelature personali nel nuovo Codice
di Diritto Canonico, en la obra
colectiva "Il nuovo Codice di Diritto
Canonico", Università Lateranense,
Roma, 1983, p. 129.

[2] JUAN FORNÉS, El perfil jurídico de
las prelaturas personales: "Monitor
Ecclesiasticus" 107 (1983) 463, nota
12.

[3] Cfr. Const. Apost. Sacræ disciplinæ
leges, 25-I-1983: AAS, 75 (1983) pars



II, pp. XI y XII. Vid. también J.
HERVADA, El nuevo Código de
Derecho Canónico: visión de conjunto:
"Scripta Theologica" 15 (1983)
743-750 y P. Rodríguez, El nuevo
Código de Derecho Canónico en
perspectiva teológica, ibidem, pp.
751-766.

[4] AAS, cit., ibid., p. XII.

[5] SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Quæstiones disputatæ, De malo, q. VI,
a. 1.

[6] SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Summa contra Gentiles, I, c. 14.

[7] Vid. P. RODRÍGUEZ-A. DE
FUENMAYOR, Sobre la naturaleza de
las prelaturas personales y su
inserción dentro de la estructura de la
Iglesia: "Ius Canonicum" 24 (1984)
9-47. Acerca de las prelaturas
personales en general, y con
referencia en particular a la erección
del Opus Dei en prelatura personal,



v. J.L. GUTIÉRREZ, De prælatura
personali iuxta leges eius
constitutivas et Codicis Iuris Canonici
normas: "Periodica" 72 (1983) 71-111;
G. LO CASTRO, Le Prelature personali
per lo svolgimento di specifiche
funzioni pastorali: "Il diritto
eclesiastico", 1983, pp. 85-146; J.I.
ARRIETA, L'atto di erezione dell'Opus
Dei in Prelatura personale:
"Apollinaris" 56 (1983) 89-114; y J.
FORNÉS, op. cit., pp. 436-472.

[8] Vid. P. RODRÍGUEZ-A. DE
FUENMAYOR, op. cit., p. 41, nota 58.

[9] Insegnamenti di Paolo VI, XII,
Tipografia Poliglotta Vaticana, 1974,
p. 865.

[10] P. RODRÍGUEZ, Iglesia y
ecumenismo, Madrid 1979, p. 211.

[11] Vid. A. M. ROUCO VARELA, 
Iglesia universal-Iglesia particular:
"Ius Canonicum" 22 (1982) 221-239;
W. AYMANS, Das synodale Element in



der Kirchenverfassung, München,
1970; H. DE LUBAC, Pluralismo di
Chiese o unità della Chiesa?, Brescia
1973; P. RODRÍGUEZ-A. DE
FUENMAYOR, op. cit., pp. 33 y s.

[12] P. RODRÍGUEZ-A. DE
FUENMAYOR, op. cit., p. 44.

Amadeo de Fuenmayor

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/potestad-
primacial-y-prelaturas-personales/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/potestad-primacial-y-prelaturas-personales/
https://opusdei.org/es-es/article/potestad-primacial-y-prelaturas-personales/
https://opusdei.org/es-es/article/potestad-primacial-y-prelaturas-personales/

	Potestad primacial y Prelaturas personales

