opusdei.org

La buena politica
esta al servicio de la
paz

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2019 (1 de enero).

31/12/2018

1. “Paz a esta casa”

Jesus, al enviar a sus discipulos en
mision, les dijo: «Cuando entréis en
una casa, decid primero: “Paz a esta
casa”. Y si alli hay gente de paz,
descansara sobre ellos vuestra paz; si
no, volvera a vosotros» (Lc 10,5-6).



Dar la paz estd en el centro de la
mision de los discipulos de Cristo. Y
este ofrecimiento esta dirigido a
todos los hombres y mujeres que
esperan la paz en medio de las
tragedias y la violencia de la historia
humanal1]. La “casa” mencionada
por Jesus es cada familia, cada
comunidad, cada pais, cada
continente, con sus caracteristicas
propias y con su historia; es sobre
todo cada persona, sin distincion ni
discriminacion. También es nuestra
“casa comun”: el planeta en el que
Dios nos ha colocado para vivir y al
que estamos llamados a cuidar con
interés.

Por tanto, este es también mi deseo al
comienzo del nuevo ano: “Paz a esta
casa”.

2. El desafio de una buena politica

La paz es como la esperanza de la
que habla el poeta Charles Péguy[2];
es como una flor fragil que trata de



florecer entre las piedras de la
violencia. Sabemos bien que la
busqueda de poder a cualquier
precio lleva al abuso y a la injusticia.
La politica es un vehiculo
fundamental para edificar la
ciudadania y la actividad del
hombre, pero cuando aquellos que se
dedican a ella no la viven como un
servicio a la comunidad humana,
puede convertirse en un instrumento
de opresion, marginacion e incluso
de destruccion.

Dice Jesus: «Quien quiera ser el
primero, que sea el ultimo de todos y
el servidor de todos» (Mc 9,35). Como
subrayaba el Papa san Pablo VI:
«Tomar en serio la politica en sus
diversos niveles —local, regional,
nacional y mundial— es afirmar el
deber de cada persona, de toda
persona, de conocer cudl es el
contenido y el valor de la opcion que
se le presenta y segun la cual se
busca realizar colectivamente el bien


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html

de la ciudad, de la nacién, de la
humanidad»[3].

En efecto, la funcion y la
responsabilidad politica constituyen
un desafio permanente para todos
los que reciben el mandato de servir
a su pais, de proteger a cuantos viven
en él y de trabajar a fin de crear las
condiciones para un futuro digno y
justo. La politica, si se lleva a cabo en
el respeto fundamental de la vida, la
libertad y la dignidad de las
personas, puede convertirse
verdaderamente en una forma
eminente de la caridad.

3. Caridad y virtudes humanas
para una politica al servicio de los
derechos humanos y de la paz

El Papa Benedicto XVI recordaba que
«todo cristiano esta llamado a esta
caridad, segun su vocacion y sus
posibilidades de incidir en la padlis.
[...] El compromiso por el bien
comun, cuando estd inspirado por la


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html

caridad, tiene una valencia superior
al compromiso meramente secular y
politico. [...] La accidon del hombre
sobre la tierra, cuando esta inspirada
y sustentada por la caridad,
contribuye a la edificacion de esa
ciudad de Dios universal hacia la
cual avanza la historia de la familia
humana»[4]. Es un programa con el
que pueden estar de acuerdo todos
los politicos, de cualquier
procedencia cultural o religiosa que
deseen trabajar juntos por el bien de
la familia humana, practicando
aquellas virtudes humanas que son
la base de una buena accion politica:
la justicia, la equidad, el respeto
mutuo, la sinceridad, la honestidad,
la fidelidad.

A este respecto, merece la pena
recordar las “bienaventuranzas del
politico”, propuestas por el cardenal
vietnamita Francois-Xavier Nguyén
Van Thuan, fallecido en el afio 2002,



y que fue un fiel testigo del
Evangelio:

Bienaventurado el politico que tiene
una alta consideracion y una
profunda conciencia de su papel.

Bienaventurado el politico cuya
persona refleja credibilidad.

Bienaventurado el politico que
trabaja por el bien comun y no por
su propio interés.

Bienaventurado el politico que
permanece fielmente coherente.

Bienaventurado el politico que
realiza la unidad.

Bienaventurado el politico que esta
comprometido en llevar a cabo un
cambio radical.

Bienaventurado el politico que sabe
escuchar.



Bienaventurado el politico que no
tiene miedo[5].

4. Los vicios de la politica

Cada renovacion de las funciones
electivas, cada cita electoral, cada
etapa de la vida publica es una
oportunidad para volver a la fuente y
a los puntos de referencia que
inspiran la justicia y el derecho.
Estamos convencidos de que la
buena politica esta al servicio de la
paz; respeta y promueve los derechos
humanos fundamentales, que son
igualmente deberes reciprocos, de
modo que se cree entre las
generaciones presentes y futuras un
vinculo de confianza y gratitud.

En la politica, desgraciadamente,
junto a las virtudes no faltan los
vicios, debidos tanto a la ineptitud
personal como a distorsiones en el
ambiente y en las instituciones. Es
evidente para todos que los vicios de
la vida politica restan credibilidad a



los sistemas en los que ella se
ejercita, asi como a la autoridad, a las
decisiones y a las acciones de las
personas que se dedican a ella.

Estos vicios, que socavan el ideal de
una democracia auténtica, son la
vergienza de la vida publica y ponen
en peligro la paz social: 1a corrupcion
—en sus multiples formas de
apropiacion indebida de bienes
publicos o de aprovechamiento de
las personas—, la negacion del
derecho, el incumplimiento de las
normas comunitarias, el
enriquecimiento ilegal, la
justificacion del poder mediante la
fuerza o con el pretexto arbitrario de
la “razon de Estado”, la tendencia a
perpetuarse en el poder, la xenofobia
y el racismo, el rechazo al cuidado de
la Tierra, la explotacion ilimitada de
los recursos naturales por un
beneficio inmediato, el desprecio de
los que se han visto obligados a ir al
exilio.



5. La buena politica promueve la
participacion de los jovenes y la
confianza en el otro

Cuando el ejercicio del poder politico
apunta unicamente a proteger los
intereses de ciertos individuos
privilegiados, el futuro esta en
peligro y los jovenes pueden sentirse
tentados por la desconfianza, porque
se ven condenados a quedar al
margen de la sociedad, sin la
posibilidad de participar en un
proyecto para el futuro.

En cambio, cuando la politica se
traduce, concretamente, en un
estimulo de los jovenes talentos y de
las vocaciones que quieren
realizarse, la paz se propaga en las
conciencias y sobre los rostros. Se
llega a una confianza dindmica, que
significa “yo confio en tiy creo
contigo” en la posibilidad de trabajar
juntos por el bien comun. La politica
favorece la paz si se realiza, por lo



tanto, reconociendo los carismas 'y
las capacidades de cada persona.
«¢Hay acaso algo mas bello que una
mano tendida? Esta ha sido querida
por Dios para dar y recibir. Dios no
la ha querido para que mate (cf. Gn
4,1ss) o haga sufrir, sino para que
cuide y ayude a vivir. Junto con el
corazon y la mente, también la mano
puede hacerse un instrumento de
dialogo»[6].

Cada uno puede aportar su propia
piedra para la construccion de la
casa comun. La auténtica vida
politica, fundada en el derecho y en
un dialogo leal entre los
protagonistas, se renueva con la
conviccion de que cada mujer, cada
hombre y cada generacion encierran
en sl mismos una promesa que
puede liberar nuevas energias
relacionales, intelectuales, culturales
y espirituales.



Una confianza de ese tipo nunca es
facil de realizar porque las
relaciones humanas son complejas.
En particular, vivimos en estos
tiempos en un clima de desconfianza
que echa sus raices en el miedo al
otro o al extrano, en la ansiedad de
perder beneficios personales y,
lamentablemente, se manifiesta
también a nivel politico, a través de
actitudes de clausura o
nacionalismos que ponen en cuestion
la fraternidad que tanto necesita
nuestro mundo globalizado.

Hoy mas que nunca, nuestras
sociedades necesitan “artesanos de la
paz” que puedan ser auténticos
mensajeros y testigos de Dios Padre
que quiere el bien y la felicidad de la
familia humana.

6. No a la guerra ni a la estrategia
del miedo

Cien afios después del fin de la
Primera Guerra Mundial, y con el



recuerdo de los jovenes caidos
durante aquellos combates y las
poblaciones civiles devastadas,
conocemos mejor que nunca la
terrible ensefianza de las guerras
fratricidas, es decir que la paz jamas
puede reducirse al simple equilibrio
de la fuerza y el miedo. Mantener al
otro bajo amenaza significa reducirlo
al estado de objeto y negarle la
dignidad. Es la razon por la que
reafirmamos que el incremento de la
intimidacion, asi como la
proliferacion incontrolada de las
armas son contrarios a la moraly a
la busqueda de una verdadera
concordia.

El terror ejercido sobre las personas
mas vulnerables contribuye al exilio
de poblaciones enteras en busca de
una tierra de paz. No son aceptables
los discursos politicos que tienden a
culpabilizar a los migrantes de todos
los males y a privar a los pobres de la
esperanza. En cambio, cabe subrayar



que la paz se basa en el respeto de
cada persona, independientemente
de su historia, en el respeto del
derecho y del bien comun, de la
creacion que nos ha sido confiada y
de la riqueza moral transmitida por
las generaciones pasadas.

Asimismo, nuestro pensamiento se
dirige de modo particular a los nifios
que viven en las zonas de conflicto, y
a todos los que se esfuerzan para que
sus vidas y sus derechos sean
protegidos. En el mundo, uno de
cada seis nifios sufre a causa de la
violencia de la guerra y de sus
consecuencias, e incluso es reclutado
para convertirse en soldado o rehén
de grupos armados. El testimonio de
cuantos se comprometen en la
defensa de la dignidad y el respeto de
los nifios es sumamente precioso
para el futuro de la humanidad.

7. Un gran proyecto de paz



Celebramos en estos dias los setenta
afos de la Declaracion Universal de
los Derechos Humanos, que fue
adoptada después del segundo
conflicto mundial. Recordamos a este
respecto la observacion del Papa san
Juan XXIII: «Cuando en un hombre
surge la conciencia de los propios
derechos, es necesario que aflore
también la de las propias
obligaciones; de forma que aquel que
posee determinados derechos tiene
asimismo, como expresion de su
dignidad, la obligacion de exigirlos,
mientras los demas tienen el deber
de reconocerlos y respetarlos»[7].

La paz, en efecto, es fruto de un gran
proyecto politico que se funda en la
responsabilidad reciproca y la
interdependencia de los seres
humanos, pero es también un desafio
que exige ser acogido dia tras dia. La
paz es una conversion del corazony
del alma, y es facil reconocer tres


https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es.html

dimensiones inseparables de esta paz
interior y comunitaria:

— la paz con nosotros mismos,
rechazando la intransigencia, la ira,
la impaciencia y —como aconsejaba
san Francisco de Sales— teniendo
“un poco de dulzura consigo mismo”,
para ofrecer “un poco de dulzura a
los demas”;

— la paz con el otro: el familiar, el
amigo, el extranjero, el pobre, el que
sufre...; atreviéndose al encuentro y
escuchando el mensaje que lleva
consigo;

— la paz con la creacion,
redescubriendo la grandeza del don
de Dios y la parte de responsabilidad
que corresponde a cada uno de
nosotros, como habitantes del
mundo, ciudadanos y artifices del
futuro.

La politica de la paz —que conoce
bien y se hace cargo de las



fragilidades humanas— puede
recurrir siempre al espiritu del
Magnificat que Maria, Madre de
Cristo salvador y Reina de la paz,
canta en nombre de todos los
hombres: «Su misericordia llega a
sus fieles de generacion en
generacion. El hace proezas con su
brazo: dispersa a los soberbios de
corazon, derriba del trono a los
poderosos y enaltece a los humildes;
[...] acordandose de la misericordia
como lo habia prometido a nuestros
padres en favor de Abrahan y su
descendencia por siempre» (Lc
1,50-55).

Vaticano, 8 de diciembre de 2018

Francisco

[1] Cf. Lc 2,14: «Gloria a Dios en el
cielo, y en la tierra paz a los hombres
de buena voluntad».



[2] Cf. Le Porche du mystere de la
deuxieme vertu, Paris 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 mayo 1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29
junio 2009), 7.

[S] Cf. Discurso en la exposicion-
congreso “Civitas” de Padua:
“30giorni” (2002), 5.

[6] Benedicto XVI, Discurso a las
Autoridades de Benin (Cotonou, 19
noviembre 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 44.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/es-es/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/

opusdei.org/es-es/article/politica-
jornada-mundial-paz-papa-francisco/
(31/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/politica-jornada-mundial-paz-papa-francisco/

	La buena política está al servicio de la paz

