opusdei.org

Perfectus Deus,
perfectus homo

Reflexiones sobre la
ejemplaridad del misterio de la
Encarnacion del Verbo en las
ensefanzas del Beato Josemaria
Escriva

11/03/2009

La reflexion sobre el misterio del
Verbo Encarnado, «<mediadory
plenitud de toda revelacion»
nota('25','8.0','1','1') 1, representa
el mas importante lugar de
comprension de la historia de la
salvacion y del plano divino sobre la



creacion. Se trata de un misterio
inagotable, «en el cual se hallan
todos los tesoros de la sabiduria y de
la ciencia escondidos»
nota('25','8.0,'1,'2") 2, capaz de
capturar constantemente el estudio y
la contemplacion de los tedlogos y de
los santos. Precisamente éstos
ultimos, con la diversidad, pero
también con la profunda
consonancia con la cual han
propuesto a lo largo de los siglos las
modalidades de la sequela Christi,
nos han ofrecido un ejemplo de
cuantas luces, también para la
reflexion teolodgica, derivan de la
veneracion sincera y afectiva al Hijo
de Dios hecho hombre. El
conocimiento de la Palabra revelada
progresa de hecho no sélo mediante
el estudio sino también «cuando
comprenden internamente los
misterios que viven»
nota('25','8.0','1','3") 3 . De Francisco
de Asis a Catalina de Siena, de
Ignacio de Loyola a Teresa de Avila,



de Tomas Moro a Alfonso de Ligorio,
las paginas que los santos han
dedicado a la meditacion del misterio
de Cristo han sido siempre tesoro de
inestimable valor para la
comprension de la fe.

En cuanto a lo que se refiere a las
ensefianzas del Beato Josemaria
Escriva, leemos en el Decreto
Pontificio sobre la heroicidad de sus
virtudes: «Gracias a una viva
contemplacion del misterio del Verbo
Encarnado, el Siervo de Dios
comprendio con hondura que el
entramado de las realidades
humanas se compenetra
intimamente, en el corazon del
hombre renacido en Cristo, con la
economia de la vida sobrenatural,
convirtiéndose asi en lugar y medio
de santificacion» nota('25','8.0','1','4")
4 . En las obras del Fundador del
Opus Dei hay huellas evidentes de
como la consideracion de la
perfeccion divino-humana del Verbo



Encarnado le condujo con
sorprendente naturalidad a
comprender y predicar de modo
atrayente y profundo el nucleo
esencial de la condicién y de la vida
cristiana. Su ensefianza ha sido una
continua invitacién a mirar a
Jesucristo, para reconocer en Fl al
verdadero Dios y al verdadero
hombre, y a través de la
contemplacion de su humanidad
santisima, poder acceder al misterio
de su divinidad nota('25','8.0','1",'5")
5. Tal itinerario, asi como nos viene
mostrado en sus escritos, tiene
origen en primer lugar en su oracion
personal. Esto se podria mostrar
facilmente, casi a modo de resumen,
recordando la tierna devocion que,
ya en los primeros afios de trabajo
sacerdotal, manifesté hacia una
imagen del Nifio Jesus propiedad de
la comunidad de religiosas agustinas
de las cuales €l era el capellan: una
imagen que le gustaba llevarse a
casa, casi movido de la imperiosa



necesidad de una presencia sensible
que le ayudara en su oracion
nota('25','8.0,'1,'6") 6 .

En las ensefianzas del Beato
Josemaria se encuentra con
frecuencia la descripcion de
numerosas implicaciones ascéticas y
doctrinales que derivan
precisamente de la condicion divino-
humana de Cristo. En este trabajo
nos proponemos explorar algunos de
los principales contenidos teoldgicos
asociados a tales implicaciones,
limitandonos a los escritos
publicados hasta ahora. Dada la
amplitud de la tematica —de hecho,
las consecuencias de la Encarnacion
implican, directa o indirectamente,
todos los aspectos de la fe cristiana-
estas observaciones nuestras pueden
tener solo un valor indicativo y
limitado. Esas se limitan ademas,
como sugiere el titulo de nuestro
estudio, a ofrecer una lectura del
misterio de la Encarnacion en clave



esencialmente noética y
hermenéutica, sin poder desarrollar
las correspondientes reflexiones
sobre su centralidad salvifica. Esta
distincion, util para el andlisis
teoldgico, no seria pertinente
buscarla en la experiencia espiritual
del Beato Josemaria, ya que la
comprension del valor salvifico del
misterio de Jesucristo, la adhesion a
su Persona y sus implicaciones para
la vida cristiana —analogamente a
cuanto sucede de hecho en la vida de
cualquier creyente y de los santos en
modo particular- preceden a
cualquier reflexion objetiva sobre el
contenido o el alcance cognoscitivo
del misterio mismo.

Como pista principal para nuestra
investigacion utilizaremos las
numerosas referencias a la expresion
perfectus Deus, perfectus homo —a
veces implicita— presentes en los
escritos del Beato, para dirigirnos
después a otros textos donde el Autor



se detiene a comentar en modo
intencional las facetas doctrinales o
pastorales relacionadas con el
misterio del Verbo Encarnado.
Intentaremos finalmente organizar
esos textos alrededor de los
correspondientes contextos
tematicos que resultan interesados.
El tema que nos ocupa no es nuevo,
pues ha sido afrontado en estudios
precedentes, los cuales, bajo diversos
enfoques, han puesto ya en evidencia
otros aspectos importantes del
cristocentrismo del Beato Josemaria
nota('25','8.0,'1,'7") 7 .

1. El misterio del Verbo encarnado en
la economia de la Revelacion

Con el fin de introducir la cuestion,
puede ser util reepilogar brevemente
cuales son las principales
coordenadas biblicas y teoldgicas que
permiten una lectura del misterio de
la Encarnacion como especificidad
del cristianismo y principio



hermenéutico de la relacién entre
Dios y el hombre.

En primer lugar el epistolario
paulino nos presenta el plano
salvifico divino como un misterio
que pertenece al Padre, ocultado
durante siglos, pero ahora revelado
en el Hijo nota('25','8.0,'1",'8") 8 . Este
misterio es Cristo mismo en sus
naturalezas humana y divina
nota('25','8.0','1",'9") 9, condicién de
una mediacion gracias a la cual se ha
cumplido la redencion, en sus
dimensiones tanto de repacificacion
de Dios con la humanidad, como de
recapitulacion-reordenacion de la
creacion con su Creador. La
Encarnacion del Verbo se presenta
asi como un evento sumamente
revelador, no sélo, evidentemente,
por la forma con que la Palabra de
Dios viene entregada a la humanidad
—palabra divina encarnada,
expresada por las palabras y los
gestos humanos del Verbo-, sino



también por su capacidad de
reasumir el entero contenido: todo lo
que la Trinidad divina quiere
revelar/donar a los hombres esta
recogido y cumplido en el don del
Hijo eterno del Padre, hecho hombre
por obra del Espiritu Santo. Mirando
a Cristo se puede leer toda palabra
que Dios dirige al hombre y, a causa
de su mediacion humana, las
modalidades de la palabra con las
que el hombre debe responder a
Dios.

En segundo lugar, el hecho de que la
plenitud de la revelacion y de la
donacioén de Dios al mundo —como
nos recuerda el prologo de Juan- se
cumplan en la Persona del Verbo
hecho hombre, caracteriza de modo
determinante las relaciones entre
Dios y el mundo, entre Dios y cada
persona humana. En el misterio de
Cristo se cumplen la obra de la
creacion y la de la redencion. El, al
presentarse como la razon y el



modelo de nuestra predestinacion a
la filiacion divina y de nuestra
participacion a la vida trinitaria
nota('25','8.0','1',/10") 10, se nos
propone, ya en la economia presente,
como el lugar de nuestra
trascendencia nota('25','8.0','1",'11")
11 . Dicho en otras palabras, la
relacion entre lo humano y lo divino
es esencialmente «cristiana». Este
adjetivo tiene en sila capacidad de
originar y de iluminar de modo
coherente todo un panorama
teoldgico rico de facetas en el plano
historico, existencial e incluso
cultural. En la relacion entre lo
humano y lo divino hay de hecho,
implicitamente contenidos, muchos
temas. Esto es representativo de la
relacion que intercorre entre
naturaleza y gracia, entre
inmanencia y trascendencia, entre
historia y eternidad, entre signo y
sacramento, entre razon y fe, entre el
trabajo y la oracion, entre la ciudad
de los hombres y la ciudad de Dios.



De nuestra comprension de qué es la
Encarnacion no depende solo la
comprension de la relacion entre
naturaleza y gracia, sino que alli se
juega también nuestra comprension
del mundo y del hombre, y se decide
nuestra concepcion de Dios.

En tercer lugar, la centralidad del
misterio de Cristo en el plan de la
creacion, no solo en el de la
redencion, pone la Encarnacion del
Verbo en condiciones de revelar de
manera privilegiada el proyecto de
Dios sobre la creacion misma
nota('25','8.0','1',/12") 12 . En Fl
subsisten tanto las razones de la
primera creacion como las de la
nueva creaciéon. Mds aun,
precisamente porque de la creacion
Fl constituye el sentido dltimo y la
razon de su ordenabilidad al Padre
en el Espirituy, la condicion divino-
humana del Verbo Encarnado revela
la capacidad que las realidades
humanas y terrenas tienen de poder



conducir a Dios y, por tanto, su
implicito valor salvifico, cuando son
leidas, pero sobre todo vividas, a la
luz del evento terreno de Cristo, de
manera particular a la luz de su
misterio pascual nota('25','8.0','1','13")
13 . En definitiva, el mundo creado
pertenece al misterio del Verbo
encarnado y puede ser plenamente
comprendido, custodiado y
conducido a su fin sélo en uniéon con
Cristo, o sea, participando en su
misterio y reproduciendo en
nosotros su légica salvifica.

2. El origen y el significado de la
expresion perfectus Deus, perfectus
homo

En los escritos del Fundador del Opus
Dei publicados hasta la fecha, la
referencia directa a la perfecta
humanidad y a la perfecta divinidad
de Jesucristo, mediante la conocida
formula del Simbolo
pseudoatanasiano Quicumque en su



forma latina «perfectus Deus,
perfectus homo» nota('25','8.0','1','14")
14 o en su equivalente en lengua
castellana, aparece de modo explicito
18 veces nota('25','8.0','1",'15") 15 . Si
incluimos en el andlisis de
frecuencias la expresion equivalente
«verdadero Dios y verdadero
hombre» y las referencias directas a
la «perfecta humanidad de Verbo
encarnado», el numero total de
referencias asciende a 44
nota('25','8.0','1','16") 16 . Podemos
por tanto afirmar que, junto a la
expresion «alter Christus, ipse
Christus» referida a la condicion del
cristiano, estamos ante una de las
formulas conceptuales mas
frecuentes en la predicacion del
Beato Josemaria nota('25','8.0','1',"17")
17.

Pero, ¢cudl fue el origen de esta
expresion en el magisterio de la
Iglesia antigua y cuales sus
finalidades dogmaticas? Si hacemos



abstraccion por un momento del
Simbolo Quicumque , surgido entre el
fin del siglo V y el inicio del VI con
objetivos catequéticos y liturgicos, y
en el cual el enunciado «perfectus
Deus, perfectus homo» viene
recogido junto a las principales
afirmaciones trinitarias y
cristolégicas elaboradas
anteriormente nota('25','8.0','1','"18")
18, una primera cita de una
expresion de este género la
encontramos en el afio 374, en una
carta del Papa Damaso I.
Estigmatizando contra los arrianos y
los apolinaristas, €l objetara el error
de los primeros que del Hijo «dicen
imperfecta la divinidad», y el de los
segundos que de Jesucristo «afirman
falsamente una humanidad
imperfecta» nota('25','8.0','1','19") 19 .

Pero la formulacion
pseudoatanasiana aparece de modo
explicito por vez primera en lengua
griega, en el afio 433, en el llamado



Decreto de Union . En él leemos:
«Confesamos, consiguientemente, a
nuestro Sefior Jesucristo Hijo de Dios
unigénito, Dios perfecto y hombre
perfecto ( theon theleion kai
anthropon teleion ) [compuesto] de
alma racional y cuerpo, antes de los
siglos engendrado del Padre segun la
divinidad, y el mismo en los ultimos
dias, por nosotros y por nuestra
salvacion, nacido de Maria Virgen
segun la humanidad, el mismo
consubstancial con el Padre en
cuanto a la divinidad, y
consubstancial con nosotros segun la
humanidad» nota('25','8.0','1",'20") 20 .
Hecho redactar por Sixto III, tal
Decreto sancionaba la reunificacion
de los Obispos de la Iglesia de
Antioquia con la confesion de fe
ortodoxa, como natural consecuencia
de la solucion de la crisis nestoriana
resuelta por el Concilio de Efeso en el
431. La doctrina de este Concilio
habia definido dos afios antes la
presencia de ambas naturalezas, la



divina y la humana, en el Hijo de
Dios hecho hombre, explicando como
su union se daba en la hipodstasis, es
decir en el sujeto del Verbo.

Como se sabe, las aclaraciones del
magisterio de la Iglesia acerca de la
«perfecta humanidad del Verbo
encarnado» debieron prolongarse
todavia durante mads de dos siglos,
desde el Concilio de Calcedonia (afio
451) hasta el Concilio III de
Costantinopla (afio 681), por motivo
de las frecuentes discusiones de
parte de posiciones heréticas o, de
cualquier forma, no plenamente
ortodoxas nota('25','8.0','1','21") 21..
Asi, en una carta dirigida al obispo
Flaviano de Constantinopla, el Papa
Leon Magno puntualizard, contra
Eutiques, que «en naturaleza, pues,
integra y perfecta de verdadero
hombre, nacié Dios verdadero,
entero en lo suyo, entero en lo
nuestro ( totus in suis, totus in
nostris )» nota('25','8.0','1','22") 22.



Pocos afos después, el Concilio de
Calcedonia, habiéndose finalmente
establecido el término «personav,
pudo fijar el vocabulario cristologico
mediante la formula «una persona,
dos naturalezas», precisando como
estas ultimas subsistian inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter nota('25','8.0','1",'23")
23 . Sera finalmente el Concilio III de
Constantinopla el que defienda otra
vez la perfecta humanidad de Cristo
frente al error monotelita,
respondiendo que en Cristo Jesus
subsistia una verdadera voluntad
humana, y que la asuncion de la
humanidad por parte del Verbo no
disminuia ni -menos aun- anulaba
tal voluntad, sino que incluso le daba
autonomia, consistencia y
fundamento: «Como, en efecto, su
carne toda santa, inmaculada y
animada, si bien deificada, no fue
suprimida, sino que quedd en su
propio estado y en su propio modo
de ser, asi su voluntad humana,



aunque deificada, no fue anulada
sino mas bien salvada»
nota('25','8.0,'1','24") 24 .

Es la segunda Persona de la
Santisima Trinidad quien, después de
la Encarnacién y «durante toda la
economia de su vida encarnada, obro
prodigios y sufrio dolores no
aparentemente, sino realmente»
nota('25','8.0','1','25") 25 .

No es dificil comprender el alcance y
las consecuencias de esta profesion
de fe ortodoxa nota('25','8.0','1",'26")
26 . La Iglesia naciente, asi como el
magisterio de los grandes Concilios
de la antigiiedad, solidamente
fundados sobre el mensaje
evangélico, eran plenamente
conscientes de que solamente la
confesion de las dos perfectas
naturalezas del Verbo encarnado, la
divina y la humana, aseguraba a la
redencion todo su valor y realismo.
Si Cristo no hubiera sido verdadero



Dios, habria quedado desprovista de
valor la eficacia universal y salvifica
del sacrificio vicario; si no hubiera
sido verdadero hombre, no habria
sido comprendida la grandeza del
amor de Dios por la humanidad, es
decir la veracidad que era mostrada
en aquel sacrificio, ni se habria
instaurado una verdadera
solidaridad con la naturaleza
humana caida, prejuzgando el valor
salvifico de la humanidad del Verbo
como instrumento de la gracia divina
nota('25','8.0,'1','27") 27 . E1
cumplimiento de la mediacion, asi
como el auténtico significado de la
alianza salvifica, requerian tanto la
plenitud de la humanidad como de la
divinidad: el Unigénito del Padre
debia ser también el primogénito de
los hombres nota('25','8.0','1','28") 28 .
Por otro lado, a la verdadera
humanidad del Verbo encarnado
estaba ligada su capacidad para ser
verdadero modelo para todo ser
humano, alguien de quien se puede



de verdad tomar ejemplo
nota('25','8.0','1','29") 29 .

La confesion del auténtico dogma
cristologico es por lo tanto una
condicion necesaria e irrenunciable
para que la mision de la Iglesia
pueda comprenderse como la
prolongacion de la mision de Cristo y
proponer asi a todos los hombres la
universalidad de Su mediacion
salvifica. En la confesion de una lex
incarnationis , por la que es asumida
por el verdadero Verbo divino una
verdadera y perfecta humanidad, se
contiene, en cierto modo, el
fundamento mismo de la llamada
universal a la santidad y de la
ordenacion a Dios de todas las
realidades terrenas: Dios, haciéndose
hombre en Cristo, «se ha unido en
cierto modo a todo hombre»
nota('25','8.0','1",'30") 30 . Ningun
hombre puede sentirse extrafio a
Cristo, ningun suceso humano puede
ser extrafio a los eventos de Su



historia terrena. Todo hombre esta
llamado a participar de la
recapitulacion con que el Hijo
reconduce al Padre en el Espiritu la
creacion que El mismo ha redimido
tanto en virtud de su sujeto divino,
cuanto en virtud de su verdadera
humanidad. De aqui la particular
sensibilidad de toda la Tradicion
cristiana —de la cual la experiencia y
la ensefianza de los santos son
intérpretes vivos— en reconocer en el
perfectus Deus, perfectus homo una
afirmacion esencial para la
proclamacion y la eficacia de la
universalidad de la mision salvifica
de la Iglesia.

En el caso del Fundador del Opus Dei
creemos poder afirmar que las
consideraciones precedentes asumen
un valor del todo particular.
Recordar a toda persona la llamada
universal a la santidad, la
santificacion y la santificabilidad de
las realidades terrenas por medio de



un trabajo llevado a cabo en union
con Cristo, de modo especial el
trabajo ordinario que sigue el
ejemplo de los treinta afios de vida
oculta de Jesus, constituyen el nucleo
del mensaje del que se hizo portador
en nuestros tiempos el Beato
Josemaria nota('25','8.0','1','31") 31.
Precisamente en esto consiste
también la peculiar mision pastoral
confiada al Opus Dei por la Iglesia,
asi como viene formulada en el
momento de erigirla como Prelatura
personal nota('25','8.0','1','32") 32.
«Con sobrenatural intuicion —
afirmaba Juan Pablo II en la homilia
de la Misa de la beatificacion- el
Beato Josemaria predico
incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por tanto, el trabajo es
también medio de santificacion
personal y de apostolado cuando es
vivido en unidn con Cristo, porque el



Hijo de Dios, encarnandose, en cierto
modo se ha unido a toda la realidad
del hombre y a toda la creacion. En
una sociedad en la cual el deseo
desenfrenado por la posesion de las
cosas materiales las transforma en
idolos y en motivo de alejamiento de
Dios y del ingenio humano, si se usan
rectamente por la gloria del Creador
y por el servicio de los hermanos,
pueden ser camino para el encuentro
de los hombres con Cristo»
nota('25','8.0','1",'33") 33 . De hecho, la
llamada a la imitacion de la
verdadera humanidad de Cristo y la
exhortacion a divinizar el trabajo
ordinario mediante una vida plena y
sinceramente filial, teniendo por fin
la identificacion con Cristo,
acompafaran cada paso de la
predicacion del Beato Josemaria.

3. La Encarnacion del Verbo, ley de
condescendencia y fundamento de la
santificabilidad de la vida ordinaria



En un primer grupo de textos del
Fundador del Opus Dei que
contienen la formula
pseudoatanasiana (u otra
equivalente a ella), la perfecta
humanidad de Jesus, verdadero Dios
pero también verdadero hombre,
viene propuesta como modelo para
la vida de todo cristiano. El contexto
mas frecuente es el de la catequesis
moral sobre las virtudes, de la que
hablaremos en la proxima seccion,
en modo particular aquellas
relacionadas con el ejercicio del
trabajo. Un segundo contexto,
igualmente representativo, es aquél
en el que la contemplacion pausada
de Cristo verdadero hombre
«mueve» al cristiano a ponerse en
relacion con Dios, suscitando
sentimientos de agradecimiento,
pero también de contricion y deseo
de correspondencia, porque la
humanidad perfecta del Verbo
«revela» la magnitud del amor de
Dios por cada uno de nosotros.



Precisamente en este ultimo
contexto, la condiciéon divino-
humana del Hijo de Dios viene
presentada como una ley de
condescendencia , un misterio en el
que «hay algo que deberia remover a
los cristianos» nota('25','8.0','1",'34")
34, algo que hace a los hombres mas
facil la imitacion de Cristo y el acceso
al amor del Padre: «Cristo, perfecto
Dios y perfecto Hombre, para hacer
llegar a los hombres su doctrina de
salvacion y manifestarles el amor de
Dios, procedio de modo humano y
divino. Dios condesciende con el
hombre, toma nuestra naturaleza sin
reservas, con excepcion del pecado.
Me produce una honda alegria
considerar que Cristo ha querido ser
plenamente hombre, con carne como
la nuestra. Me emociona contemplar
la maravilla de un Dios que ama con
corazon de hombre»
nota('25','8.0','1','35") 35 . Desde la
humanidad de Cristo a la Persona del
Verbo: se traza asi un recorrido ideal,



capaz de revelar la divinidad a través
de la contemplacion del amor
condescendiente manifestado en la
asuncion de una perfecta
humanidad: «Cada uno de estos
gestos humanos es gesto de Dios.
Cristo es Dios hecho hombre, hombre
perfecto, hombre entero. Y, en lo
humano, nos da a conocer la
divinidad. (...) Estamos descubriendo
a Dios. Toda obra de Cristo tiene un
valor trascendente: nos da a conocer
el modo de ser de Dios, nos invita a
creer en el amor de Dios, que nos ha
creado y quiere conducirnos a su
intimidad» nota('25','8.0','1",'36") 36 .

Como es logico, esta ley de
condescendencia y de revelacion

toca el vértice de su llamada en la
Pasién redentora: «jGracias, Jesus
mio!, -leemos en Surco — porque has
querido hacerte perfecto Hombre,
con un Corazon amante y
amabilisimo, que ama hasta la
muerte y sufre; que se llena de gozoy



de dolor; que se entusiasma con los
caminos de los hombres, y nos
muestra el que lleva al Cielo...»
nota('25','8.0','1','37") 37 . Y en el
comentario al Via Crucis : «Nuestros
pecados han sido la causa de la
Pasion: de aquella tortura que
deformaba el semblante amabilisimo
de Jesus, perfectus Deus, perfectus
homo .Y son también nuestras
miserias las que ahora nos impiden
contemplar al Sefior, y nos presentan
opaca y contrahecha su figura»
nota('25','8.0','1','38") 38 .

El Beato Josemaria menciona en sus
obras una costumbre muchas veces
seguida en sus primeros afnos de
sacerdocio, la de difundir el
Evangelio y los libros sobre la Pasion
del Sefior; practica que asociara una
vez mas al deseo de mover a otros a
contemplar la perfeccion del amor
divino-humano del Dios hecho
hombre: «Para acercarnos a Dios
hemos de emprender el camino



justo, que es la Humanidad
Santisima de Cristo. Por eso, aconsejo
siempre la lectura de libros que
narran la Pasion del Sefior. Esos
escritos, llenos de sincera piedad, nos
traen a la mente al Hijo de Dios,
Hombre como nosotros y Dios
verdadero, que ama y que sufre en
su carne por la Redencidon del
mundo» nota('25','8.0",'1",'39") 39 .
Siempre en el contexto de la Pasion,
la perfecta humanidad de Cristo sera
presentada como el motor del deseo,
plenamente humano, de querer
quedarse para siempre con sus
discipulos, a pesar de la inminente
separacion; deseo que la perfecta
divinidad de Jesus hara posible en el
don de la Eucaristia
nota('25','8.0','1','40") 40 .

La humanidad del Verbo, reveladora
del amor del Hijo al Padre y del amor
del Padre a todos los hombres en el
Hijo, mueve al cristiano a tomar
ejemplo de toda la vida de Jesus. De



la consideracion del episodio de sus
tentaciones, nace un estimulo para
saber luchar mejor contra nuestros
limites y nuestras pasiones
nota('25','8.0,'1','41") 41 ; de la
admiracién de su accesibilidad,
manifestada por un hambre, por una
sed o por un cansancio en todo
iguales a los nuestros, nace un
empuje a hablar con el Sefior, a
establecer una relacion personal con
Dios en Cristo. «[El Evangelio] nos
relata que Jesus, “volviendo a la
ciudad, tuvo hambre, y descubriendo
una higuera junto al camino se
acerco alli” (Mt . 21,18-19). {Qué
alegria, Sefior, verte con hambre,
verte también junto al Pozo de Sicar,
sediento! (Jn . 4,7). Te contemplo
perfectus Deus, perfectus homo,
verdadero Dios, pero verdadero
Hombre: con carne como la mia. “Se
anonado a si mismo, tomando la
forma de siervo” ( Fil . 2,7), para que
yo no dudase nunca de que me
entiende, de que me ama. “Tuvo



hambre”. Cuando nos cansemos —en
el trabajo, en el estudio, en la tarea
apostolica—, cuando encontremos
cerrazon en el horizonte, entonces,
los ojos a Cristo: a Jesus bueno, a
Jesus cansado, a Jesus hambriento y
sediento. jCémo te haces entender,
Sefior, cOmo te haces querer!»
nota('25','8.0','1','42") 42 . Con
palabras analogas, volvera en otra
homilia sobre el mismo tema: «Tenia
hambre. jEl1 Hacedor del universo, el
Sefior de todas las cosas padece
hambre! jSefior, te agradezco que —
por inspiracion divina- el escritor
sagrado haya dejado ese rastro en
este pasaje, con un detalle que me
obliga a amarte mads, que me anima a
desear vivamente la contemplacion
de tu Humanidad Santisima!
Perfectus Deus, perfectus homo ,
perfecto Dios, y perfecto Hombre de
carne y hueso, como tu, como yo»
nota('25','8.0','1','43") 43 .



La centralidad que la santificacion
del trabajo y de los deberes del
propio estado ocupa en la
predicacion del Fundador del Opus
Dei, le llevara a proponer
insistentemente el valor redentor de
la vida ordinaria de Jesus de Nazaret,
cuyo fundamento teoldgico sitia una
vez mas en la doble naturaleza,
divina y humana del Hijo de Dios: «Si
os fijais, entre las muchas alabanzas
que dijeron de Jesus los que
contemplaron su vida, hay una que
en cierto modo comprende
todas...”Bene omnia fecit” ( Mc .
7,37), todo lo ha hecho
admirablemente bien: los grandes
prodigios, y las cosas menudas,
cotidianas, que a nadie
deslumbraron, pero que Cristo
realizo con la plenitud de quien es
perfectus Deus, perfectus homo,
perfecto Dios y hombre perfecto.
Toda la vida del Sefior me enamora.
Tengo, ademas, una debilidad
particular por sus treinta afios de



existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo -largo—, del
que apenas se habla en el Evangelio,
aparece desprovisto de significado
propio a los ojos de quien lo
considera con superficialidad. Y, sin
embargo, siempre he sostenido que
ese silencio sobre la biografia del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron afios intensos de
trabajo y de oracion, en los que
Jesucristo llevd una vida corriente —
como la nuestra, si queremos-,
divina y humana a la vez»
nota('25','8.0','1','44") 44 .
Encontramos constantemente
expresiones analogas, en las cuales
se ilumina el valor redentor del
trabajo ordinario —en especial, el
escondido y hecho de cosas
aparentemente poco importantes—
cuando se lleva a cabo en union con
Cristo. Un buen numero de ellas
nacen precisamente de una
referencia al misterio de la



Encarnacion o a la condicion divino-
humana de Jesus de Nazaret.
Consideraciones a menudo
propuestas con tonos llenos de
emotividad, como de alguien que
quiere desvelar un descubrimiento
que ha caracterizado profundamente
toda su vida: «Al comportarnos con
normalidad —como nuestros iguales—
y con sentido sobrenatural, no
hacemos mas que seguir el ejemplo
de Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero Hombre. Fijaos en que
toda su vida esta llena de
naturalidad. Pasa seis lustros oculto,
sin llamar la atencién, como un
trabajador mas, y le conocen en su
aldea como el hijo del carpintero (...)
No habia en Jesus ningun indicio
extravagante. A mi, me emociona
esta norma de conducta de nuestro
Maestro, que pasa como uno mas
entre los hombres»
nota('25','8.0','1','45") 45 .



4. La Encarnacion en el horizonte de
la relacion entre naturaleza y gracia:
nadie puede superar al cristiano en
humanidad

Como se ha indicado antes, una
significativa serie de referencias a la
formula pseudoatanasiana aparece
en el contexto de la ensefianza sobre
las virtudes. Dentro de este tema,
como otros autores han puesto ya de
relieve, se contienen algunos
aspectos importantes con respecto a
una vision de la relacion entre
naturaleza y gracia precisamente a
partir del misterio de la Encarnacion
nota('25','8.0','1','46") 46 .

En la homilia Las virtudes humanas,
pronunciada en 1941 y recogida en
Amigos de Dios , las alusiones a la
formula pseudoatanasiana son al
menos siete y los oyentes son
explicitamente invitados, antes que
cualquier otra cosa, a profundizar en
el misterio del Verbo encarnado



nota('25','8.0','1','47") 47 . Su doble
naturaleza es presentada como el
paradigma de la armonia que debe
existir entre virtudes humanas y
sobrenaturales, entre naturaleza y
gracia: «Cristo es Perfectus Deus,
perfectus homo : Dios, segunda
Persona de la Trinidad Beatisima, y
hombre perfecto. Trae la salvacidn, y
no la destruccion de la naturaleza»
nota('25','8.0','1','48') 48 . La misma
idea sera recogida en un punto de
Surco : «lesus Christus, perfectus
Deus, perfectus homo... Muchos son
los cristianos que siguen a Cristo,
pasmados ante su divinidad, pero lo
olvidan como hombre..., y fracasan
en el ejercicio de las virtudes
sobrenaturales —a pesar de todo el
armatoste externo de piedad-,
porque no hacen nada por adquirir
las virtudes humanas»
nota('25','8.0','1','49') 49 .

La relacion entre naturaleza y gracia
nos parece que debe ser leida en dos



lineas, una ascendente y otra
descendente. Segun la primera, el
recto ejercicio de las virtudes
humanas constituye el fundamento
de las virtudes cristianas (utilizamos
el adjetivo cristiano a posta, en lugar
de sobrenatural, a causa de su mayor
carga noético-positiva). De ello, es un
ejemplo explicito el siguiente texto:
«En este mundo, muchos no tratan a
Dios; son criaturas que quiza no han
tenido ocasion de escuchar la
palabra divina o que la han olvidado.
Pero sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reune
esas condiciones esta a punto de ser
generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el
fundamento de las sobrenaturales.
Es verdad que no basta esa
capacidad personal: nadie se salva
sin la gracia de Cristo. Pero si el
individuo conserva y cultiva un
principio de rectitud, Dios le allanara



el camino: y podra ser santo porque
ha sabido vivir como hombre de
bien» nota('25','8.0','1",'50") 50 .

En un sujeto que «conserva y cultiva
un principio de rectitud», haciendo
fructificar generosamente los
talentos recibidos, la naturaleza se
dispone a ser elevada por la gracia,
empujada por aquella abnegacion y
por aquella generosidad que cada
ejercicio virtuoso sincero y auténtico
lleva consigo. Se requiere el ejercicio
de la libertad, la orientacion a no
Vivir ya para si mismos sino por los
demas; se requiere la capacidad de
reconocer los valores buenos y
nobles contenidos en tales realidades
de la tierra. Sin esta base, el
cristianismo quedaria desencarnado ,
puro espiritualismo incapaz de
integrarse en una verdadera unidad
de vida, inadecuado no sdlo para
afrontar los desafios de la historia,
sino también para asumir las tareas



propias de la mision de la Iglesia en
el mundo .

En su lectura descendente, la
relacion entre gracia y naturaleza a
partir del principio de Encarnacion
nos dice que todo lo que Cristo
propone al hombre es, precisamente
por eso, una auténtica promocion de
todo aquello que es profundamente
humano. En todo creyente debe
nacer entonces el deseo sincero de
trabajar en las cosas del mundo sin
complejos ni limitaciones, sin
inhibiciones respecto a la propia fe,
porque su ser cristiano es
precisamente lo que puede hacer al
mundo mds humano : «El cristiano es
uno mas en la sociedad; pero de su
corazon desbordara el gozo del que
se propone cumplir, con la ayuda
constante de la gracia, la Voluntad
del Padre. Y no se siente victima, ni
capitidisminuido, ni coartado.
Camina con la cabeza alta, porque es
hombre y es hijo de Dios»



nota('25','8.0,'1','51") 51 . El creyente
es consciente de que conocer su
condicion de creado en Cristo , le ha
desvelado definitivamente la verdad
sobre la naturaleza humana
nota('25','8.0','1",'52") 52 , asi como, la
condicion creada —o sea, referida
ontologicamente a Dios— del mundo y
de la historia, le desvela también el
sentido y la verdad de todas las
cosas. Aqui yace, a nuestro parecer,
el sentido mas profundo de aquella
«naturalidad» que todo cristiano,
precisamente en cuanto cristiano,
esta llamado a vivir en medio de un
mundo humano nota('25','8.0",'1",'53")
53.

La gracia y la luz recibidas de la
Revelacion no son para la naturaleza
algo yuxtapuesto, ni mucho menos
algo superfluo. Las virtudes
cristianas desvelan a su fundamento,
es decir, a las virtudes naturales ,
cual es su origen y su fin — su télos—,
en el sentido de pleno cumplimiento



y significado. A imitacion de Cristo,
verdadero hombre, el cristiano es,
por tanto, hombre completo. Solo
teniendo bien unidos estos dos polos
y la armonia de estas dos vertientes,
se puede dar razon de la verdad de la
Encarnacion: «Cierta mentalidad
laicista y otras maneras de pensar
que podriamos llamar pietistas ,
coinciden en no considerar al
cristiano como hombre entero y
pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarian
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caida pondria en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnacion de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne,
hombre, y habité en medio de
nosotros (Jn 1, 14)»
nota('25','8.0','1','54") 54 .

El tema de las virtudes humanas
como fundamento de las cristianas,
de la naturaleza como presupuesto



de la gracia, merece algunas
precisaciones. La insistencia del
Fundador del Opus Dei en las
virtudes humanas —son conocidos,
por ejemplo, su amor a la lealtad y la
sinceridad, que reconocia como
auténticos valores presentes en
muchos ambientes, también no
cristianos, o su insistencia en la
necesidad del estudio y de la
competencia profesional- no debe
ser leida en sentido naturalista .
Seria una falsa interpretacion, de
caracter semipelagiano, pensar que
una naturaleza mas noble y mas
fuerte constituya un mejor
presupuesto para la accion de la
gracia, justificando erroneamente un
cuidado de la naturaleza como si
fuera un fin para si mismo. En una
perspectiva de ese género, el
horizonte virtuoso seria facilmente
interpretado como una mera forma
de equilibrio o de eficacia humana.
Cuando, en cambio, la naturaleza se
pone en camino hacia un



cumplimiento que va mas alla de si
misma, y las cualidades humanas
hacia una perfeccion que supera el
interés individual de quien las
ejercita, las virtudes humanas
reconocen implicitamente su télos,
no ya en la naturaleza misma, sino
en algo que las trasciende,
abriéndose asi a la accion gratuita de
la gracia divina. Es solo desde esta
ultima que, mediante la Revelacion y
la fe, puede llegar la verdadera luz
que da significado pleno a todo valor
humano : «Nuestra fe —afirmara el
Beato Josemaria en la misma homilia
sobre las virtudes humanas- confiere
todo su relieve a estas virtudes que
ninguna persona deberia dejar de
cultivar. Nadie puede ganar al
cristiano en humanidad. Por eso el
que sigue a Cristo es capaz —no por
meérito propio, sino por gracia del
Sefior- de comunicar a los que le
rodean lo que a veces barruntan,
pero no logran entender: que la
verdadera felicidad, el auténtico



servicio al projimo pasa solo por el
Corazon de Nuestro Redentor,
perfectus Deus, perfectus homo »
nota('25','8.0','1','55") 55 .

La economia divino-humana
inaugurada por el evento de la
Encarnacion, cuyo misterio estaba y
esta presente en el orden historico-
real del plano divino sobre la
creacion, hace que existan solo dos
modos de vivir sobre la tierra: o se
vive una vida divina, o una vida
animal, mas o menos ilustrada: «No
olvidemos jamas que para todos —
para cada uno de nosotros, por
tanto- solo hay dos modos de estar
en la tierra: se vive vida divina,
luchando para agradar a Dios; o se
vive vida animal, mas o menos
humanamente ilustrada, cuando se
prescinde de EL. Nunca he concedido
demasiado peso a los santones que
alardean de no ser creyentes: los
quiero muy de veras, como a todos
los hombres, mis hermanos; admiro



su buena voluntad, que en
determinados aspectos puede
mostrarse heroica, pero los
compadezco, porque tienen la
enorme desgracia de que les falta la
luz y el calor de Dios, y la inefable
alegria de la esperanza teologal. Un
cristiano sincero, coherente con su
fe, no actua mas que cara a Dios, con
vision sobrenatural; trabaja en este
mundo, al que ama
apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en
el Cielo» nota('25','8.0','1','56") 56 .

5. Las consecuencias de la lex
incarnationis: estar en el mundo sin
ser del mundo, para reconducir a
Dios el mundo a través del trabajo

La logica que nos ha sido entregada
por el evento de la Encarnacion
revela que el mundo es en si bueno,
ordenable a Dios. En consecuencia, el
cristiano debe estar presente en el
mundo y en todas las actividades



humanas mediante su trabajo, para
alcanzar el cumplimiento de este
ordenamiento en union con Cristo.
En la historia humana, marcada por
el pecado, tal ordenamiento asumira
necesariamente también un caracter
de redencion. Como el Verbo ha
asumido sobre Si una naturaleza
idéntica a la nuestra, excepto en el
pecado, asi el cristiano, plenamente
inmerso en las realidades del mundo,
las asume sobre si mismo y debe
compartirlas enteramente, excepto el
pecado mismo. Sin embargo, del
pecado, él —como Cristo— asume las
consecuencias , las recoge como una
materia que hay que purificar y
reconducir en el alveo del proyecto
divino, segun un encargo que puede
con razon llamarse corredencion con
Cristo de esas mismas realidades
nota('25','8.0','1",'57") 57 : «No me
cansaré de repetir, por tanto, que el
mundo es santificable; que a los
cristianos nos toca especialmente esa
tarea, purificandolo de las ocasiones



de pecado con que los hombres lo
afeamos, y ofreciéndolo al Sefior
como hostia espiritual, presentada y
dignificada con la gracia de Dios y
con nuestro esfuerzo. En rigor, no se
puede decir que haya nobles
realidades exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo se ha dignado
asumir una naturaleza humana
integra y consagrar la tierra con su
presencia y con el trabajo de sus
manos. La gran mision que
recibimos, en el Bautismo, es la
corredencion» nota('25','8.0','1",'58")
58 . El enlace entre trabajo humano y
Encarnacion del Verbo no se refiere,
por tanto, solamente al plano
ejemplar. El cristiano no esta
llamado a trabajar solo porque Cristo
mismo, verdadero hombre, ha
querido trabajar en esta tierra. Esta
motivacion, aun siendo correcta,
resultaria insuficiente. El trabajo
pertenece al misterio de Cristo
porque, a través de él, el cristiano
reproduce en sila misma economia



salvifica inaugurada por la
Encarnacion, la del Hijo enviado por
el Padre al mundo en una verdadera
humanidad, para ligarse asi a una
creacion que El redime y salva. Y
esto es especialmente verdadero
para aquellos cristianos que trabajan
en el saeculum como tarea propia, es
decir los fieles laicos. Estas
implicaciones de la lex incarnationis
vienen resumidas por el Fundador
del Opus Dei con palabras analogas a
las precedentes: «<No hay nada que
pueda ser ajeno al afan de Cristo.
Hablando con profundidad teoldgica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificacion funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades —buenas, nobles, y aun
indiferentes— que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su
morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,



ha experimentado el dolor y la
muerte. (...) Hemos de amar el
mundo, el trabajo, las realidades
humanas. Porque el mundo es
bueno; fue el pecado de Adan el que
rompio la divina armonia de lo
creado, pero Dios Padre ha enviado a
su Hijo unigénito para que
restableciera esa paz. Para que
nosotros, hechos hijos de adopcion,
pudiéramos liberar a la creacion del
desorden, reconciliar todas las cosas
con Dios» nota('25','8.0','1",'59") 59 .

A causa de aquella conciencia que
deriva de la dimension descendente
de la relacion entre gracia y
naturaleza, entre lo que es cristiano y
lo que es humano, no hay ambitos de
la vida cultural o social en los cuales
los creyentes no puedan proponer,
con la cabeza bien alta, las
consecuencias y luces provenientes
de su fe: «Seria lamentable que
alguno concluyera, al ver
desenvolverse a los catdlicos en la



vida social, que se mueven con
encogimiento y capitidisminucion.
No cabe olvidar que nuestro Maestro
era —jes!- “perfectus Homo” —
perfecto Hombre»
nota('25','8.0','1",'60") 60 . La apelacion
a una praxis cristiana que alcance a
iluminar y a dejar huella en la esfera
social es, en muchos textos del Beato
Josemaria, explicita y precisa: «La
tarea apostolica que Cristo ha
encomendado a todos sus discipulos
produce, por tanto, resultados
concretos en el ambito social. No es
admisible pensar que, para ser
cristiano, haya que dar la espalda al
mundo, ser un derrotista de la
naturaleza humana. Todo, hasta el
mas pequeiio de los acontecimientos
honestos, encierra un sentido
humano y divino. Cristo, perfecto
hombre, no ha venido a destruir lo
humano, sino a ennoblecerlo,
asumiendo nuestra naturaleza
humana, menos el pecado: ha venido
a compartir todos los afanes del



hombre, menos la triste aventura del
mal. El cristiano ha de encontrarse
siempre dispuesto a santificar la
sociedad desde dentro , estando
plenamente en el mundo, pero no
siendo del mundo...»
nota('25','8.0','1','61") 61 .

El continuo referirse a la perfeccion
divino-humana del Verbo, evitando
cuidadosamente confundir los
planos, pero teniéndolos bien
enlazados en cuanto forman parte de
la misma economia de la salvacion,
reviste gran interés precisamente
con el fin de la recta comprension de
cual ha de ser una autentica «praxis
cristiana». Una convencida y
simultanea afirmacion del perfectus
Deus, perfectus homo evita tanto el
error del «materialismo» como el del
«espiritualismo» nota('25','8.0','1,'62")
62 . Lo divino no puede ser absorbido
por lo humano, hasta disolverse la
gracia en la naturaleza, ni lo humano
debe ser penalizado a cargo de lo



divino, hasta perder su propia
consistencia. Un trabajo que no sabe
convertirse en oracion cesara pronto
de ser un trabajo cristiano , una
conducta humana que no sabe
nutrirse de los sacramentos de la
gracia acabard por ocultar a Cristo,
en lugar de hacerlo presente en el
mundo. Por su parte, la naturaleza,
para servir a la gracia, debe seguir
siendo naturaleza, creada buena por
las manos de Dios: la nueva creacion
no destruye la primera, sino que la
reconcilia con el Padre,
reconduciéndola a su verdadero fin;
Jesus no abandona su cuerpo
humano a la corrupcion, por el
contrario lo hace presente a la
derecha del Padre.

En la predicacion del Fundador del
Opus Dei estos contenidos aparecen
en numerosos contextos y con un
lenguaje en ocasiones radical: €l
hablara por ejemplo de su
“anticlericalismo”, o de un verdadero



y propio “materialismo cristiano”
opuesto tanto al clericalismo y a
falsos espiritualismos, como a los
materialismos cerrados a la accion
del Espiritu, o también de
“divinizacion buena” y “divinizacion
mala”, para distinguir la bondad de
una naturaleza que sabe abrirse a la
accion de la gracia, de la situacion de
una naturaleza que, con el pretexto
de unirse con lo divino, no respeta o
descuida las exigencias y deberes
que son propios de su estado
nota('25','8.0','1','63") 63 . Como otros
autores previamente han puesto de
relieve, la homilia Amar al mundo
apasionadamente representa el lugar
en el que tal ensefianza se expone
con una sorprendente claridad y con
mayor profundidad
nota('25','8.0,'1','64") 64 .

Las consecuencias de la lex
incarnationis y el sentido de la
analogia entre vida cristiana y
condicion divino-humana del Verbo,



encuentran finalmente su acabada
expresion cuando se dirige la
atencion desde la relacion “objetiva”
entre naturaleza y gracia hacia su
dimension “subjetiva”, esto es,
cuando se reflexiona no ya sobre la
doble naturaleza humana y divina,
sino sobre la unica Persona del
Verbo. En la Persona de Jesus hay
siempre el Yo divino que actua, y es
precisamente ésta la condicion que
hace de aquellas acciones unas
acciones salvificas . Por lo tanto las
acciones del cristiano, si quieren
participar plenamente de aquella
economia y asi poder corredimir,
deben ser cumplidas en union con la
Persona de Cristo, casi como una
prolongacion de Su humanidad
nota('25','8.0','1,'65") 65 . Esto ayuda a
comprender porqué en la doctrina
del Fundador del Opus Dei es
practicamente imposible separar
todo lo hasta aqui dicho sobre el
misterio del perfectus Deus, perfectus
homo —con todas sus consecuencias



sobre la santificacion de la vida
ordinaria y la reconduccion del
mundo a Dios- de su insistente
exhortacién a la identificacién con
Cristo, mediante su reclamo a la
condicion del cristiano como alter
Christus, ipse Christus . Aqui también
encuentra su lugar en la dogmatica,
como posterior determinacion, la
doctrina sobre la filiacion divina, la
cual no manifiesta sino la modalidad
de esta identificacion, esto es, como
hijos en el Hijo . Quien reconduce el
mundo al Padre en el unico Espiritu
es el mismo Hijo, y los cristianos
pueden hacerlo so6lo en la medida en
que son «uno», por medio del
Espiritu, con este Hijo
nota('25','8.0','1','66") 66 .

6. Saber ser humanos para poder ser
divinos: la condicidn divina y
humana de Cristo como modelo de la
unidad de vida del cristiano



En los escritos del Fundador del Opus
Dei, asi como en su predicacion oral
encontramos numerosas
exhortaciones que impulsan a
considerar al mismo tiempo la
dimension terrena-humana y la
celeste-divina, propias de toda
existencia cristiana. Estas dos
dimensiones vienen unidas entre si
con naturalidad y singular riqueza
expresiva, en testimonio no solo de
su posible coexistencia, sino también
de su reciproco dinamismo. Frases
como «ser contemplativos en medio
del mundo», «hacer divinos los
caminos de la tierra», «transformar
en endecasilabos la prosa ordinaria»,
«tener un solo corazon para amar a
Dios y a los hombres», «tener los pies
en la tierra y la cabeza en el cielo»,
«ser humanos para poder ser
divinos» —todas lo suficientemente
conocidas y generosamente usadas
como para ahorrarnos aqui las
referencias puntuales- tienen en
comun, una vez mas, la intuicion de



poder tomar, como ejemplo de vida y
modelo de comprension, la
simultanea presencia de la
naturaleza divina y de la naturaleza
humana del Hijo de Dios hecho
hombre. Nos lleva a pensar asi el
hecho de que muchos de los pasajes
en los que dichas frases aparecen
presentan con frecuencia una
referencia al misterio de la
Encarnacion nota('25','8.0','1",'67") 67 .
En una pagina de la ya citada homilia
sobre las virtudes humanas,
encontramos algunas de estas ideas
explicitamente asociadas a una
nueva mencion de la férmula
pseudoatanasiana: «Si aceptamos
nuestra responsabilidad de hijos
suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El



precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Sefior, que nos
quiere —insisto— muy humanos y muy
divinos, con el emperio diario de
imitarle a EL, que es perfectus Deus,
perfectus homo » nota('25','8.0','1','68")
68 .

La conviccion de que el cristiano
deba saber conjugar el ser humano y
el ser divino es sin duda una de las
mas radicadas en el pensamiento del
Beato Josemaria. En un modo mas
preciso, estamos ante la certeza de
que para poder ser divinos, es
necesario saber ser muy humanos:
«El, perfectus Deus, perfectus Homo —
perfecto Dios y perfecto Hombre-,
que tenia toda la felicidad del Cielo,
quiso experimentar la fatiga y el
cansancio, el llanto y el dolor..., para
que entendamos que ser
sobrenaturales supone ser muy
humanos» nota('25','8.0','1','69') 69 . Y
también: «Para ser divinos, para
endiosarnos , hemos de empezar



siendo muy humanos, viviendo cara
a Dios nuestra condicion de hombres
corrientes, santificando esa aparente
pequeiiez» nota('25','8.0','1",'70") 70 .
Ademas de la santificacion de la vida
ordinaria, uno de los lugares
privilegiados donde se desarrolla tal
paralelismo es en los comentarios
acerca del corazon amante: «Pero
fijaos en que Dios no nos declara: en
lugar del corazon, os daré una
voluntad de puro espiritu. No: nos da
un corazon, y un corazon de carne,
como el de Cristo (...) No me cansaré
de repetirlo: tenemos que ser muy
humanos; porque, de otro modo,
tampoco podremos ser divinos»
nota('25','8.0",'1','71") 71 . A esta linea
ascendente (un corazén humano
para poder amar de un modo divino),
corresponde una descendente (un
corazon lleno de Dios para poder
amar de modo auténticamente
humano), porque «no existe corazén
mas humano que el de una criatura



que rebosa sentido sobrenatural»
nota('25','8.0','1',"72") 72 .

Pero, ;qué se quiere decir con la
expresion «saber ser humanos para
poder ser divinos»? Se trata, en
nuestra opinion, de un modo fecundo
y sintético de reproducir una precisa
vision de la relacion entre naturaleza
y gracia, una vez mas centrado en el
misterio de la Encarnacion, que
engloba muchos de los aspectos ya
vistos anteriormente. Es necesario
saber ser humanos, porque la
«humanidad» es el lenguaje con el
que Dios ha hablado al mundo, el
lenguaje del trabajo y del
padecimiento, de la vida ordinaria y
de la fidelidad, del amor y de la
muerte; s6lo quien tiene experiencia
de este modo humano de vivir y de
comunicar puede comprender lo que
Dios, en Cristo, ha querido
revelarnos. Mas todavia, es necesario
saber ser humanos para ser divinos,
porque la humanidad es el lugar de



nuestra santificacion, la materia que
podemos ofrecer a Dios, la
«condicion» para podernos unir a
Cristo en el trabajo y en el descanso,
en la alegria y en el llanto. En
definitiva, debemos ser humanos, si
queremos ser divinos, porque
«humano» es nuestro modo de
reconocer el Amor y humano es
nuestro modo de amar. El punto de
interés —y el segundo paso que
completa la circularidad del
dinamismo- es que en el mismo
momento en que comprendemos que
todas estas realidades humanas no
son insignificantes, porque Cristo
mismo las ha vivido, y entonces nos
esforzamos por vivirlas en unién con
Fl, ahora éstas adquieren un
significado y hasta un status divino,
son capaces de corredimir , asociadas
al misterio de la redencion. «<Somos
cristianos corrientes; trabajamos en
profesiones muy diversas; nuestra
actividad entera transcurre por los
carriles ordinarios; todo se desarrolla



con un ritmo previsible. Los dias
parecen iguales, incluso monotonos...
Pues, bien: ese plan, aparentemente
tan comun, tiene un valor divino; es
algo que interesa a Dios, porque
Cristo quiere encarnarse en nuestro
quehacer, animar desde dentro hasta
las acciones mas humildes»
nota('25','8.0,'1','73") 73 . El trabajo,
las virtudes, el corazon, el amor de
una persona que vive en la gracia de
la caridad filial no son ya un trabajo,
las virtudes, un corazén o un amor
humanos, sino que vienen
transformados, divinizados, dando
origen a un modo divino de trabajar,
de amar, de vivir. Para que esta
dindmica divino-humana se realice
concretamente en la vida de cada
uno, la identificacion del cristiano
con Cristo, como hemos sefialado en
la seccion precedente, reviste un
papel absolutamente central en
cuanto constituye la condicion de su
misma posibilidad: «Cuando
luchamos por ser verdaderamente



ipse Christus , el mismo Cristo,
entonces en la propia vida se
entrelaza lo humano con lo divino.
Todos nuestros esfuerzos —aun los
mas insignificantes— adquieren un
alcance eterno, porque van unidos al
sacrificio de Jesus en la Cruz»
nota('25','8.0','1','74") 74 .

Alaluz del misterio de la
Encarnacion, la particular
coherencia con la que debe
comportarse el cristiano que vive en
el mundo puede denominarse con
razon «unidad de vida». Que se
manifiesta ya en ser conscientes de
las implicaciones morales y
teologales de su condicidn secular, ya
en la armonia entre trabajo y
oracion, entre la dedicacion a las
realidades familiares, profesionales y
sociales y el didlogo continuo con
Dios nota('25','8.0','1','75") 75 . Vive en
unidad de vida el cristiano que sabe
ser contemplativo en medio del
mundo, que sabe hacer divinos los



caminos de la tierra, que sabe estar
contemporaneamente en la tierra 'y
en el Cielo, tal vez con los vértigos de
un hombre que se sabe embarcado
en un trabajo divino, pero que no se
queda por esto amedrentado:
«Hemos de estar —y tengo conciencia
de habéroslo recordado muchas
veces—en el Cielo y en la tierra,
siempre. No entre el Cielo y la tierra,
porque somos del mundo. jEn el
mundo y en el Paraiso a la vez! Esta
seria como la formula para expresar
como hemos de componer nuestra
vida, mientras permanezcamos in
hoc saeculo . En el cielo y en la
tierra , endiosados; pero sabiendo
que somos del mundo y que somos
de la tierra, con la fragilidad propia
de lo que es tierra...»
nota('25','8.0','1',"76") 76 .

Ensefianzas analogas apareceran en
el contexto de la «presencia de Dios»,
esto es, de aquella forma de oracion
continua que sabe servirse de las



cosas mas materiales y ordinarias de
la vida terrena para hacer de ellas
ocasion de dialogo filial con Dios-
Padre, elevandolas a un plano
divino. También en este contexto la
reflexion del fundador del Opus Dei
se despliega sobre la polaridad
tierra-Cielo, vida humana-vida
divina, centrada con frecuencia en
torno a una referencia cristoldgica
nota('25','8.0','1','"77") 77 . Quizas el
ejemplo mas ilustrativo lo constituye
su exhortacion habitual a ser
contemplativos en la vida ordinaria,
utilizando como itinerario espiritual
el que se dirige «de la trinidad de la
tierra a la Trinidad del Cielo», de la
santa Familia de Nazaret al misterio
del Dios Uno y Trino: «Trato de llegar
a la Trinidad del Cielo por esa otra
trinidad de la tierra: Jesus, Maria y
José. Estan como mas asequibles.
Jesus, que es perfectus Deus'y
perfectus Homo . Maria, que es una
mujer, la mas pura criatura, la mas
grande: mas que ella, sélo Dios. Y



José, que estd inmediato a Maria:
limpio, varonil, prudente, entero.
iOh, Dios mio! jQué modelos! Solo
con mirar, entran ganas de morirse
de pena: porque, Sefior, me he
portado tan mal... No he sabido
acomodarme a las circunstancias,
divinizarme. Y Ta me dabas los
medios: y me los das, y me los
seguiras dando..., porque a lo divino
hemos de vivir humanamente en la
tierra» nota('25','8.0','1','78') 78 . Es
interesante sefialar que en esta
analogia el quicio esta representado
por el mismo Cristo Jesus, verdadero
Dios y verdadero hombre, asociado a
través de su naturaleza humana a la
vida de Maria y de José, y unido, a
través de su naturaleza divina, al
misterio de su vida intratrinitaria.

Si la caridad filial propia de la
condicion de hijos de Dios, en
definitiva la gracia creada, es la
causa formal intrinseca que hace
posible tal unidad de vida, porque



confiere una «forma filial» a toda
accion del cristiano, la coexistencia
de las dos naturalezas, humanay
divina, del Verbo es de alguna
manera la causa formal ejemplar: la
unidad de vida es el reflejo de la vida
de Cristo en el cristiano
nota('25','8.0','1',’79") 79 . Unidad de
vida, sentido de la filiacion divina,
condicion del cristiano como alter
Christus, ipse Christus y
contemplacion-imitacion del
perfectus Deus, perfectus homo, son
en realidad modos diversos de
acceder al mas profundo y
mismisimo nucleo de la existencia y
de la praxis cristiana,
admirablemente resumido por San
Pablo en las palabras «Con Cristo
estoy crucificado: vivo, pero ya no
Vivo yo, sino que Cristo vive en mi»
nota('25','8.0','1','80") 80 . El misterio
de la Cruz serd por esto el lugar
privilegiado de esta identificacion y,
al mismo tiempo, de la plenitud de su
revelacion filial. Manifestando una



implicita coherencia dogmatica, la
predicacion del Beato Josemaria nos
ofrecerad también numerosas paginas
sobre esta ultima implicacion
nota('25','8.0,'1",'81") 81 .

7. Observaciones conclusivas

El cristocentrismo del Beato
Josemaria Escriva presenta una gran
coherencia de fondo. Al cambiar la
clave de lectura que se utiliza —el
sentido de la filiacion divina, la
unidad de vida, la identificacién con
Cristo o el ejemplo que El nos da
como verdadero Dios y verdadero
hombre- se encuentran inalterados
los contenidos esenciales de su
mensaje espiritual: de la vida de
oracion a la santificacion del trabajo;
de la llamada universal a la santidad
al empeiio por corredimir con Cristo.
Mas que hablar de diversas claves,
seria mas correcto hablar de una
unica clave de comprension de la
existencia cristiana en el mundo,



Cristo mismo y el misterio de su
Encarnacion, al cual podemos
acceder a través de varias lineas de
fuerza paralelas.

Sostenemos que la reflexion sobre la
perfecta humanidad y la perfecta
divinidad del Verbo es, de estas
lineas de fuerza, una de las mas
fecundas, bien por la alta frecuencia
de las referencias presentes en sus
obras, bien por la capacidad de
abarcar los principales temas de su
predicacion y de sus ensefianzas.
Esta actta sobre todo en el nivel de
causalidad ejemplar, comprendida
en sentido fuerte — totus in suis, totus
in nostris , segun la expresion
leoniana- como intuicion, referencia
constante del razonamiento, analogia
sobre la cual apoyar y desarrollar las
diversas argumentaciones. Al mismo
tiempo —es oportuno subrayarlo
explicitamente— nos encontramos
frente a un modelo vivo , no a una
idea o un simple principio



hermenéutico de lectura teorica. Los
argumentos y las ensefianzas
propuestos surgen de la
contemplacion de la vida de Cristo,
del deseo de dialogar con Ely de
unirse a El, abrazando todo el
horizonte de Su historia terrena, sin
olvidarse nunca de Su condicion
eterna. Surgen de ahi provechosos
usos de la lex incarnationis ,
entendida como ley de
condescendencia de gran valor
revelador, como modelo para la
unidad de vida del cristiano, como
paradigma para una vision de la
relacion entre naturaleza y gracia,
como punto de referencia para
iluminar una praxis historica de
compromiso en el mundo que pueda
llamarse de veras «cristiana». La
referencia al Verbo encarnado,
perfectus Deus, perfectus homo , no
llega nunca a ser un expediente para
«resolver conceptualmente» dichas
tematicas, sino por el contrario
representa la manera mas coherente



para mostrar su contenido mistérico ,
es decir, su asociabilidad al misterio
del Hombre-Dios. No se trata, por
tanto, de un empobrecimiento del
misterio con una facil simplificacion
del evento cristiano, sino del
reconocimiento de que todo lo que
pertenece a ese evento -y a la
historia originada de él- debe hacer
necesariamente referencia al
horizonte del misterio de Cristo.

Seria atrayente, pero no es ésta la
sede, poner en relacion muchas de
las consideraciones desarrolladas
por el Beato Josemaria sobre los
temas apenas citados, con el
magisterio del Concilio Vaticano II'y
con el de pontificados sucesivos,
especialmente con las ensefianzas de
Juan Pablo II. El interés de la
comparacion nace también del hecho
de que las obras del Fundador del
Opus Dei hasta ahora publicadas,
utilizadas aqui como base para
nuestro estudio, recogen en buena



parte material escrito anteriormente
a los afios en los que tuvieron origen
tanto aquel magisterio eclesial, como
la discusion teoldgica que acompano
su preparacion.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Pontificio Ateneo de la Santa Cruz

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-
perfectus-homo/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/

	Perfectus Deus, perfectus homo

