
opusdei.org

Perfectus Deus,
perfectus homo

Reflexiones sobre la
ejemplaridad del misterio de la
Encarnación del Verbo en las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá

11/03/2009

La reflexión sobre el misterio del
Verbo Encarnado, «mediador y
plenitud de toda revelación»
nota('25','8.0','1','1') 1 , representa
el más importante lugar de
comprensión de la historia de la
salvación y del plano divino sobre la



creación. Se trata de un misterio
inagotable, «en el cual se hallan
todos los tesoros de la sabiduría y de
la ciencia escondidos»
nota('25','8.0','1','2') 2 , capaz de
capturar constantemente el estudio y
la contemplación de los teólogos y de
los santos. Precisamente éstos
últimos, con la diversidad, pero
también con la profunda
consonancia con la cual han
propuesto a lo largo de los siglos las
modalidades de la sequela Christi ,
nos han ofrecido un ejemplo de
cuántas luces, también para la
reflexión teológica, derivan de la
veneración sincera y afectiva al Hijo
de Dios hecho hombre. El
conocimiento de la Palabra revelada
progresa de hecho no sólo mediante
el estudio sino también «cuando
comprenden internamente los
misterios que viven»
nota('25','8.0','1','3') 3 . De Francisco
de Asís a Catalina de Siena, de
Ignacio de Loyola a Teresa de Ávila,



de Tomás Moro a Alfonso de Ligorio,
las páginas que los santos han
dedicado a la meditación del misterio
de Cristo han sido siempre tesoro de
inestimable valor para la
comprensión de la fe.

En cuanto a lo que se refiere a las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá, leemos en el Decreto
Pontificio sobre la heroicidad de sus
virtudes: «Gracias a una viva
contemplación del misterio del Verbo
Encarnado, el Siervo de Dios
comprendió con hondura que el
entramado de las realidades
humanas se compenetra
íntimamente, en el corazón del
hombre renacido en Cristo, con la
economía de la vida sobrenatural,
convirtiéndose así en lugar y medio
de santificación» nota('25','8.0','1','4') 
4 . En las obras del Fundador del
Opus Dei hay huellas evidentes de
cómo la consideración de la
perfección divino-humana del Verbo



Encarnado le condujo con
sorprendente naturalidad a
comprender y predicar de modo
atrayente y profundo el núcleo
esencial de la condición y de la vida
cristiana. Su enseñanza ha sido una
continua invitación a mirar a
Jesucristo, para reconocer en Él al
verdadero Dios y al verdadero
hombre, y a través de la
contemplación de su humanidad
santísima, poder acceder al misterio
de su divinidad nota('25','8.0','1','5') 
5 . Tal itinerario, así como nos viene
mostrado en sus escritos, tiene
origen en primer lugar en su oración
personal. Esto se podría mostrar
fácilmente, casi a modo de resumen,
recordando la tierna devoción que,
ya en los primeros años de trabajo
sacerdotal, manifestó hacia una
imagen del Niño Jesús propiedad de
la comunidad de religiosas agustinas
de las cuales él era el capellán: una
imagen que le gustaba llevarse a
casa, casi movido de la imperiosa



necesidad de una presencia sensible
que le ayudara en su oración
nota('25','8.0','1','6') 6 .

En las enseñanzas del Beato
Josemaría se encuentra con
frecuencia la descripción de
numerosas implicaciones ascéticas y
doctrinales que derivan
precisamente de la condición divino-
humana de Cristo. En este trabajo
nos proponemos explorar algunos de
los principales contenidos teológicos
asociados a tales implicaciones,
limitándonos a los escritos
publicados hasta ahora. Dada la
amplitud de la temática –de hecho,
las consecuencias de la Encarnación
implican, directa o indirectamente,
todos los aspectos de la fe cristiana–
estas observaciones nuestras pueden
tener sólo un valor indicativo y
limitado. Esas se limitan además,
como sugiere el título de nuestro
estudio, a ofrecer una lectura del
misterio de la Encarnación en clave



esencialmente noética y
hermenéutica, sin poder desarrollar
las correspondientes reflexiones
sobre su centralidad salvífica. Esta
distinción, útil para el análisis
teológico, no sería pertinente
buscarla en la experiencia espiritual
del Beato Josemaría, ya que la
comprensión del valor salvífico del
misterio de Jesucristo, la adhesión a
su Persona y sus implicaciones para
la vida cristiana –análogamente a
cuanto sucede de hecho en la vida de
cualquier creyente y de los santos en
modo particular– preceden a
cualquier reflexión objetiva sobre el
contenido o el alcance cognoscitivo
del misterio mismo.

Como pista principal para nuestra
investigación utilizaremos las
numerosas referencias a la expresión
perfectus Deus, perfectus homo –a
veces implícita– presentes en los
escritos del Beato, para dirigirnos
después a otros textos donde el Autor



se detiene a comentar en modo
intencional las facetas doctrinales o
pastorales relacionadas con el
misterio del Verbo Encarnado.
Intentaremos finalmente organizar
esos textos alrededor de los
correspondientes contextos
temáticos que resultan interesados.
El tema que nos ocupa no es nuevo,
pues ha sido afrontado en estudios
precedentes, los cuales, bajo diversos
enfoques, han puesto ya en evidencia
otros aspectos importantes del
cristocentrismo del Beato Josemaría
nota('25','8.0','1','7') 7 .

1. El misterio del Verbo encarnado en
la economía de la Revelación

Con el fin de introducir la cuestión,
puede ser útil reepilogar brevemente
cuáles son las principales
coordenadas bíblicas y teológicas que
permiten una lectura del misterio de
la Encarnación como especificidad
del cristianismo y principio



hermenéutico de la relación entre
Dios y el hombre.

En primer lugar el epistolario
paulino nos presenta el plano
salvífico divino como un misterio
que pertenece al Padre, ocultado
durante siglos, pero ahora revelado
en el Hijo nota('25','8.0','1','8') 8 . Este
misterio es Cristo mismo en sus
naturalezas humana y divina
nota('25','8.0','1','9') 9 , condición de
una mediación gracias a la cual se ha
cumplido la redención, en sus
dimensiones tanto de repacificación
de Dios con la humanidad, como de
recapitulación-reordenación de la
creación con su Creador. La
Encarnación del Verbo se presenta
así como un evento sumamente
revelador, no sólo, evidentemente,
por la forma con que la Palabra de
Dios viene entregada a la humanidad
–palabra divina encarnada,
expresada por las palabras y los
gestos humanos del Verbo–, sino



también por su capacidad de
reasumir el entero contenido: todo lo
que la Trinidad divina quiere
revelar/donar a los hombres está
recogido y cumplido en el don del
Hijo eterno del Padre, hecho hombre
por obra del Espíritu Santo. Mirando
a Cristo se puede leer toda palabra
que Dios dirige al hombre y, a causa
de su mediación humana, las
modalidades de la palabra con las
que el hombre debe responder a
Dios.

En segundo lugar, el hecho de que la
plenitud de la revelación y de la
donación de Dios al mundo –como
nos recuerda el prólogo de Juan– se
cumplan en la Persona del Verbo
hecho hombre, caracteriza de modo
determinante las relaciones entre
Dios y el mundo, entre Dios y cada
persona humana. En el misterio de
Cristo se cumplen la obra de la
creación y la de la redención. Él, al
presentarse como la razón y el



modelo de nuestra predestinación a
la filiación divina y de nuestra
participación a la vida trinitaria
nota('25','8.0','1','10') 10 , se nos
propone, ya en la economía presente,
como el lugar de nuestra
trascendencia nota('25','8.0','1','11') 
11 . Dicho en otras palabras, la
relación entre lo humano y lo divino
es esencialmente «cristiana». Este
adjetivo tiene en sí la capacidad de
originar y de iluminar de modo
coherente todo un panorama
teológico rico de facetas en el plano
histórico, existencial e incluso
cultural. En la relación entre lo
humano y lo divino hay de hecho,
implícitamente contenidos, muchos
temas. Esto es representativo de la
relación que intercorre entre
naturaleza y gracia, entre
inmanencia y trascendencia, entre
historia y eternidad, entre signo y
sacramento, entre razón y fe, entre el
trabajo y la oración, entre la ciudad
de los hombres y la ciudad de Dios.



De nuestra comprensión de qué es la
Encarnación no depende sólo la
comprensión de la relación entre
naturaleza y gracia, sino que allí se
juega también nuestra comprensión
del mundo y del hombre, y se decide
nuestra concepción de Dios.

En tercer lugar, la centralidad del
misterio de Cristo en el plan de la
creación, no sólo en el de la
redención, pone la Encarnación del
Verbo en condiciones de revelar de
manera privilegiada el proyecto de
Dios sobre la creación misma
nota('25','8.0','1','12') 12 . En Él
subsisten tanto las razones de la
primera creación como las de la 
nueva creación. Más aún,
precisamente porque de la creación
Él constituye el sentido último y la
razón de su ordenabilidad al Padre
en el Espíritu, la condición divino-
humana del Verbo Encarnado revela
la capacidad que las realidades
humanas y terrenas tienen de poder



conducir a Dios y, por tanto, su
implícito valor salvífico, cuando son
leídas, pero sobre todo vividas, a la
luz del evento terreno de Cristo, de
manera particular a la luz de su
misterio pascual nota('25','8.0','1','13')
13 . En definitiva, el mundo creado
pertenece al misterio del Verbo
encarnado y puede ser plenamente
comprendido, custodiado y
conducido a su fin sólo en unión con
Cristo, o sea, participando en su
misterio y reproduciendo en
nosotros su lógica salvífica.

2. El origen y el significado de la
expresión perfectus Deus, perfectus
homo

En los escritos del Fundador del Opus
Dei publicados hasta la fecha, la
referencia directa a la perfecta
humanidad y a la perfecta divinidad
de Jesucristo, mediante la conocida
fórmula del Símbolo
pseudoatanasiano Quicumque en su



forma latina «perfectus Deus,
perfectus homo» nota('25','8.0','1','14')
14 o en su equivalente en lengua
castellana, aparece de modo explícito
18 veces nota('25','8.0','1','15') 15 . Si
incluimos en el análisis de
frecuencias la expresión equivalente
«verdadero Dios y verdadero
hombre» y las referencias directas a
la «perfecta humanidad de Verbo
encarnado», el número total de
referencias asciende a 44
nota('25','8.0','1','16') 16 . Podemos
por tanto afirmar que, junto a la
expresión «alter Christus, ipse
Christus» referida a la condición del
cristiano, estamos ante una de las
fórmulas conceptuales más
frecuentes en la predicación del
Beato Josemaría nota('25','8.0','1','17') 
17 .

Pero, ¿cuál fue el origen de esta
expresión en el magisterio de la
Iglesia antigua y cuáles sus
finalidades dogmáticas? Si hacemos



abstracción por un momento del
Símbolo Quicumque , surgido entre el
fin del siglo V y el inicio del VI con
objetivos catequéticos y litúrgicos, y
en el cual el enunciado «perfectus
Deus, perfectus homo» viene
recogido junto a las principales
afirmaciones trinitarias y
cristológicas elaboradas
anteriormente nota('25','8.0','1','18') 
18 , una primera cita de una
expresión de este género la
encontramos en el año 374, en una
carta del Papa Dámaso I.
Estigmatizando contra los arrianos y
los apolinaristas, él objetará el error
de los primeros que del Hijo «dicen
imperfecta la divinidad», y el de los
segundos que de Jesucristo «afirman
falsamente una humanidad
imperfecta» nota('25','8.0','1','19') 19 .

Pero la formulación
pseudoatanasiana aparece de modo
explícito por vez primera en lengua
griega, en el año 433, en el llamado 



Decreto de Unión . En él leemos:
«Confesamos, consiguientemente, a
nuestro Señor Jesucristo Hijo de Dios
unigénito, Dios perfecto y hombre
perfecto ( theòn theleion kai
ánthropon teleion ) [compuesto] de
alma racional y cuerpo, antes de los
siglos engendrado del Padre según la
divinidad, y el mismo en los últimos
días, por nosotros y por nuestra
salvación, nacido de María Virgen
según la humanidad, el mismo
consubstancial con el Padre en
cuanto a la divinidad, y
consubstancial con nosotros según la
humanidad» nota('25','8.0','1','20') 20 .
Hecho redactar por Sixto III, tal 
Decreto sancionaba la reunificación
de los Obispos de la Iglesia de
Antioquía con la confesión de fe
ortodoxa, como natural consecuencia
de la solución de la crisis nestoriana
resuelta por el Concilio de Éfeso en el
431. La doctrina de este Concilio
había definido dos años antes la
presencia de ambas naturalezas, la



divina y la humana, en el Hijo de
Dios hecho hombre, explicando como
su unión se daba en la hipóstasis, es
decir en el sujeto del Verbo.

Como se sabe, las aclaraciones del
magisterio de la Iglesia acerca de la
«perfecta humanidad del Verbo
encarnado» debieron prolongarse
todavía durante más de dos siglos,
desde el Concilio de Calcedonia (año
451) hasta el Concilio III de
Costantinopla (año 681), por motivo
de las frecuentes discusiones de
parte de posiciones heréticas o, de
cualquier forma, no plenamente
ortodoxas nota('25','8.0','1','21') 21 .
Así, en una carta dirigida al obispo
Flaviano de Constantinopla, el Papa
León Magno puntualizará, contra
Eutiques, que «en naturaleza, pues,
íntegra y perfecta de verdadero
hombre, nació Dios verdadero,
entero en lo suyo, entero en lo
nuestro ( totus in suis, totus in
nostris )» nota('25','8.0','1','22') 22 .



Pocos años después, el Concilio de
Calcedonia, habiéndose finalmente
establecido el término «persona»,
pudo fijar el vocabulario cristológico
mediante la fórmula «una persona,
dos naturalezas», precisando cómo
estas últimas subsistían inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter nota('25','8.0','1','23') 
23 . Será finalmente el Concilio III de
Constantinopla el que defienda otra
vez la perfecta humanidad de Cristo
frente al error monotelita,
respondiendo que en Cristo Jesús
subsistía una verdadera voluntad
humana, y que la asunción de la
humanidad por parte del Verbo no
disminuía ni –menos aún– anulaba
tal voluntad, sino que incluso le daba
autonomía, consistencia y
fundamento: «Como, en efecto, su
carne toda santa, inmaculada y
animada, si bien deificada, no fue
suprimida, sino que quedó en su
propio estado y en su propio modo
de ser, así su voluntad humana,



aunque deificada, no fue anulada
sino más bien salvada»
nota('25','8.0','1','24') 24 .

Es la segunda Persona de la
Santísima Trinidad quien, después de
la Encarnación y «durante toda la
economía de su vida encarnada, obró
prodigios y sufrió dolores no
aparentemente, sino realmente»
nota('25','8.0','1','25') 25 .

No es difícil comprender el alcance y
las consecuencias de esta profesión
de fe ortodoxa nota('25','8.0','1','26') 
26 . La Iglesia naciente, así como el
magisterio de los grandes Concilios
de la antigüedad, sólidamente
fundados sobre el mensaje
evangélico, eran plenamente
conscientes de que solamente la
confesión de las dos perfectas
naturalezas del Verbo encarnado, la
divina y la humana, aseguraba a la
redención todo su valor y realismo.
Si Cristo no hubiera sido verdadero



Dios, habría quedado desprovista de
valor la eficacia universal y salvífica
del sacrificio vicario; si no hubiera
sido verdadero hombre, no habría
sido comprendida la grandeza del
amor de Dios por la humanidad, es
decir la veracidad que era mostrada
en aquel sacrificio, ni se habría
instaurado una verdadera 
solidaridad con la naturaleza
humana caída, prejuzgando el valor
salvífico de la humanidad del Verbo
como instrumento de la gracia divina
nota('25','8.0','1','27') 27 . El
cumplimiento de la mediación, así
como el auténtico significado de la
alianza salvífica, requerían tanto la
plenitud de la humanidad como de la
divinidad: el Unigénito del Padre
debía ser también el primogénito de
los hombres nota('25','8.0','1','28') 28 .
Por otro lado, a la verdadera
humanidad del Verbo encarnado
estaba ligada su capacidad para ser
verdadero modelo para todo ser
humano, alguien de quien se puede



de verdad tomar ejemplo
nota('25','8.0','1','29') 29 .

La confesión del auténtico dogma
cristológico es por lo tanto una
condición necesaria e irrenunciable
para que la misión de la Iglesia
pueda comprenderse como la
prolongación de la misión de Cristo y
proponer así a todos los hombres la
universalidad de Su mediación
salvífica. En la confesión de una lex
incarnationis , por la que es asumida
por el verdadero Verbo divino una
verdadera y perfecta humanidad, se
contiene, en cierto modo, el
fundamento mismo de la llamada
universal a la santidad y de la
ordenación a Dios de todas las
realidades terrenas: Dios, haciéndose
hombre en Cristo, «se ha unido en
cierto modo a todo hombre»
nota('25','8.0','1','30') 30 . Ningún
hombre puede sentirse extraño a
Cristo, ningún suceso humano puede
ser extraño a los eventos de Su



historia terrena. Todo hombre está
llamado a participar de la
recapitulación con que el Hijo
reconduce al Padre en el Espíritu la
creación que Él mismo ha redimido
tanto en virtud de su sujeto divino,
cuanto en virtud de su verdadera
humanidad. De aquí la particular
sensibilidad de toda la Tradición
cristiana –de la cual la experiencia y
la enseñanza de los santos son
intérpretes vivos– en reconocer en el 
perfectus Deus, perfectus homo una
afirmación esencial para la
proclamación y la eficacia de la
universalidad de la misión salvífica
de la Iglesia.

En el caso del Fundador del Opus Dei
creemos poder afirmar que las
consideraciones precedentes asumen
un valor del todo particular.
Recordar a toda persona la llamada
universal a la santidad, la
santificación y la santificabilidad de
las realidades terrenas por medio de



un trabajo llevado a cabo en unión
con Cristo, de modo especial el
trabajo ordinario que sigue el
ejemplo de los treinta años de vida
oculta de Jesús, constituyen el núcleo
del mensaje del que se hizo portador
en nuestros tiempos el Beato
Josemaría nota('25','8.0','1','31') 31 .
Precisamente en esto consiste
también la peculiar misión pastoral
confiada al Opus Dei por la Iglesia,
así como viene formulada en el
momento de erigirla como Prelatura
personal nota('25','8.0','1','32') 32 .
«Con sobrenatural intuición –
afirmaba Juan Pablo II en la homilía
de la Misa de la beatificación– el
Beato Josemaría predicó
incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por tanto, el trabajo es
también medio de santificación
personal y de apostolado cuando es
vivido en unión con Cristo, porque el



Hijo de Dios, encarnándose, en cierto
modo se ha unido a toda la realidad
del hombre y a toda la creación. En
una sociedad en la cual el deseo
desenfrenado por la posesión de las
cosas materiales las transforma en
ídolos y en motivo de alejamiento de
Dios y del ingenio humano, si se usan
rectamente por la gloria del Creador
y por el servicio de los hermanos,
pueden ser camino para el encuentro
de los hombres con Cristo»
nota('25','8.0','1','33') 33 . De hecho, la
llamada a la imitación de la
verdadera humanidad de Cristo y la
exhortación a divinizar el trabajo
ordinario mediante una vida plena y
sinceramente filial, teniendo por fin
la identificación con Cristo,
acompañarán cada paso de la
predicación del Beato Josemaría.

3. La Encarnación del Verbo, ley de
condescendencia y fundamento de la
santificabilidad de la vida ordinaria



En un primer grupo de textos del
Fundador del Opus Dei que
contienen la fórmula
pseudoatanasiana (u otra
equivalente a ella), la perfecta
humanidad de Jesús, verdadero Dios
pero también verdadero hombre,
viene propuesta como modelo para
la vida de todo cristiano. El contexto
más frecuente es el de la catequesis
moral sobre las virtudes, de la que
hablaremos en la próxima sección,
en modo particular aquellas
relacionadas con el ejercicio del
trabajo. Un segundo contexto,
igualmente representativo, es aquél
en el que la contemplación pausada
de Cristo verdadero hombre
«mueve» al cristiano a ponerse en
relación con Dios, suscitando
sentimientos de agradecimiento,
pero también de contrición y deseo
de correspondencia, porque la
humanidad perfecta del Verbo
«revela» la magnitud del amor de
Dios por cada uno de nosotros.



Precisamente en este último
contexto, la condición divino-
humana del Hijo de Dios viene
presentada como una ley de
condescendencia , un misterio en el
que «hay algo que debería remover a
los cristianos» nota('25','8.0','1','34') 
34 , algo que hace a los hombres más
fácil la imitación de Cristo y el acceso
al amor del Padre: «Cristo, perfecto
Dios y perfecto Hombre, para hacer
llegar a los hombres su doctrina de
salvación y manifestarles el amor de
Dios, procedió de modo humano y
divino. Dios condesciende con el
hombre, toma nuestra naturaleza sin
reservas, con excepción del pecado.
Me produce una honda alegría
considerar que Cristo ha querido ser
plenamente hombre, con carne como
la nuestra. Me emociona contemplar
la maravilla de un Dios que ama con
corazón de hombre»
nota('25','8.0','1','35') 35 . Desde la
humanidad de Cristo a la Persona del
Verbo: se traza así un recorrido ideal,



capaz de revelar la divinidad a través
de la contemplación del amor
condescendiente manifestado en la
asunción de una perfecta
humanidad: «Cada uno de estos
gestos humanos es gesto de Dios.
Cristo es Dios hecho hombre, hombre
perfecto, hombre entero. Y, en lo
humano, nos da a conocer la
divinidad. (...) Estamos descubriendo
a Dios. Toda obra de Cristo tiene un
valor trascendente: nos da a conocer
el modo de ser de Dios, nos invita a
creer en el amor de Dios, que nos ha
creado y quiere conducirnos a su
intimidad» nota('25','8.0','1','36') 36 .

Como es lógico, esta ley de
condescendencia y de revelación
toca el vértice de su llamada en la
Pasión redentora: «¡Gracias, Jesús
mío!, –leemos en Surco – porque has
querido hacerte perfecto Hombre,
con un Corazón amante y
amabilísimo, que ama hasta la
muerte y sufre; que se llena de gozo y



de dolor; que se entusiasma con los
caminos de los hombres, y nos
muestra el que lleva al Cielo...»
nota('25','8.0','1','37') 37 . Y en el
comentario al Via Crucis : «Nuestros
pecados han sido la causa de la
Pasión: de aquella tortura que
deformaba el semblante amabilísimo
de Jesús, perfectus Deus, perfectus
homo . Y son también nuestras
miserias las que ahora nos impiden
contemplar al Señor, y nos presentan
opaca y contrahecha su figura»
nota('25','8.0','1','38') 38 .

El Beato Josemaría menciona en sus
obras una costumbre muchas veces
seguida en sus primeros años de
sacerdocio, la de difundir el
Evangelio y los libros sobre la Pasión
del Señor; práctica que asociará una
vez más al deseo de mover a otros a
contemplar la perfección del amor
divino-humano del Dios hecho
hombre: «Para acercarnos a Dios
hemos de emprender el camino



justo, que es la Humanidad
Santísima de Cristo. Por eso, aconsejo
siempre la lectura de libros que
narran la Pasión del Señor. Esos
escritos, llenos de sincera piedad, nos
traen a la mente al Hijo de Dios,
Hombre como nosotros y Dios
verdadero, que ama y que sufre en
su carne por la Redención del
mundo» nota('25','8.0','1','39') 39 .
Siempre en el contexto de la Pasión,
la perfecta humanidad de Cristo será
presentada como el motor del deseo,
plenamente humano, de querer
quedarse para siempre con sus
discípulos, a pesar de la inminente
separación; deseo que la perfecta
divinidad de Jesús hará posible en el
don de la Eucaristía
nota('25','8.0','1','40') 40 .

La humanidad del Verbo, reveladora
del amor del Hijo al Padre y del amor
del Padre a todos los hombres en el
Hijo, mueve al cristiano a tomar
ejemplo de toda la vida de Jesús. De



la consideración del episodio de sus
tentaciones, nace un estímulo para
saber luchar mejor contra nuestros
límites y nuestras pasiones
nota('25','8.0','1','41') 41 ; de la
admiración de su accesibilidad,
manifestada por un hambre, por una
sed o por un cansancio en todo
iguales a los nuestros, nace un
empuje a hablar con el Señor, a
establecer una relación personal con
Dios en Cristo. «[El Evangelio] nos
relata que Jesús, “volviendo a la
ciudad, tuvo hambre, y descubriendo
una higuera junto al camino se
acercó allí” ( Mt . 21,18-19). ¡Qué
alegría, Señor, verte con hambre,
verte también junto al Pozo de Sicar,
sediento! ( Jn . 4,7). Te contemplo 
perfectus Deus, perfectus homo ,
verdadero Dios, pero verdadero
Hombre: con carne como la mía. “Se
anonadó a sí mismo, tomando la
forma de siervo” ( Fil . 2,7), para que
yo no dudase nunca de que me
entiende, de que me ama. “Tuvo



hambre”. Cuando nos cansemos –en
el trabajo, en el estudio, en la tarea
apostólica–, cuando encontremos
cerrazón en el horizonte, entonces,
los ojos a Cristo: a Jesús bueno, a
Jesús cansado, a Jesús hambriento y
sediento. ¡Cómo te haces entender,
Señor, cómo te haces querer!»
nota('25','8.0','1','42') 42 . Con
palabras análogas, volverá en otra
homilía sobre el mismo tema: «Tenía
hambre. ¡El Hacedor del universo, el
Señor de todas las cosas padece
hambre! ¡Señor, te agradezco que –
por inspiración divina– el escritor
sagrado haya dejado ese rastro en
este pasaje, con un detalle que me
obliga a amarte más, que me anima a
desear vivamente la contemplación
de tu Humanidad Santísima! 
Perfectus Deus, perfectus homo ,
perfecto Dios, y perfecto Hombre de
carne y hueso, como tú, como yo»
nota('25','8.0','1','43') 43 .



La centralidad que la santificación
del trabajo y de los deberes del
propio estado ocupa en la
predicación del Fundador del Opus
Dei, le llevará a proponer
insistentemente el valor redentor de
la vida ordinaria de Jesús de Nazaret,
cuyo fundamento teológico sitúa una
vez más en la doble naturaleza,
divina y humana del Hijo de Dios: «Si
os fijáis, entre las muchas alabanzas
que dijeron de Jesús los que
contemplaron su vida, hay una que
en cierto modo comprende
todas...”Bene omnia fecit” ( Mc .
7,37), todo lo ha hecho
admirablemente bien: los grandes
prodigios, y las cosas menudas,
cotidianas, que a nadie
deslumbraron, pero que Cristo
realizó con la plenitud de quien es 
perfectus Deus, perfectus homo ,
perfecto Dios y hombre perfecto.
Toda la vida del Señor me enamora.
Tengo, además, una debilidad
particular por sus treinta años de



existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo –largo–, del
que apenas se habla en el Evangelio,
aparece desprovisto de significado
propio a los ojos de quien lo
considera con superficialidad. Y, sin
embargo, siempre he sostenido que
ese silencio sobre la biografía del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron años intensos de
trabajo y de oración, en los que
Jesucristo llevó una vida corriente –
como la nuestra, si queremos–,
divina y humana a la vez»
nota('25','8.0','1','44') 44 .
Encontramos constantemente
expresiones análogas, en las cuales
se ilumina el valor redentor del
trabajo ordinario –en especial, el
escondido y hecho de cosas
aparentemente poco importantes–
cuando se lleva a cabo en unión con
Cristo. Un buen número de ellas
nacen precisamente de una
referencia al misterio de la



Encarnación o a la condición divino-
humana de Jesús de Nazaret.
Consideraciones a menudo
propuestas con tonos llenos de
emotividad, como de alguien que
quiere desvelar un descubrimiento
que ha caracterizado profundamente
toda su vida: «Al comportarnos con
normalidad –como nuestros iguales–
y con sentido sobrenatural, no
hacemos más que seguir el ejemplo
de Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero Hombre. Fijaos en que
toda su vida está llena de
naturalidad. Pasa seis lustros oculto,
sin llamar la atención, como un
trabajador más, y le conocen en su
aldea como el hijo del carpintero (...)
No había en Jesús ningún indicio
extravagante. A mí, me emociona
esta norma de conducta de nuestro
Maestro, que pasa como uno más
entre los hombres»
nota('25','8.0','1','45') 45 .



4. La Encarnación en el horizonte de
la relación entre naturaleza y gracia:
nadie puede superar al cristiano en
humanidad

Como se ha indicado antes, una
significativa serie de referencias a la
fórmula pseudoatanasiana aparece
en el contexto de la enseñanza sobre
las virtudes. Dentro de este tema,
como otros autores han puesto ya de
relieve, se contienen algunos
aspectos importantes con respecto a
una visión de la relación entre
naturaleza y gracia precisamente a
partir del misterio de la Encarnación
nota('25','8.0','1','46') 46 .

En la homilía Las virtudes humanas ,
pronunciada en 1941 y recogida en 
Amigos de Dios , las alusiones a la
fórmula pseudoatanasiana son al
menos siete y los oyentes son
explícitamente invitados, antes que
cualquier otra cosa, a profundizar en
el misterio del Verbo encarnado



nota('25','8.0','1','47') 47 . Su doble
naturaleza es presentada como el
paradigma de la armonía que debe
existir entre virtudes humanas y
sobrenaturales, entre naturaleza y
gracia: «Cristo es Perfectus Deus,
perfectus homo : Dios, segunda
Persona de la Trinidad Beatísima, y
hombre perfecto. Trae la salvación, y
no la destrucción de la naturaleza»
nota('25','8.0','1','48') 48 . La misma
idea será recogida en un punto de 
Surco : «Iesus Christus, perfectus
Deus, perfectus homo... Muchos son
los cristianos que siguen a Cristo,
pasmados ante su divinidad, pero lo
olvidan como hombre..., y fracasan
en el ejercicio de las virtudes
sobrenaturales –a pesar de todo el
armatoste externo de piedad–,
porque no hacen nada por adquirir
las virtudes humanas»
nota('25','8.0','1','49') 49 .

La relación entre naturaleza y gracia
nos parece que debe ser leída en dos



líneas, una ascendente y otra
descendente. Según la primera, el
recto ejercicio de las virtudes
humanas constituye el fundamento
de las virtudes cristianas (utilizamos
el adjetivo cristiano a posta, en lugar
de sobrenatural , a causa de su mayor
carga noético-positiva). De ello, es un
ejemplo explícito el siguiente texto:
«En este mundo, muchos no tratan a
Dios; son criaturas que quizá no han
tenido ocasión de escuchar la
palabra divina o que la han olvidado.
Pero sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reúne
esas condiciones está a punto de ser
generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el
fundamento de las sobrenaturales.
Es verdad que no basta esa
capacidad personal: nadie se salva
sin la gracia de Cristo. Pero si el
individuo conserva y cultiva un
principio de rectitud, Dios le allanará



el camino: y podrá ser santo porque
ha sabido vivir como hombre de
bien» nota('25','8.0','1','50') 50 .

En un sujeto que «conserva y cultiva
un principio de rectitud», haciendo
fructificar generosamente los
talentos recibidos, la naturaleza se
dispone a ser elevada por la gracia,
empujada por aquella abnegación y
por aquella generosidad que cada
ejercicio virtuoso sincero y auténtico
lleva consigo. Se requiere el ejercicio
de la libertad, la orientación a no
vivir ya para sí mismos sino por los
demás; se requiere la capacidad de
reconocer los valores buenos y
nobles contenidos en tales realidades
de la tierra. Sin esta base, el
cristianismo quedaría desencarnado ,
puro espiritualismo incapaz de
integrarse en una verdadera unidad
de vida, inadecuado no sólo para
afrontar los desafíos de la historia,
sino también para asumir las tareas



propias de la misión de la Iglesia en
el mundo .

En su lectura descendente, la
relación entre gracia y naturaleza a
partir del principio de Encarnación
nos dice que todo lo que Cristo
propone al hombre es, precisamente
por eso, una auténtica promoción de
todo aquello que es profundamente
humano. En todo creyente debe
nacer entonces el deseo sincero de
trabajar en las cosas del mundo sin
complejos ni limitaciones, sin
inhibiciones respecto a la propia fe,
porque su ser cristiano es
precisamente lo que puede hacer al
mundo más humano : «El cristiano es
uno más en la sociedad; pero de su
corazón desbordará el gozo del que
se propone cumplir, con la ayuda
constante de la gracia, la Voluntad
del Padre. Y no se siente víctima, ni
capitidisminuido, ni coartado.
Camina con la cabeza alta, porque es
hombre y es hijo de Dios»



nota('25','8.0','1','51') 51 . El creyente
es consciente de que conocer su
condición de creado en Cristo , le ha
desvelado definitivamente la verdad
sobre la naturaleza humana
nota('25','8.0','1','52') 52 , así como, la
condición creada –o sea, referida
ontológicamente a Dios– del mundo y
de la historia, le desvela también el
sentido y la verdad de todas las
cosas. Aquí yace, a nuestro parecer,
el sentido más profundo de aquella
«naturalidad» que todo cristiano,
precisamente en cuanto cristiano,
está llamado a vivir en medio de un
mundo humano nota('25','8.0','1','53') 
53 .

La gracia y la luz recibidas de la
Revelación no son para la naturaleza
algo yuxtapuesto, ni mucho menos
algo superfluo. Las virtudes
cristianas desvelan a su fundamento,
es decir, a las virtudes naturales ,
cuál es su origen y su fin – su tèlos– ,
en el sentido de pleno cumplimiento



y significado. A imitación de Cristo,
verdadero hombre, el cristiano es,
por tanto, hombre completo. Sólo
teniendo bien unidos estos dos polos
y la armonía de estas dos vertientes,
se puede dar razón de la verdad de la
Encarnación: «Cierta mentalidad
laicista y otras maneras de pensar
que podríamos llamar pietistas ,
coinciden en no considerar al
cristiano como hombre entero y
pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarían
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caída pondría en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnación de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne ,
hombre, y habitó en medio de
nosotros ( Jn 1, 14)»
nota('25','8.0','1','54') 54 .

El tema de las virtudes humanas
como fundamento de las cristianas,
de la naturaleza como presupuesto



de la gracia, merece algunas
precisaciones. La insistencia del
Fundador del Opus Dei en las
virtudes humanas –son conocidos,
por ejemplo, su amor a la lealtad y la
sinceridad, que reconocía como
auténticos valores presentes en
muchos ambientes, también no
cristianos, o su insistencia en la
necesidad del estudio y de la
competencia profesional– no debe
ser leída en sentido naturalista .
Sería una falsa interpretación, de
carácter semipelagiano, pensar que
una naturaleza más noble y más
fuerte constituya un mejor
presupuesto para la acción de la
gracia, justificando erróneamente un
cuidado de la naturaleza como si
fuera un fin para sí mismo. En una
perspectiva de ese género, el
horizonte virtuoso sería fácilmente
interpretado como una mera forma
de equilibrio o de eficacia humana.
Cuando, en cambio, la naturaleza se
pone en camino hacia un



cumplimiento que va más allá de sí
misma, y las cualidades humanas
hacia una perfección que supera el
interés individual de quien las
ejercita, las virtudes humanas
reconocen implícitamente su tèlos ,
no ya en la naturaleza misma, sino
en algo que las trasciende,
abriéndose así a la acción gratuita de
la gracia divina. Es sólo desde esta
última que, mediante la Revelación y
la fe, puede llegar la verdadera luz
que da significado pleno a todo valor
humano : «Nuestra fe –afirmará el
Beato Josemaría en la misma homilía
sobre las virtudes humanas– confiere
todo su relieve a estas virtudes que
ninguna persona debería dejar de
cultivar. Nadie puede ganar al
cristiano en humanidad. Por eso el
que sigue a Cristo es capaz –no por
mérito propio, sino por gracia del
Señor– de comunicar a los que le
rodean lo que a veces barruntan,
pero no logran entender: que la
verdadera felicidad, el auténtico



servicio al prójimo pasa sólo por el
Corazón de Nuestro Redentor, 
perfectus Deus, perfectus homo »
nota('25','8.0','1','55') 55 .

La economía divino-humana
inaugurada por el evento de la
Encarnación, cuyo misterio estaba y
está presente en el orden histórico-
real del plano divino sobre la
creación, hace que existan sólo dos
modos de vivir sobre la tierra: o se
vive una vida divina, o una vida
animal, más o menos ilustrada: «No
olvidemos jamás que para todos –
para cada uno de nosotros, por
tanto– sólo hay dos modos de estar
en la tierra: se vive vida divina,
luchando para agradar a Dios; o se
vive vida animal, más o menos
humanamente ilustrada, cuando se
prescinde de Él. Nunca he concedido
demasiado peso a los santones que
alardean de no ser creyentes: los
quiero muy de veras, como a todos
los hombres, mis hermanos; admiro



su buena voluntad, que en
determinados aspectos puede
mostrarse heroica, pero los
compadezco, porque tienen la
enorme desgracia de que les falta la
luz y el calor de Dios, y la inefable
alegría de la esperanza teologal. Un
cristiano sincero, coherente con su
fe, no actúa más que cara a Dios, con
visión sobrenatural; trabaja en este
mundo, al que ama
apasionadamente, metido en los
afanes de la tierra, con la mirada en
el Cielo» nota('25','8.0','1','56') 56 .

5. Las consecuencias de la lex
incarnationis: estar en el mundo sin
ser del mundo, para reconducir a
Dios el mundo a través del trabajo

La lógica que nos ha sido entregada
por el evento de la Encarnación
revela que el mundo es en sí bueno, 
ordenable a Dios. En consecuencia, el
cristiano debe estar presente en el
mundo y en todas las actividades



humanas mediante su trabajo, para
alcanzar el cumplimiento de este
ordenamiento en unión con Cristo.
En la historia humana, marcada por
el pecado, tal ordenamiento asumirá
necesariamente también un carácter
de redención. Como el Verbo ha
asumido sobre Sí una naturaleza
idéntica a la nuestra, excepto en el
pecado, así el cristiano, plenamente
inmerso en las realidades del mundo,
las asume sobre sí mismo y debe
compartirlas enteramente, excepto el
pecado mismo. Sin embargo, del
pecado, él –como Cristo– asume las 
consecuencias , las recoge como una
materia que hay que purificar y
reconducir en el álveo del proyecto
divino, según un encargo que puede
con razón llamarse corredención con
Cristo de esas mismas realidades
nota('25','8.0','1','57') 57 : «No me
cansaré de repetir, por tanto, que el
mundo es santificable; que a los
cristianos nos toca especialmente esa
tarea, purificándolo de las ocasiones



de pecado con que los hombres lo
afeamos, y ofreciéndolo al Señor
como hostia espiritual, presentada y
dignificada con la gracia de Dios y
con nuestro esfuerzo. En rigor, no se
puede decir que haya nobles
realidades exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo se ha dignado
asumir una naturaleza humana
íntegra y consagrar la tierra con su
presencia y con el trabajo de sus
manos. La gran misión que
recibimos, en el Bautismo, es la
corredención» nota('25','8.0','1','58') 
58 . El enlace entre trabajo humano y
Encarnación del Verbo no se refiere,
por tanto, solamente al plano
ejemplar. El cristiano no está
llamado a trabajar sólo porque Cristo
mismo, verdadero hombre, ha
querido trabajar en esta tierra. Esta
motivación, aun siendo correcta,
resultaría insuficiente. El trabajo
pertenece al misterio de Cristo
porque, a través de él, el cristiano
reproduce en sí la misma economía



salvífica inaugurada por la
Encarnación, la del Hijo enviado por
el Padre al mundo en una verdadera
humanidad, para ligarse así a una
creación que Él redime y salva. Y
esto es especialmente verdadero
para aquellos cristianos que trabajan
en el saeculum como tarea propia, es
decir los fieles laicos. Estas
implicaciones de la lex incarnationis
vienen resumidas por el Fundador
del Opus Dei con palabras análogas a
las precedentes: «No hay nada que
pueda ser ajeno al afán de Cristo.
Hablando con profundidad teológica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificación funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades –buenas, nobles, y aun
indiferentes– que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su
morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,



ha experimentado el dolor y la
muerte. (...) Hemos de amar el
mundo, el trabajo, las realidades
humanas. Porque el mundo es
bueno; fue el pecado de Adán el que
rompió la divina armonía de lo
creado, pero Dios Padre ha enviado a
su Hijo unigénito para que
restableciera esa paz. Para que
nosotros, hechos hijos de adopción,
pudiéramos liberar a la creación del
desorden, reconciliar todas las cosas
con Dios» nota('25','8.0','1','59') 59 .

A causa de aquella conciencia que
deriva de la dimensión descendente
de la relación entre gracia y
naturaleza, entre lo que es cristiano y
lo que es humano, no hay ámbitos de
la vida cultural o social en los cuales
los creyentes no puedan proponer,
con la cabeza bien alta, las
consecuencias y luces provenientes
de su fe: «Sería lamentable que
alguno concluyera, al ver
desenvolverse a los católicos en la



vida social, que se mueven con
encogimiento y capitidisminución.
No cabe olvidar que nuestro Maestro
era –¡es!– “perfectus Homo” –
perfecto Hombre»
nota('25','8.0','1','60') 60 . La apelación
a una praxis cristiana que alcance a
iluminar y a dejar huella en la esfera
social es, en muchos textos del Beato
Josemaría, explícita y precisa: «La
tarea apostólica que Cristo ha
encomendado a todos sus discípulos
produce, por tanto, resultados
concretos en el ámbito social. No es
admisible pensar que, para ser
cristiano, haya que dar la espalda al
mundo, ser un derrotista de la
naturaleza humana. Todo, hasta el
más pequeño de los acontecimientos
honestos, encierra un sentido
humano y divino. Cristo, perfecto
hombre, no ha venido a destruir lo
humano, sino a ennoblecerlo,
asumiendo nuestra naturaleza
humana, menos el pecado: ha venido
a compartir todos los afanes del



hombre, menos la triste aventura del
mal. El cristiano ha de encontrarse
siempre dispuesto a santificar la
sociedad desde dentro , estando
plenamente en el mundo, pero no
siendo del mundo...»
nota('25','8.0','1','61') 61 .

El continuo referirse a la perfección
divino-humana del Verbo, evitando
cuidadosamente confundir los
planos, pero teniéndolos bien
enlazados en cuanto forman parte de
la misma economía de la salvación,
reviste gran interés precisamente
con el fin de la recta comprensión de
cuál ha de ser una autentica «praxis
cristiana». Una convencida y
simultánea afirmación del perfectus
Deus, perfectus homo evita tanto el
error del «materialismo» como el del
«espiritualismo» nota('25','8.0','1','62')
62 . Lo divino no puede ser absorbido
por lo humano, hasta disolverse la
gracia en la naturaleza, ni lo humano
debe ser penalizado a cargo de lo



divino, hasta perder su propia
consistencia. Un trabajo que no sabe
convertirse en oración cesará pronto
de ser un trabajo cristiano , una
conducta humana que no sabe
nutrirse de los sacramentos de la
gracia acabará por ocultar a Cristo,
en lugar de hacerlo presente en el
mundo. Por su parte, la naturaleza,
para servir a la gracia, debe seguir
siendo naturaleza, creada buena por
las manos de Dios: la nueva creación
no destruye la primera, sino que la
reconcilia con el Padre,
reconduciéndola a su verdadero fin;
Jesús no abandona su cuerpo
humano a la corrupción, por el
contrario lo hace presente a la
derecha del Padre.

En la predicación del Fundador del
Opus Dei estos contenidos aparecen
en numerosos contextos y con un
lenguaje en ocasiones radical: él
hablará por ejemplo de su
“anticlericalismo”, o de un verdadero



y propio “materialismo cristiano”
opuesto tanto al clericalismo y a
falsos espiritualismos, como a los
materialismos cerrados a la acción
del Espíritu, o también de
“divinización buena” y “divinización
mala”, para distinguir la bondad de
una naturaleza que sabe abrirse a la
acción de la gracia, de la situación de
una naturaleza que, con el pretexto
de unirse con lo divino, no respeta o
descuida las exigencias y deberes
que son propios de su estado
nota('25','8.0','1','63') 63 . Como otros
autores previamente han puesto de
relieve, la homilía Amar al mundo
apasionadamente representa el lugar
en el que tal enseñanza se expone
con una sorprendente claridad y con
mayor profundidad
nota('25','8.0','1','64') 64 .

Las consecuencias de la lex
incarnationis y el sentido de la
analogía entre vida cristiana y
condición divino-humana del Verbo,



encuentran finalmente su acabada
expresión cuando se dirige la
atención desde la relación “objetiva”
entre naturaleza y gracia hacia su
dimensión “subjetiva”, esto es,
cuando se reflexiona no ya sobre la
doble naturaleza humana y divina,
sino sobre la única Persona del
Verbo. En la Persona de Jesús hay
siempre el Yo divino que actúa, y es
precisamente ésta la condición que
hace de aquellas acciones unas 
acciones salvíficas . Por lo tanto las
acciones del cristiano, si quieren
participar plenamente de aquella
economía y así poder corredimir,
deben ser cumplidas en unión con la
Persona de Cristo, casi como una
prolongación de Su humanidad
nota('25','8.0','1','65') 65 . Esto ayuda a
comprender porqué en la doctrina
del Fundador del Opus Dei es
prácticamente imposible separar
todo lo hasta aquí dicho sobre el
misterio del perfectus Deus, perfectus
homo –con todas sus consecuencias



sobre la santificación de la vida
ordinaria y la reconducción del
mundo a Dios– de su insistente
exhortación a la identificación con
Cristo, mediante su reclamo a la
condición del cristiano como alter
Christus, ipse Christus . Aquí también
encuentra su lugar en la dogmática,
como posterior determinación, la
doctrina sobre la filiación divina, la
cual no manifiesta sino la modalidad
de esta identificación, esto es, como 
hijos en el Hijo . Quien reconduce el
mundo al Padre en el único Espíritu
es el mismo Hijo, y los cristianos
pueden hacerlo sólo en la medida en
que son «uno», por medio del
Espíritu, con este Hijo
nota('25','8.0','1','66') 66 .

6. Saber ser humanos para poder ser
divinos: la condición divina y
humana de Cristo como modelo de la
unidad de vida del cristiano



En los escritos del Fundador del Opus
Dei, así como en su predicación oral
encontramos numerosas
exhortaciones que impulsan a
considerar al mismo tiempo la
dimensión terrena-humana y la
celeste-divina, propias de toda
existencia cristiana. Estas dos
dimensiones vienen unidas entre sí
con naturalidad y singular riqueza
expresiva, en testimonio no sólo de
su posible coexistencia, sino también
de su recíproco dinamismo. Frases
como «ser contemplativos en medio
del mundo», «hacer divinos los
caminos de la tierra», «transformar
en endecasílabos la prosa ordinaria»,
«tener un solo corazón para amar a
Dios y a los hombres», «tener los pies
en la tierra y la cabeza en el cielo»,
«ser humanos para poder ser
divinos» –todas lo suficientemente
conocidas y generosamente usadas
como para ahorrarnos aquí las
referencias puntuales– tienen en
común, una vez más, la intuición de



poder tomar, como ejemplo de vida y
modelo de comprensión, la
simultánea presencia de la
naturaleza divina y de la naturaleza
humana del Hijo de Dios hecho
hombre. Nos lleva a pensar así el
hecho de que muchos de los pasajes
en los que dichas frases aparecen
presentan con frecuencia una
referencia al misterio de la
Encarnación nota('25','8.0','1','67') 67 .
En una página de la ya citada homilía
sobre las virtudes humanas,
encontramos algunas de estas ideas
explícitamente asociadas a una
nueva mención de la fórmula
pseudoatanasiana: «Si aceptamos
nuestra responsabilidad de hijos
suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El



precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Señor, que nos
quiere –insisto– muy humanos y muy
divinos, con el empeño diario de
imitarle a El, que es perfectus Deus,
perfectus homo » nota('25','8.0','1','68')
68 .

La convicción de que el cristiano
deba saber conjugar el ser humano y
el ser divino es sin duda una de las
más radicadas en el pensamiento del
Beato Josemaría. En un modo más
preciso, estamos ante la certeza de
que para poder ser divinos, es
necesario saber ser muy humanos:
«Él, perfectus Deus, perfectus Homo –
perfecto Dios y perfecto Hombre–,
que tenía toda la felicidad del Cielo,
quiso experimentar la fatiga y el
cansancio, el llanto y el dolor..., para
que entendamos que ser
sobrenaturales supone ser muy
humanos» nota('25','8.0','1','69') 69 . Y
también: «Para ser divinos, para
endiosarnos , hemos de empezar



siendo muy humanos, viviendo cara
a Dios nuestra condición de hombres
corrientes, santificando esa aparente
pequeñez» nota('25','8.0','1','70') 70 .
Además de la santificación de la vida
ordinaria, uno de los lugares
privilegiados donde se desarrolla tal
paralelismo es en los comentarios
acerca del corazón amante: «Pero
fijaos en que Dios no nos declara: en
lugar del corazón, os daré una
voluntad de puro espíritu. No: nos da
un corazón, y un corazón de carne,
como el de Cristo (...) No me cansaré
de repetirlo: tenemos que ser muy
humanos; porque, de otro modo,
tampoco podremos ser divinos»
nota('25','8.0','1','71') 71 . A esta línea
ascendente (un corazón humano
para poder amar de un modo divino),
corresponde una descendente (un
corazón lleno de Dios para poder
amar de modo auténticamente
humano), porque «no existe corazón
más humano que el de una criatura



que rebosa sentido sobrenatural»
nota('25','8.0','1','72') 72 .

Pero, ¿qué se quiere decir con la
expresión «saber ser humanos para
poder ser divinos»? Se trata, en
nuestra opinión, de un modo fecundo
y sintético de reproducir una precisa
visión de la relación entre naturaleza
y gracia, una vez más centrado en el
misterio de la Encarnación, que
engloba muchos de los aspectos ya
vistos anteriormente. Es necesario
saber ser humanos, porque la
«humanidad» es el lenguaje con el
que Dios ha hablado al mundo, el
lenguaje del trabajo y del
padecimiento, de la vida ordinaria y
de la fidelidad, del amor y de la
muerte; sólo quien tiene experiencia
de este modo humano de vivir y de
comunicar puede comprender lo que
Dios, en Cristo, ha querido
revelarnos. Más todavía, es necesario
saber ser humanos para ser divinos,
porque la humanidad es el lugar de



nuestra santificación, la materia que
podemos ofrecer a Dios, la
«condición» para podernos unir a
Cristo en el trabajo y en el descanso,
en la alegría y en el llanto. En
definitiva, debemos ser humanos, si
queremos ser divinos, porque
«humano» es nuestro modo de
reconocer el Amor y humano es
nuestro modo de amar. El punto de
interés –y el segundo paso que
completa la circularidad del
dinamismo– es que en el mismo
momento en que comprendemos que
todas estas realidades humanas no
son insignificantes, porque Cristo
mismo las ha vivido, y entonces nos
esforzamos por vivirlas en unión con
Él, ahora éstas adquieren un
significado y hasta un status divino,
son capaces de corredimir , asociadas
al misterio de la redención. «Somos
cristianos corrientes; trabajamos en
profesiones muy diversas; nuestra
actividad entera transcurre por los
carriles ordinarios; todo se desarrolla



con un ritmo previsible. Los días
parecen iguales, incluso monótonos...
Pues, bien: ese plan, aparentemente
tan común, tiene un valor divino; es
algo que interesa a Dios, porque
Cristo quiere encarnarse en nuestro
quehacer, animar desde dentro hasta
las acciones más humildes»
nota('25','8.0','1','73') 73 . El trabajo,
las virtudes, el corazón, el amor de
una persona que vive en la gracia de
la caridad filial no son ya un trabajo,
las virtudes, un corazón o un amor
humanos, sino que vienen
transformados, divinizados, dando
origen a un modo divino de trabajar,
de amar, de vivir. Para que esta
dinámica divino-humana se realice
concretamente en la vida de cada
uno, la identificación del cristiano
con Cristo, como hemos señalado en
la sección precedente, reviste un
papel absolutamente central en
cuanto constituye la condición de su
misma posibilidad: «Cuando
luchamos por ser verdaderamente 



ipse Christus , el mismo Cristo,
entonces en la propia vida se
entrelaza lo humano con lo divino.
Todos nuestros esfuerzos –aun los
más insignificantes– adquieren un
alcance eterno, porque van unidos al
sacrificio de Jesús en la Cruz»
nota('25','8.0','1','74') 74 .

A la luz del misterio de la
Encarnación, la particular
coherencia con la que debe
comportarse el cristiano que vive en
el mundo puede denominarse con
razón «unidad de vida». Que se
manifiesta ya en ser conscientes de
las implicaciones morales y
teologales de su condición secular, ya
en la armonía entre trabajo y
oración, entre la dedicación a las
realidades familiares, profesionales y
sociales y el diálogo continuo con
Dios nota('25','8.0','1','75') 75 . Vive en
unidad de vida el cristiano que sabe
ser contemplativo en medio del
mundo, que sabe hacer divinos los



caminos de la tierra, que sabe estar
contemporáneamente en la tierra y
en el Cielo, tal vez con los vértigos de
un hombre que se sabe embarcado
en un trabajo divino, pero que no se
queda por esto amedrentado:
«Hemos de estar –y tengo conciencia
de habéroslo recordado muchas
veces– en el Cielo y en la tierra,
siempre. No entre el Cielo y la tierra,
porque somos del mundo. ¡En el
mundo y en el Paraíso a la vez! Esta
sería como la fórmula para expresar
cómo hemos de componer nuestra
vida, mientras permanezcamos in
hoc saeculo . En el cielo y en la
tierra , endiosados; pero sabiendo
que somos del mundo y que somos
de la tierra, con la fragilidad propia
de lo que es tierra...»
nota('25','8.0','1','76') 76 .

Enseñanzas análogas aparecerán en
el contexto de la «presencia de Dios»,
esto es, de aquella forma de oración
continua que sabe servirse de las



cosas más materiales y ordinarias de
la vida terrena para hacer de ellas
ocasión de diálogo filial con Dios-
Padre, elevándolas a un plano
divino. También en este contexto la
reflexión del fundador del Opus Dei
se despliega sobre la polaridad
tierra-Cielo, vida humana-vida
divina, centrada con frecuencia en
torno a una referencia cristológica
nota('25','8.0','1','77') 77 . Quizás el
ejemplo más ilustrativo lo constituye
su exhortación habitual a ser
contemplativos en la vida ordinaria,
utilizando como itinerario espiritual
el que se dirige «de la trinidad de la
tierra a la Trinidad del Cielo», de la
santa Familia de Nazaret al misterio
del Dios Uno y Trino: «Trato de llegar
a la Trinidad del Cielo por esa otra 
trinidad de la tierra: Jesús, María y
José. Están como más asequibles.
Jesús, que es perfectus Deus y 
perfectus Homo . María, que es una
mujer, la más pura criatura, la más
grande: más que ella, sólo Dios. Y



José, que está inmediato a María:
limpio, varonil, prudente, entero.
¡Oh, Dios mío! ¡Qué modelos! Sólo
con mirar, entran ganas de morirse
de pena: porque, Señor, me he
portado tan mal... No he sabido
acomodarme a las circunstancias,
divinizarme. Y Tú me dabas los
medios: y me los das, y me los
seguirás dando..., porque a lo divino
hemos de vivir humanamente en la
tierra» nota('25','8.0','1','78') 78 . Es
interesante señalar que en esta
analogía el quicio está representado
por el mismo Cristo Jesús, verdadero
Dios y verdadero hombre, asociado a
través de su naturaleza humana a la
vida de María y de José, y unido, a
través de su naturaleza divina, al
misterio de su vida intratrinitaria.

Si la caridad filial propia de la
condición de hijos de Dios, en
definitiva la gracia creada, es la
causa formal intrínseca que hace
posible tal unidad de vida, porque



confiere una «forma filial» a toda
acción del cristiano, la coexistencia
de las dos naturalezas, humana y
divina, del Verbo es de alguna
manera la causa formal ejemplar: la
unidad de vida es el reflejo de la vida
de Cristo en el cristiano
nota('25','8.0','1','79') 79 . Unidad de
vida, sentido de la filiación divina,
condición del cristiano como alter
Christus, ipse Christus y
contemplación-imitación del 
perfectus Deus, perfectus homo, son
en realidad modos diversos de
acceder al más profundo y
mismísimo núcleo de la existencia y
de la praxis cristiana,
admirablemente resumido por San
Pablo en las palabras «Con Cristo
estoy crucificado: vivo, pero ya no
vivo yo, sino que Cristo vive en mí»
nota('25','8.0','1','80') 80 . El misterio
de la Cruz será por esto el lugar
privilegiado de esta identificación y,
al mismo tiempo, de la plenitud de su
revelación filial. Manifestando una



implícita coherencia dogmática, la
predicación del Beato Josemaría nos
ofrecerá también numerosas páginas
sobre esta última implicación
nota('25','8.0','1','81') 81 .

7. Observaciones conclusivas

El cristocentrismo del Beato
Josemaría Escrivá presenta una gran
coherencia de fondo. Al cambiar la
clave de lectura que se utiliza –el
sentido de la filiación divina, la
unidad de vida, la identificación con
Cristo o el ejemplo que Él nos da
como verdadero Dios y verdadero
hombre– se encuentran inalterados
los contenidos esenciales de su
mensaje espiritual: de la vida de
oración a la santificación del trabajo;
de la llamada universal a la santidad
al empeño por corredimir con Cristo.
Más que hablar de diversas claves,
sería más correcto hablar de una
única clave de comprensión de la
existencia cristiana en el mundo,



Cristo mismo y el misterio de su
Encarnación, al cual podemos
acceder a través de varias líneas de
fuerza paralelas.

Sostenemos que la reflexión sobre la
perfecta humanidad y la perfecta
divinidad del Verbo es, de estas
líneas de fuerza, una de las más
fecundas, bien por la alta frecuencia
de las referencias presentes en sus
obras, bien por la capacidad de
abarcar los principales temas de su
predicación y de sus enseñanzas.
Ésta actúa sobre todo en el nivel de
causalidad ejemplar, comprendida
en sentido fuerte – totus in suis, totus
in nostris , según la expresión
leoniana– como intuición, referencia
constante del razonamiento, analogía
sobre la cual apoyar y desarrollar las
diversas argumentaciones. Al mismo
tiempo –es oportuno subrayarlo
explícitamente– nos encontramos
frente a un modelo vivo , no a una
idea o un simple principio



hermenéutico de lectura teórica. Los
argumentos y las enseñanzas
propuestos surgen de la
contemplación de la vida de Cristo,
del deseo de dialogar con Él y de
unirse a Él, abrazando todo el
horizonte de Su historia terrena, sin
olvidarse nunca de Su condición
eterna. Surgen de ahí provechosos
usos de la lex incarnationis ,
entendida como ley de
condescendencia de gran valor
revelador, como modelo para la
unidad de vida del cristiano, como
paradigma para una visión de la
relación entre naturaleza y gracia,
como punto de referencia para
iluminar una praxis histórica de
compromiso en el mundo que pueda
llamarse de veras «cristiana». La
referencia al Verbo encarnado, 
perfectus Deus, perfectus homo , no
llega nunca a ser un expediente para
«resolver conceptualmente» dichas
temáticas, sino por el contrario
representa la manera más coherente



para mostrar su contenido mistérico ,
es decir, su asociabilidad al misterio
del Hombre-Dios. No se trata, por
tanto, de un empobrecimiento del
misterio con una fácil simplificación
del evento cristiano, sino del
reconocimiento de que todo lo que
pertenece a ese evento –y a la
historia originada de él– debe hacer
necesariamente referencia al
horizonte del misterio de Cristo.

Sería atrayente, pero no es ésta la
sede, poner en relación muchas de
las consideraciones desarrolladas
por el Beato Josemaría sobre los
temas apenas citados, con el
magisterio del Concilio Vaticano II y
con el de pontificados sucesivos,
especialmente con las enseñanzas de
Juan Pablo II. El interés de la
comparación nace también del hecho
de que las obras del Fundador del
Opus Dei hasta ahora publicadas,
utilizadas aquí como base para
nuestro estudio, recogen en buena



parte material escrito anteriormente
a los años en los que tuvieron origen
tanto aquel magisterio eclesial, como
la discusión teológica que acompañó
su preparación.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Pontificio Ateneo de la Santa Cruz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-
perfectus-homo/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/
https://opusdei.org/es-es/article/perfectus-deus-perfectus-homo/

	Perfectus Deus, perfectus homo

