opusdei.org

Para un feminismo
cristiano:
reflexiones sobre la
Carta Apostolica
"Mulieris
Dignitatem"

Estudio de Jutta Burggraf,
Doctora en Sagrada Teologia y

en Pedagogia, publicado en
"Romana" n° 10 (1988).

31/05/2015

La Carta Apostolica Mulieris
dignitatem fue publicada en un



tiempo en el que se puede observar
un cambio en el movimiento
feminista. Ya no estaba tan de moda
el feminismo radical, de matiz
ecologista, con sus cultos rituales de
brujeria y la proclamacion del poder
magico-materno de la mujer; mas
bien se habia extendido un
feminismo "moderado” social
(corporate feminism) de las asi
llamadas "mujeres de carrera”. En él,
matrimonio es tolerado, con tal que
no amenace la autonomia de la
mujer y no limite las posibilidades
profesionales con la "trampa de la
maternidad". En la actualidad, los
partidos politicos mas contrapuestos
ideologicamente, convergen en el
compromiso de ampliar las cuotas de
acceso de las mujeres a las diversas
profesiones, incluida la militar. Por
otro lado, a pesar de todas las
tentativas de emancipacion, avanza
de forma alarmante la
comercializacion de la mujer en la



publicidad, en el cine, en el turismo y
hasta en las bellas artes.

Desde hace tiempo, la inseguridad
sobre la cuestion femenina ha
penetrado incluso en algunos
sectores de la teologia y de la vida
eclesial. Crece en la medida en la que
las confesiones cristianas, que
surgieron de la Reforma protestante,
permiten, cada vez mas, el acceso de
mujeres a las funciones pastorales.

A lo mejor, nunca se ha discutido y
polemizado tanto sobre los derechos
femeninos. Y los frentes que se han
formado a partir de estos debates,
quiza nunca han sido tan compactos:
uno es acusado de encajonar a la
mujer entre la cocina y el jardincito
delantero de la casa, en definitiva de
constrefiirla al campo de las
funciones domeésticas; el otro es
amonestado por alimentar
reivindicaciones egolatricas e
individualistas. El caracter



esquematico de estas reducciones
aparece evidente, pero es de todas
formas innegable, que el didlogo
entre las dos posiciones arriba
indicadas llega a ser cada vez mas
dificil. Precisamente por esto, las
reflexiones desarrolladas por Juan
Pablo II en la Mulieris dignitatem
resultan tan reconfortantes. Con
extraordinaria sensibilidad el Santo
Padre supera las barreras ya
consolidadas y, manteniéndose
abierto a las verdades presentes en
cada una de las dos concepciones, las
une —bajo la luz de la fe viva— en
un nivel superior.

La meditacion del Papa no toma
como punto de partida los datos
empiricos sobre las situaciones de la
mujer, ya que éstos aparecen en
efecto insuficientes, no solo por su
intrinseca variabilidad, sino también
por las diferencias existentes, por
ejemplo, entre paises
industrializados y areas del tercer



mundo. Considera, sin embargo, la
concepcion cristiana de la mujer y de
ella saca los presupuestos para una
valoracion de fondo de la realidad
presente y de las exigencias que de
ella derivan para la mujer y para el
varon.

Dicha valoracion de fondo no esta
constituida por los avatares del
movimiento para la emancipacion
femenina, sino por la historia de la
salvacion. Juan Pablo II se plantea
como tema de la propia reflexion,
todo lo que el Evangelio de Cristo
dice «a la Iglesia y a la humanidad»
respecto de la dignidad y de la
vocacion de la mujer (MD, 2).
Encuadra, por consiguiente, el
problema en un contexto biblico de
gran atractivo y profundidad. Sobre
el fundamento de la revelacion
desarrolla un feminismo cristiano
que, en la misma medida que se
propone promover todas las
posibilidades de crecimiento de la



mujer, se aleja de las tendencias que
la separan del plan de la creacion y
de la salvacion.

La Mulieris dignitatem responde a
una peticion de los participantes a la
VII Asamblea ordinaria del Sinodo de
los Obispos, que tuvo lugar en Roma
en el ano 1987, sobre el tema: "La
vocacion y la mision de los laicos en
la Iglesia y en el mundo, veinte afios
despueés del Concilio Vaticano II". Al
principio no parecia que la cuestion
femenina tuviera que incluirse entre
los problemas del Sinodo.
Efectivamente, los Lineamenta
preparatorios del 1-II-85, enviados a
las diversas Iglesias particulares, no
contenian alusiones explicitas a la
mujer. Sin embargo, ya el
Instrumentum laboris del afio 1987,
es decir, el documento de trabajo del
Sinodo, hacia alusion al tema en tres
pasajes diferentes. A la postre, se
encontraban realmente veintiocho
mujeres entre los sesenta



representantes de los laicos que
intervinieron en la Asamblea. Y el
Card. Hyacinthe Thiandoum,
Arzobispo de Dakar, afront6
directamente la cuestion en el
discurso de apertura; cuando hablé
nada menos que de la necesidad de
eliminar las discriminaciones "no
objetivas" del sexo femenino.

La relacion de todas las propuestas
surgidas durante las discusiones, que
fue elaborada al término de los
trabajos, contiene dos largos parrafos
dedicados a la mujer (propositiones
46 y 47.)[1]. Alli se expresa el deseo
de estudiar atentamente los
fundamentos antropologicos y
teoldgicos de la feminidad, de
profundizar en la teologia del
matrimonio y de revalorizar tanto la
maternidad como la virginidad. La
Mulieris dignitatem constituye
precisamente el cumplimiento de
tales deseos. El hecho de que el Santo
Padre haya querido dedicar a esta



sola cuestion una Carta Apostdlica,
en vez de limitarse a incluirla junto
con otros temas en el documento
conclusivo del Sinodo, demuestra su
importancia.

Antes de pasar a examinar el
contenido del documento, no estara
de mas recordar que esta Carta se
dirige tanto a las mujeres como a los
varones, ya que el acercamiento de
Juan Pablo II al feminismo cristiano
se basa precisamente en el hecho de
envolver a toda la humanidad en la
superacion de los. problemas viejos y
nuevos.

1. Maria, modelo para la mujer y
para el hombre

La Mulieris dignitatem ha sido
publicada al término de un Afio
Mariano y en cierto modo representa
su fruto y su legado. Juan Pablo I lo
muestra ampliamente cuando
precisa que el modelo para la mujer
no puede encontrarse en base solo a



definiciones conceptuales de caracter
filosofico o teoldgico, sino dirigiendo
la mirada sobretodo a la "Mujer" de
la Escritura, a Maria, que gracias a su
excepcional union con Dios,
constituye la expresion mas perfecta
de la dignidad y de la vocacion
humanas. El acontecimiento central
de la historia de la salvacion, esta
inseparablemente unido a una
extraordinaria elevacion de la mujer
(cfr. MD, 3). Dios, en efecto, eligi6 a
una mujer para estrechar la
definitiva alianza con la humanidad
y, por eso mismo, hace de ella la
representante y el modelo de la
Iglesia y de la humanidad entera,
varones y mujeres. Desde esta
perspectiva, cualquier
argumentacion que disminuya el
papel de la mujer, pierde incluso
hasta la ultima brizna de razon.

Maria participa en la redencion
precisamente como mujer. En cuanto
tal es la primera en recibir,



conservar y transmitir la Buena
Nueva; su feminidad es el lugar en el
que el amor de Dios se interioriza 'y
profundiza en la medida que no
tiene igual. «Aquella plenitud de
gracia, concedida a la Virgen de
Nazaret para llegar a ser Theotokos,
significa al mismo tiempo, la
plenitud de la perfeccion de lo que es
caracteristico de la mujer, de lo que
es femenino» (MD, 5).

En Maria se encuentran cumplidas,
en la forma mas sublime, todas las
posibilidades de la mujer. Por esto,
viviendo unida a la Madre de Dios,
imitandola y procurando imitarla, la
mujer desarrolla en el grado maximo
la propia personalidad. Es ésta una
idea, que Juan Pablo II ya habia
claramente formulado en la Enciclica
Redemptoris Mater (25-111-1987): «<En
efecto, la feminidad se encuentra en
una relacion singular con la Madre
del Redentor (...) Se puede, por tanto,
afirmar que la mujer, mirando a



Maria, encuentra en ella el secreto
para vivir dignamente su feminidad
y actuar su verdadera

promocion» (n.46).

Es conocido que ciertas corrientes
del feminismo rechazan
vehementemente la imagen de Maria
como punto de referencia de la
realizacion de la mujer, acusandola
de haber ofrecido en el pasado un
pretexto teoldgico a la tendencia
catolica de poner a la mujer en
posiciones subordinadas[2]. En
contra de esta actitud, Juan Pablo II
subraya la libertad de Maria que
entro con una «participacion plena»
de su «yo personal y femenino» en
aquella irrepetible relacion con Dios
(MD, 49). Dono consciente y
voluntariamente todo su ser fisico y
espiritual a Dios, cuando se definio a
si misma como la esclava del Sefior
(Lc 1, 38).



Reconocer que una interpretacion
erronea de esta expresion puede
inducir al mantenimiento de la
mujer en situaciones de
subordinacion, hasta el punto de
hacer pasar, como cualidades
femeninas, la timidez y el
apocamiento de d&nimo, no significa
que la virtud de la caridad y de la
disponibilidad a servir, tengan que
ser liquidadas sin mas como retazo
de esclavitud. El rechazo del
"servicio" coincide en efecto con la
exaltacion practica del egoismo, es
decir, de la actitud espiritual que
constituye la mayor amenaza a la
realizacion personal, tanto de la
mujer como del varon. Hace falta,
sin embargo, sondear las palabras en
que Maria declara ser la "sierva" del
Sefior en toda su incomparable
profundidad.

El Santo Padre subraya, ante todo,
que también Cristo se define a si
mismo como "siervo" (cfr. MD, 5).



Justo en el momento mas algido de la
declaracion de su mision mesidnica,
afirma con desconcertante sencillez:
«El Hijo del hombre, en efecto, no ha
venido para ser servido, sino para
servir» (Mc 10, 45). Palabras que,
ademas de manifestar la intensa
union espiritual entre el Hijo y la
Madre, revelan como es de excelsa la
dignidad de servir del hombre[3].

Quien es capaz de darse libremente a
los demas, refleja en si la imagen de
Dios y realiza, por tanto, la propia
humanidad con singular plenitud.
Esto lo desarrolla ampliamente el
capitulo sucesivo de la Mulieris
dignitatem que trata de la relacion
entre el ser persona y el servicio.

2. Persona, comunidad, don de si

Ya en las catequesis de los miércoles
desarrolladas desde 1979 a 1981
sobre la teologia del cuerpo, Juan
Pablo IT habia analizado a fondo los
primeros tres capitulos del libro del



Génesis. Sobre la traza de aquella
exégesis, reafirma ahora que los
textos sobre la creacion del hombre
revelan «la inmutable base de toda la
antropologia cristiana» (MD, 6).

Gn 1, 27 afirma explicitamente que
Dios cre6 al hombre —varon y mujer
— a suimagen y semejanza. Esto
significa, en primer lugar, que los dos
sexos poseen la misma naturaleza de
seres racionales y libres; que ambos
han recibido el mandato comun de
someter la tierra; y finalmente, que
cada uno de los dos tiene una
relacion directa y personal con Dios.
Es decir, tanto el varén como la
mujer son personas: Son —como
repite a menudo el Papa citando la
Gaudium et Spes (n. 24)— amados por
Dios «por si mismos», y en esto reside
su dignidad (cfr. MD, 7, 10, 13, 18, 20,
30). La mujer no es pues un ser
definido a traveés del varon y en
funcion del varon. No recibe del



varon su propia dignidad, sino que la
posee originariamente en si misma.

Gen 2,18-25 procede posteriormente
a ensenar las verdades
fundamentales sobre el hombre.
Narra la creacion de la misma
materia, de aquella costilla, en la que
Juan Pablo II ve una expresion
plastica de la identidad de la
naturaleza entre el varon y la mujer.
Esta es como el "otro yo" en la
humanidad comun (MD, 6). La
unidad de los dos expresa asi en
medida todavia mas alta la
semejanza con Dios en cuanto, en
cierto modo, reproduce aquella
verdadera unidad en la distincion
que existe en modo supremo en la
Trinidad.

La fe trinitaria, presupuesta aqui por
el Papa, afirma en efecto que la vida
divina es comunion del Padre con el
Hijo y el Espiritu Santo, los cuales,
siendo un unico y el mismo Dios



eterno y omnipotente, se distinguen
realmente como Personas[4]. El
Padre es lo que es por el Hijo. Su
"personalidad” se realiza en ser
Padre del Hijo: esta en relacion total
y constitutiva con el Hijo, con el cual,
por el cual y en el cual es. Asimismo,
el Hijo es lo que es por el Padre. Su
"personalidad” consiste en ser Hijo
del Padre y en el corresponder al
amor que recibe eternamente de EL.
Es con el Padre, por el Padre y en el
Padre. Y el Espiritu Santo es el Amor
subsistente del Padre y del Hijo;
procede de ambos como fruto de la
relacion Padre-Hijo y a la vez,
misteriosamente, hace posible tal
relacion. Por El, con Ely en EJ, el
Padre ama al Hijo y el Hijo ama al
Padre. He aqui como el Espiritu
Santo consuma la unidad y la
diversidad en la Trinidad.

Juan Pablo II destaca que, aunque
Dios haya querido revelarse en su
designio salvifico sobre todo con



nombres masculinos, esto no
significa que El puede ser concebido
segun categorias creaturales y
finitas. En El se basan todas las
perfecciones de las criaturas y por
tanto no solo la paternidad, sino
también la maternidad. EI Santo
Padre sefiala muchos textos en los
que la Escritura nos muestra los
rasgos maternos del amor de Dios,
que consuela a su propio hijo (Is
66,13), no le puede olvidar (Is
49,14-15), lo abraza carifiosamente
(Sal 131,2-3), lo cuida y lo nutre (Is
31,20): «El amor de Dios es
presentado en muchos pasajes como
amor masculino del esposo y del
padre (cfr. Os 11,1-4; Jer 3,4-19) pero
a veces también como amor
femenino de la madre» (MD, 8).

Algunos exponentes de la teologia
feminista[5] han insistido a menudo,
recientemente y con gusto sobre la
"feminidad" de Dios. Estas tesis, aun
remediando indudables lagunas de la



teologia tradicional, no siempre han
conseguido respetar la justa medida.
Juan Pablo II parece acoger los
detalles mas relevantes, que por otra
parte se pueden ya encontrar en
autores de los primerisimos siglos[6],
pero los armoniza con la gran
tradicion de la Iglesia. El
descubrimiento del «rostro materno»
de Dios, tan querido a la teologia de
hoy, contribuye en verdad a
enriquecer los contornos de la
imagen de Dios si no oscurece el
aspecto paterno. Se puede, pues,
afirmar que en Dios encontramos
tanto la "masculinidad" como la
"feminidad", sin embargo no a traves
de un proceso de humanizacion de
corte pagano, sino analogicamente,
como arquetipo ideal, de modo
ejemplar y eminente (cfr. MD, 8).

Ser persona a imagen y también a
semejanza de Dios significa para el
hombre, por tanto, existir "en
relacion” a otro y encontrar en ello



un nuevo yo en la comunicacion del
amor. Ser hombre quiere decir
comunion interpersonal (cfr. MD, 7),
ya que el hombre no fue creado solo,
sino como varén y mujer desde el
principio: «En la unidad de los dos, el
varon y la mujer son llamados desde
el principio no solo a existir uno al
lado de la otra o también juntos; sino
que son también llamados a existir
reciprocamente el uno para el

otro» (MD, 7). Sobre la base de esta
observacion, Juan Pablo II aclara que
la ayuda de la que habla el Génesis es
una «ayuda reciproca» del hombre a
la mujer y de la mujer al hombre. Los
dos sexos se ayudan a ser
plenamente humanos. La naturaleza
misma los ha ordenado a
completarse mutuamente, de modo
que cada uno sea, en el propio
ambito, superior al otro. Ambos
poseen cualidades espirituales
especificas, como confirma la
investigacion médico-psicologica
moderna[7].



Por otra parte, la palabra "ayuda" es
conducida por Juan Pablo IT a
significar el hecho de que la persona
humana como tal, varén y mujer,
alcanza su propia plenitud solo en el
don sincero de si. Se realiza en el
darse. Aqui esta el fundamento de
todo el ethos humano. La persona es
pues revelacion de una dignidad y de
una vocacion (cfr. MD, 7). Por lo que
respecta a las relaciones entro los
dos sexos, esto conlleva que el varon
y la mujer han sido creados para
servirse reciprocamente, en mutua y
libre subordinacion por amor.

3. La mujer y el dominio masculino

Los textos del Génesis sobre el
estatuto del varon y de la mujer en el
"principio” contienen también la
explicacion de las desarmonias de la
realidad: «Precisamente en este
principio el pecado se inscribe y se
revela como contraste y

negacion» (MD, 9) Como recuerda el



Concilio Vaticano II, la imagen de
Dios en el hombre, atin no siendo
borrada por el pecado, ha sufrido
una considerable ofuscacion (MD, 9)
[8]. La pérdida de la intima unién
originaria con el Creador, lleva
consigo una alteracion en la relacion
reciproca entre los sexos. El varon y
la mujer se encuentran el uno frente
a la otra e incluso la naturaleza se
rebela contra ellos (cfr. MD, 9).

Cuanto mas el hombre se aleja de
Dios por el pecado, tanto menos
reconoce que puede realizar la
propia vida solo en la solicitud por
un ty, y tanto menos respeta a los
demas hombres. Juan Pablo II
observa que las tristes consecuencias
de esta alteracion afectan sobre todo
al sexo femenino: el vardn envilece a
la mujer y la priva de sus derechos,
degradandola a menudo a objeto de
posesion y de placer. Al amor y al
don de si, sustituyen el dominio y el
utilitarismo, con todas las formas de



traicion a la persona que estas
palabras encierran. El Santo Padre
condena enérgicamente las
injusticias a las que esta expuesta la
mujer y afirma que éstas hieren
también al varon: pues cuando él
ofende la dignidad y la vocacion de
la mujer «actua contra la propia
dignidad personal y la propia
vocaciéon» (MD, 10).

Juan Pablo II se pone sin vacilaciones
al lado de los que luchan por la
igualdad de los derechos sociales y
politicos de las mujeres. También a
propasito de esto, las ensefianzas del
Concilio Vaticano II son claras. El
texto mas famoso no se encuentra en
la Mulieris dignitatem, pero esta
contenido en la Gaudium et Spes, que
a su vez estd citada 13 veces en la
Carta Apostolica: «Sin embargo,
cualquier género de discriminacion
en los derechos fundamentales de la
persona, tanto en el campo social
como cultural, por razon del sexo, de



la estirpe, del color (...), debe ser
superado y eliminado, como
contrario al designio de Dios»[9]. En
otro lugar, el mismo documento dice:
«Las mujeres reivindican, donde aun
no la han alcanzado, la paridad con
los hombres, no sélo de derecho, sino
también de hecho»[10].

A pesar de algunos abusos y
unilateralidad, los movimientos por
los derechos de la mujer han
contribuido innegablemente a
significativos progresos en el
desarrollo de la sociedad. Pero no se
puede olvidar que tales pasos hacia
adelante quedan, a pesar de todo,
insuficientes, porque la defensa de la
dignidad de la persona representa,
en cada generacion, una tarea
siempre nueva para cada varony
cada mujer (MD, 10). La oposicion de
las mujeres al dominio de los
varones no debe llevar a la
"masculinizacion" y a la deformacion
de la naturaleza femenina. En este



sentido Mons. Escriva escribio:
«Desarrollo, madurez, emancipacion
de la mujer, no deben significar un
pretexto de igualdad —de
uniformidad— respecto al hombre,
una "imitacion" de los modelos
masculinos: esto para la mujer no
seria una conquista, sino mas bien
una pérdida»[11]. La igualdad no va
confundida con la identidad, porque
de lo contrario, la mujer perderia
todo lo que constituye "su esencial
riqueza": «Los recursos personales de
la feminidad no son ciertamente
menores de los recursos de la
masculinidad, son solamente
diferentes» (MD, 10); su desarrollo
requiere la libertad de cualquier
coaccion arbitraria (MD, 10).

Sobre las consecuencias del pecado
se instaura, sin embargo, la
redencion que, en este contexto,
aparece como reintegracion del
orden original a un nivel superior,
restitucion de la dignidad de la mujer



y del varén. Como Eva es «testimonio
desde el principio», Maria es
«testimonio del nuevo principio y de
la nueva cultura» (MD, 11). Ella es «el
nuevo principio de la dignidad y de
la vocacion de la mujer, de todas las
mujeres y de cada una» (MD, 11)[12].
Tanto en el inicio como en el
momento crucial de la historia de la
humanidad, encontramos una mujer
que influye de manera determinante
en el desarrollo de tal historia. La
consideracion de esta realidad
podria hacer definitivamente
desaparecer la costumbre de
designar a la mujer como el sexo
"débil" o "pasivo". Su papel en el
destino de la humanidad se revelaria
decisivo, si realmente desarrollara
las virtualidades de las que es
depositaria para la salvacion del
mundo.

4. Cristo, supremo protector de la
mujer



Cristo ofrece un testimonio riquisimo
de «lo que la realidad de la redencion
significa para la dignidad y la
vocacion de la mujer» (MD, 12).
Incluso quien escucha con actitud
critica la ensefianza de la Iglesia,
reconoce como «Cristo se ha
constituido ante sus contemporaneos
promotor de la verdadera dignidad
de la mujer» (MD, 12). No es pues
casualidad si el capitulo sobre Cristo
y las mujeres marca el nucleo central
de la Mulieris dignitatem: en efecto,
es Cristo, quien ofrece la norma vy la
medida de la accion de sus
discipulos.

El Santo Padre recuerda con algunos
ejemplos como Jesus restablece el
orden alterado por el pecado, cOmo
reconcilia al hombre con Dios y con
los demas hombres, como promueve
la justicia acogiendo especialmente a
los débiles. Entre los sectores de la
poblacion mas expuestos a las
injusticias destacan, en el tardio



judaismo, las mujeres a las que ni
siquiera estaba plenamente
reconocida una personalidad
madura. Recientes investigaciones
han mostrado, entre otras cosas, que
el puesto de la mujer en la casa no
era con el marido, sino al lado de los
hijos y de los esclavos. Incluso el
estudio de la Ley les estaba
expresamente prohibido. Un famoso
rabino formul6 asi esta prohibicion:
«mejor quemar las palabras de la
Torah, antes que confiarlas a una
mujer»[13].

Cristo se opuso radicalmente a
semejante discriminacion. Su
conducta le muestra no solo libre
totalmente de los prejuicios sociales
del tiempo, sino positivamente
dispuesto a testimoniar, a través de
relaciones espontaneas y directas,
que Dios ama a cualquier creatura
«por si misma» (MD, 13). En la
acogida de Jesus a las mujeres, los
contemporaneos no pudieron leer un



testimonio de la igualdad de los dos
sexos; asl, algunos se escandalizaron;
los mismos discipulos «se
maravillaron» (Jn 4, 27). Pero El
habia venido a liberar al hombre, y
no se dejo frenar por los
convencionalismos y por
consideraciones de oportunidad, que
hubieran desnaturalizado su mision
salvadora. Los motivos que hicieron
de Cristo un «signo de
contradiccion» (Lc 2, 34) fueron
eminentemente teologicos y hacian
referencia a su misma personalidad
divina; pero no como la ultima entre
las razones de tan tenaces
oposiciones aparece su misericordia
hacia las mujeres y, en particular,
hacia las que eran consideradas
"pecadoras publicas". Con respecto a
semejantes situaciones, Juan Pablo II
subraya la actualidad del problema
recordando el perpetuarse del juicio
discriminatorio que tiende todavia a
hacer de la mujer la unica culpable y
la condena a pagar "ella sola",



mientras olvida las transgresiones o
los abusos del vardn que la
abandona con su maternidad,
rechaza la propia responsabilidad
ante la nueva vida y no raramente la
empuja al aborto (cfr. MD, 14).

Y mas alla de todo esto, Cristo
compromete profundamente a las
mujeres en el plano de la redencion,
llamandolas a colaborar en la
instauracion del reino (MD, 15): les
hace participes del mensaje
evangélico no solo a través de la
transmision de la fe, sino que les
confia un papel de primer orden en
el anuncio de la salvacion. Es algo
inaudito en aquel tiempo, que El se
entretiene en dialogar con las
mujeres sobre los misterios de Dios.
Y ellas le responden evidenciando
una especial sensibilidad, que Juan
Pablo II define como «auténtica
resonancia de la mente y del
corazon» (MD, 15). Es una respuesta
de la fe que supera cualquier



obstaculo y ofrece la prueba
definitiva del si a los pies de la Cruz.
En la hora suprema son las mujeres
quienes dan el testimonio mas
vigoroso de union con Cristo. «En
ésta, que fue la mas dura prueba de
fe y de fidelidad, las mujeres se
demostraron mas fuertes que los
apostoles» (MD, 15).

Ellas fueron también las primeras
que testimoniaron la Resurreccion.
Los acontecimientos de la mafiana de
Pascua nos confirman que Cristo
confia ante todo a las mujeres el
anuncio de la Buena Nueva
restituyéndoles asi plenamente su
dignidad. No hay que maravillarse si
la defensa obrada por el Santo Padre,
en el n.16 de la Mulieris dignitatem,
de la igual dignidad de todos los hijos
de Dios y de la "nueva medida"
alcanzada en Cristo por la peculiar
vocacion de la mujer, ha hecho
hablar de un documento del
feminismo cristiano.



5. Maternidad fisica y maternidad
espiritual

La unidad y la igualdad del varon y
de la mujer no anulan, sin embargo,
la diversidad. Después de haber
rebatido hasta aqui la radical
paridad de los dos sexos, en la
segunda parte de la Carta Apostdlica,
el Santo Padre busca las dimensiones
especificas. La especificidad,
ciertamente, no se encuentra en
calidad o dotes humanas que
caracterizan a uno o al otro de ellos.
En efecto, la mayor o menor
frecuencia con que los diversos
talentos pueden darse, segun
determinadas distribuciones
estadisticas, en los varones y en las
mujeres no dice nada acerca de las
personas concretas. Ningun
individuo esta determinado
solamente por el sexo: ademas de ser
hombre o mujer, posee disposiciones
y aptitudes propias que le confieren
caso por caso particulares



condiciones para la actividad
artistica, técnica, cientifica, social,
etc.

La especificidad, pues, es bastante
mas radical y consiste en la
maternidad o en la paternidad (cfr.
MD, 17). El Papa se entretiene
largamente sobre la maternidad
como dimension de la vocacion de la
mujer (cfr. MD, 18), que implica
desde el principio una especial
apertura a la concepcion o al
nacimiento. Asi, la mujer se realiza
admirablemente mediante un «don
sincero de si» (MD, 18).

El vardn, aun siendo padre, se
encuentra necesariamente fuera del
proceso de la gestacion y del
nacimiento. Su contribucion a la
paternidad comun, inicialmente, es
menos comprometida respecto a la
de la mujer: de aqui las obligaciones
especiales que nacen para él en
relacion con su mujer. Juan Pablo II



afirma que el marido es deudor de su
esposa y recuerda que «ningun
programa de igualdad de derechos de
las mujeres y de los varones es
valido, si no se tiene presente esto de
una manera totalmente

esencial» (MD, 18). A la
concretizacion de tales deberes
prevera la sensibilidad de cada uno,
pero no parece fuera de lugar
proyectar una colaboracion del
varon a las necesidades domésticas,
como por otra parte la mujer
colabora en el sostenimiento
economico de la familia.

La maternidad no es solamente un
proceso fisioldgico. Es sobre todo un
acontecimiento que llama en causa el
ser de la mujer en su mas intima raiz
y corresponde a la total estructura
psico-fisica de la feminidad. El
documento pontificio concluye por
ello que el «modo unico de contacto
con el nuevo hombre que se esta
formando, crea, a su vez, una actitud



hacia el hombre —no solo hacia el
propio hijo, sino hacia el hombre en
general—, tal que caracteriza
profundamente toda la personalidad
de la mujer» (MD, 18). La
antropologia filosofica[14] y las
ciencias experimentales recientes,
confirman, por ejemplo, que la mujer
ofrece una contribucion mas
concretamente humana a las
relaciones interpersonales: ella posee
una capacidad toda suya de
descubrir al individuo en la masa y
de promoverlo en cuanto tal. «Dios
—afirma Juan Pablo II— le confia de
un modo especial al hombre» (MD,
30). Sustraer al individuo del
anonimato de la sociedad masificada,
salvarlo de la fria tirania de las
tecnologias, protegerlo en un
contexto de relaciones personales,
todo esto es mision y conquista de la
mujer[15].

Esto no significa, sin embargo, que
las mujeres creen un mundo mas



humano con su sola y simple
presencia y mas que los varones.
Nuestra sociedad podra cambiar sélo
si ambos sexos supieran acoger la
invitacion del Papa a dar vida a una
nueva cultura, marcada por la
comprension, el amor, el don de siy
de aquella reciproca actitud de
servicio que Dios ha inscrito en cada
uno de ellos en el principio de la
creacion y de la redencion (MD 18).
Pero, en todo esto, la mujer tiene
mucho que ofrecer (cfr. MD, 3) y el
varon, en cuanto que esta por
naturaleza mas distante de la vida,
mucho que aprender. Esto adquiere
una especial aplicacion a la
paternidad en el periodo postnatal
(MD, 18).

Juan Pablo II describe la educacion
de los hijos como dimension
espiritual de la paternidad, en la que
los dos conyuges son igualmente
responsables. Sin embargo, de algun
modo, la mujer es la «primera



educadora» de los hijos (MD, 19). De
ello deriva, entre otras cosas, que las
incluso legitimas aspiraciones a la
emancipacion resultan
descaminadas, si estan dirigidas solo
al ambito extradomeéstico. Con vistas
al Concilio Vaticano II[16], el Papa
reivindica que es necesario
reconocer el valor de los empefios
domésticos y educativos de las
mujeres (cfr. MD, 18). Es la madre, en
efecto, la que echa los cimientos de la
formacion «de una nueva
personalidad humana» con la
asiduidad de sus cuidados en los
primeros anos del desarrollo. Si
también la maternidad en el sentido
biofisico muestra una aparente
pasividad, sin embargo es
sumamente creativa desde el punto
de vista ético y psicologico: el
hombre no aprende de otra manera a
amar, a perdonar, a ser fiel. Como
madre, por tanto, la mujer «posee
una especifica precedencia sobre el
varon» (MD, 19).



Nadie podra, pues, considerar fuera
de lugar la llamada, que se levanta
de tantos sitios, para que la mujer
sea adecuadamente protegida por el
legislador en su mas necesaria
actividad especifica, y su
compromiso en la familia reciba el
necesario reconocimiento econémico
y socio-politico[17]. Emancipacion
viene entonces a significar para la
mujer la posibilidad real de
desarrollar plenamente las propias
virtualidades: aquellas que tiene en
cuanto mujer. La igualdad ante el
derecho, la paridad ante la ley, no
oprimen, sino que presuponen y
promueven tales diversidades, que
son ademas riqueza para todos»[18].

Pasando de la dimension natural a la
sobrenatural de la educacién, la
tarea de la mujer puede ser
delineada afirmando que, como ella
(cada mujer) recibe el propio hijo de
Dios (en cuanto la generacion es
siempre participacion en el acto



creador) asi el hijo (cada hijo) existe
en ultima instancia para Dios. En
este sentido cada mujer participa, de
algun modo, en la definitiva alianza
establecida por Dios con Maria:
porque cada mujer contribuye a la
temporalidad y a la eternidad de su
hijo. Asi la maternidad «entendida a
la luz del Evangelio, no es solo de la
carne y de la sangre (...) Son, en
efecto, precisamente los hijos de las
madres terrenas (...) los que reciben
del Hijo de Dios el poder de llegar a
ser hijos de Dios (Jo 1,12)» (MD, 19).

6. La virginidad por el Reino de los
cielos

Hay una segunda dimension
constitutiva del desarrollo de la
personalidad femenina que Juan
Pablo II analiza en la Mulieris
dignitatem: el celibato, la virginidad
«por el Reino de los Cielos» (MD, 17).
Pocas realidades cristianas chocan
como ésta con las costumbres de una



sociedad permisiva y consumista, en
la que los comportamientos dictados
por la sensualidad y el egoismo se
han generalizado. Sin embargo,
también hoy la virginidad «por el
Reino de los Cielos» es lugar
insustituible de la experiencia vital
de la plenitud del amor. Como el
Papa ya habia hecho desde la sede de
Cracovia[19], también ahora dedica
amplio espacio en su propia
predicacion a ilustrar el sentido de la
virginidad en la conciencia
cristianal[20] y la Mulieris dignitatem
lo confirma con especial hondura.

También la eleccion del celibato
introduce al vardn y a la mujer en el
misterio esponsal de la union con
Cristo y con la Iglesia. La Carta
Apostolica subraya que la virginidad
los proyecta en una entrega llena de
amor a un Ty, en la que se encuentra
la totalidad del don de si que
caracteriza el matrimonio, pero de
modo diverso: aqui cada uno,



separadamente, se pone en relacion
directa y personal con Cristo vivo y
presente. Varon y mujer se entregan
a si mismos exclusivamente a quien
primero se entrego a cada hombre,
amandolo «hasta el fin» (cfr. Jn 13, 1).
La persona humana amada por Dios
hasta tal extremo «se entrega a Ely
solo a El»[21], y el Papa aclara: «Esto
no puede ser comparado con el
simple permanecer célibes porque la
virginidad no se limita al solo no,
sino que contiene un profundo si en
el orden esponsal: el darse por amor
de manera total e indivisa» (MD, 20).

La vocacion al celibato es
profundamente personal, concreta,
irrepetible (MD, 21). En ella, el varon
y la mujer se realizan
completamente como personas: la
feminidad y la masculinidad entran
plenamente, con todas sus cualidades
y debilidades, en relacion con Cristo,
y se abren posibilidades y
perspectivas nuevas. En la plena



comunion del yo con el Tu divino, el
corazon humano es colmado por la
superabundancia del amor, que se
derrama hasta abrazar a la
humanidad entera. La mujer que ha
renunciado a la maternidad fisica
podra comprender con mayor
inmediatez las exigencias de la
maternidad espiritual, puesto que
también ésta pertenece a su
interioridad mads profunda (cfr. MD,
21). Como una madre ama en primer
lugar al marido y los propios hijos,
asi la mujer que se ha dado
enteramente a Dios en la virginidad
se hace capaz de ofrecer la propia
vida por todos. El grado de tal
entrega depende de la profundidad
vital de su union con Cristo. Y se
consuma también en el dirigirse
espontaneamente a los mas débiles, a
los indefensos, a los inocentes y a los
culpables, abandonados por una
sociedad cada vez mas competitiva.
En este contexto, Juan Pablo II
recuerda los grandes méritos



histéricos de las 6rdenes femeninas,
que se han distinguido por la
aceptacion de la maternidad
espiritual a favor de los marginados
(cfr. MD, 21): ejemplos elocuentes de
como, dandose a los demads, por amor
a Cristo, la mujer alcanza una
realizacion a menudo heroica de la
propia vocacion y ofrece un
testimonio vivo de insustituible papel
de la feminidad. El celibato por el
Reino de los Cielos se pone asi en
estrecha relacion con la fecundidad
del matrimonio: «EXisten, pues,
muchas razones para ver en estas
dos vias —dos vocaciones de vida
diferentes de la mujer— una
profunda complementariedad vy,
nada menos que una profunda union
en el interior del ser de la

persona» (MD, 22).

7. La Iglesia, Esposa de Cristo

La Mulieris dignitatem presenta con
amplitud la mision eclesial de la



mujer, teniendo en cuenta que la
Iglesia no es una sociedad como las
demads, sino un misterio cuya mas
profunda comprension excede las
posibilidades humanas.

La Iglesia es término femenino,
consolidado entre otras cosas
también por la célebre analogia
paulina que hace de ella la Esposa de
Cristo (cfr. Ef'5, 23-32). En cuanto
sujeto colectivo, comprende
obviamente a varones y mujeres, de
manera que el femenino surge aqui
como «simbolo de todo lo

humano» (MD, 25). No es el varon
con su espiritu activista, sino la
mujer con su apertura a la vida, la
que representa en su propio ser la
naturaleza de la Iglesia: acogida del
hombre por parte de Dios 'y
comunion intima con Cristo.

¢Y el sacerdocio? La respuesta del
Santo Padre no da lugar a ningun
posible equivoco a proposito. Se



puede deducir de ello que no tiene
sentido hacer depender la cuestion
de la dignidad de la mujer del si o del
no a su acceso al sacerdocio
ministerial[22]. Es sabido que
algunos sectores de la opinion
publica, sensibilizados por la
emancipacion de la mujer y por la
igualdad de derechos entre los dos
sexos, han entendido como una
especie de discriminacion el hecho
de que, en la tradicidn catolica, el
sacerdocio ministerial esta reservado
a los varones. Juan Pablo II,
haciéndose eco de la declaracion
Inter insigniores de la Congregacion
para la Doctrina de la Fe (1976),
argumenta, fundandose en la
conducta mantenida al respecto por
el mismo Cristo: aun habiéndose
opuesto radicalmente, hasta desafiar
la practica social dominante, y a sus
propugnadores, a cualquier
discriminacidon contra la mujer,
ordeno sacerdotes sdlo a los varones,
y 1o hizo «con la misma libertad con



que, en todo su comportamiento, ha
puesto de manifiesto la dignidad y la
vocacion de la mujer, sin
conformarse a la costumbre
predominante y a la tradicion
sancionada ademas por la legislacion
de la época» (MD, 26) Los Apdstoles
actuaron ateniéndose al ejemplo del
Maestro y la Iglesia siempre ha
sentido el deber de seguir fielmente
lo que Cristo y la comunidad
apostolica han hecho. El
cristianismo, en efecto, es en muchos
sentidos una comunidad
historica[23]: las actuaciones de
Cristo no representan solo un punto
de partida, sino que tienen un
contenido normativo, que marca
para siempre sus rasgos
fundamentales.

Se podria incluso imaginar un
eventual modo de actuar diverso por
parte de Cristo, y quizas esto no
estaria en contraste con el resto de la
economia sacramental ni con la



forma global de la redencidn. Pero es
innegable que, de hecho, el plan de
Dios ha seguido su camino, muy
distinto y bien determinado. Dicho
plan se ha revelado en un momento
concreto de la historia y en
circunstancias especificas, pero su
caracter es permanente[24]. La razon
por la que la mujer no puede recibir
la ordenacion sacerdotal no deriva
pues, de la racionalidad humana,
porque asciende a una dimension
infinitamente mas profunda, que
puede ser aclarada y aceptada solo
por la fe.

La referencia del sacerdocio al varén
se encuentra anclada en el centro
mismo de la sustancia del ministerio
de la Iglesia. Cuando el sacerdote
ejerce el ministerio, no actua en
nombre propio, sino in persona
Christi. En su naturaleza de varon,
representa a Cristo, Esposo de la
Iglesia en cuanto autor de la gracia
(cfr. MD, 26). Esto no implica que a la



mujer le estén prohibidas funciones
relevantes en la Iglesia, como ha
aclarado el Concilio Vaticano II, por
ejemplo en el n.9 del decreto
Apostolicam actuositatem: «Puesto
que ademads en nuestros dias las
mujeres toman parte cada vez mas
activa en toda la vida social, es de
gran importancia una mas amplia
participacion suya también en los
varios campos de apostolado de la
Iglesia». Por otra parte, la doctrina
del sacerdocio comun de los fieles
testimonia que en la Iglesia no se
verifica una discriminacion de la
mujer respecto al varon, sino mas
bien una complementariedad de
funciones y condiciones (cfr. MD, 27).

8. La dignidad de la mujer y el
orden del amor

La necesidad del sacerdocio
ministerial o jerdrquico y su excelsa
dignidad estan evidentemente fuera
de discusion, sin embargo, esto no



representa el dpice supremo en la
Iglesia de Dios. Juan Pablo II se
detiene en otra jerarquia, que
trasciende infinitamente a aquella
primera, en importancia: la jerarquia
de la santidad que, por cuanto
escondida a menudo a nuestros 0jos,
posee una eficacia historica superior
a cualquier valoracion (cfr. MD, 27).
En este contexto, el Santo Padre
examina la dimension mariana y
apostolica —petrina— de la Iglesia,
precisando que el ejemplo de la
santidad proviene a todos los
cristianos de Maria, antes y mas que
de los Apostoles. En Ella, Virgen y
Madre al mismo tiempo (cfr. MD, 17),
la Iglesia ha tomado ya la propia
plenitud. Y puesto que Ella es modelo
también de los Apdstoles, se sigue
que todos los sacerdotes deben
recurrir a la escuela de Maria: una
mujer que no fue investida por el
orden sacerdotal, pero que
justamente veneramos como Madre
de la Iglesia (cfr. MD, 27).



Maria supera y precede a todos los
cristianos en el camino de la
santidad. Es el modelo de la perfecta
semejanza con Dios que, en la vida
intratrinitaria como en el misterio
salvifico, se ha revelado como Amor
que se entrega a si mismo (cfr. MD,
29). En Ella, «la mujer comprende
que no puede encontrarse a si misma
sino dando el amor a los

demas» (MD, 30). Y esto vale para
cualquier criatura humana[25]. La
profundizacion de tal mision lleva al
Santo Padre a volver, en la
conclusion del documento, sobre el
ideal cristiano de servicio. La moral
ensefiada por Jesus implica un
cambio completo del valor mundano
de poder al de la humildad, que esta
en realidad bastante mas en
consonancia con las exigencias
fundamentales de la naturaleza
humana. S6lo quien ama, varon o
mujer, puede hacerse cargo de los
demas y ayudar efectivamente; solo
él puede poner remedio a los



sufrimientos. El amor le vuelve
sensible y fuerte, humilde y seguro,
libre y obediente a la vez; y le hace
asumir la responsabilidad para un
futuro mas humano.

La vision del Apocalipsis culmina en
la aparicion de Maria, vencedora en
la lucha contra el mal, en la que el
Santo Padre ve el definitivo
cumplimiento de la dignidad y de la
vocacion de la mujer (cfr. MD, 30). En
el combate contra el pecado, que se
plantea como lucha por el hombre y
por su definitiva realizacion en Dios,
la mujer es llamada a construir la
civilizacion del amor con su fuerza
espiritual y moral.

Jutta Burggraf

[1] Cfr. Elenchus definitivus
propositionum, en "La



Documentation Catholique”, 21
(1987) 1088-1100.

[2] Cfr. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Sohne, Gutersloh 1980, p. 117.

[3] El argumento viene desarrollado
también en la Enciclica Redemptor
hominis, 4-111-1975, n. 21.

[4] Cfr. SANTO TOMAS DE AQUINO, S.
Th. I, qq. 28-38; SAN ALBERTO
MAGNO, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss., Ed.
Col. (1951 ss), 34, 1.

[5] Cfr. M. DALY, Jenseits von
Gottvater, Minchen 1980 (Boston
1973).

[6] Cfr. CLEMENTE DE ALE]ANDRiA,
Quis dives salvetur? 37,2 ss: PG 9, 642
Ss.

[7] Cfr. B. FLAD-SCHNORRENBERG,
Der wahre Unterschied. Frau sein —
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978; F. MERZ,



Geschlechtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Psychologie III,
Gottingen 1979; E. SULLEROT, Die
Wirklichkeit der Frau, Paris 1978.

[8] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 13.

[9] Ibid., n. 29.
[10] Ibid., n. 9; cfr. también MD, 1.

[11] JOSEMARIA ESCRIVA,
Conversaciones con Monsefior Escrivad
de Balaguer, n. 87.

[12] Cfr. SAN AMBROSIO, De
institutione virginum, V, 33: PL 16,
313.

[13] Cfr. G. SIEGMUND, Die Stellung
der Frau in der Welt von heute, Stein
am Rhein 1981, p. 54.

[14] Cfr. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau, 14? ed., Munchen 1950.



[15] Ya en la Enciclica Redemptoris
Mater, n. 46, Juan Pablo II habia
sonsacado de la contemplacion de la
figura de Maria estas cualidades
como especificamente femeninas.

[16] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 52;
JUAN PABLO II, Exhort. apost.
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
23.

[17] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc.
Laborem exercens, 14-I1X-1981, n. 19.

[18] Conversaciones, cit., n. 87.

[19] Cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, ???

[20] JUAN PABLO II, Die Erlosung des
Leibes. Katechesen 1981-1984,
Vallendar 1985.

[21] Cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, cit., p. 21.



[22] J. RATZINGER, La donna, custode
dell'essere umano, en "L'Osservatore
Romano", 6-X-1988.

[23] Cfr. CONGREGACION PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Decl. Inter
insigniores, 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98-116.

[24] Cfr. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? en "Die
Sendung der Frau in der Kirche",
Kevelaer 1978, p.88.

[25] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 24;
JUAN PABLO II, Exhort apost.
Familiaris consortio, n. 22.

Jutta Burggraf

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

opusdei.org/es-es/article/para-un-
feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-
la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
(10/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Para un feminismo cristiano: reflexiones sobre la Carta Apostólica "Mulieris Dignitatem"

