
opusdei.org

Para un feminismo
cristiano:
reflexiones sobre la
Carta Apostólica
"Mulieris
Dignitatem"

Estudio de Jutta Burggraf,
Doctora en Sagrada Teología y
en Pedagogía, publicado en
"Romana" nº 10 (1988).

31/05/2015

La Carta Apostólica Mulieris
dignitatem fue publicada en un



tiempo en el que se puede observar
un cambio en el movimiento
feminista. Ya no estaba tan de moda
el feminismo radical, de matiz
ecologista, con sus cultos rituales de
brujería y la proclamación del poder
mágico-materno de la mujer; más
bien se había extendido un
feminismo "moderado" social
(corporate feminism) de las así
llamadas "mujeres de carrera". En él,
matrimonio es tolerado, con tal que
no amenace la autonomía de la
mujer y no limite las posibilidades
profesionales con la "trampa de la
maternidad". En la actualidad, los
partidos políticos más contrapuestos
ideológicamente, convergen en el
compromiso de ampliar las cuotas de
acceso de las mujeres a las diversas
profesiones, incluida la militar. Por
otro lado, a pesar de todas las
tentativas de emancipación, avanza
de forma alarmante la
comercialización de la mujer en la



publicidad, en el cine, en el turismo y
hasta en las bellas artes.

Desde hace tiempo, la inseguridad
sobre la cuestión femenina ha
penetrado incluso en algunos
sectores de la teología y de la vida
eclesial. Crece en la medida en la que
las confesiones cristianas, que
surgieron de la Reforma protestante,
permiten, cada vez más, el acceso de
mujeres a las funciones pastorales.

A lo mejor, nunca se ha discutido y
polemizado tanto sobre los derechos
femeninos. Y los frentes que se han
formado a partir de estos debates,
quizá nunca han sido tan compactos:
uno es acusado de encajonar a la
mujer entre la cocina y el jardincito
delantero de la casa, en definitiva de
constreñirla al campo de las
funciones domésticas; el otro es
amonestado por alimentar
reivindicaciones egolátricas e
individualistas. El carácter



esquemático de estas reducciones
aparece evidente, pero es de todas
formas innegable, que el diálogo
entre las dos posiciones arriba
indicadas llega a ser cada vez más
difícil. Precisamente por esto, las
reflexiones desarrolladas por Juan
Pablo II en la Mulieris dignitatem
resultan tan reconfortantes. Con
extraordinaria sensibilidad el Santo
Padre supera las barreras ya
consolidadas y, manteniéndose
abierto a las verdades presentes en
cada una de las dos concepciones, las
une —bajo la luz de la fe viva— en
un nivel superior.

La meditación del Papa no toma
como punto de partida los datos
empíricos sobre las situaciones de la
mujer, ya que éstos aparecen en
efecto insuficientes, no solo por su
intrínseca variabilidad, sino también
por las diferencias existentes, por
ejemplo, entre países
industrializados y áreas del tercer



mundo. Considera, sin embargo, la
concepción cristiana de la mujer y de
ella saca los presupuestos para una
valoración de fondo de la realidad
presente y de las exigencias que de
ella derivan para la mujer y para el
varón.

Dicha valoración de fondo no está
constituida por los avatares del
movimiento para la emancipación
femenina, sino por la historia de la
salvación. Juan Pablo II se plantea
como tema de la propia reflexión,
todo lo que el Evangelio de Cristo
dice «a la Iglesia y a la humanidad»
respecto de la dignidad y de la
vocación de la mujer (MD, 2).
Encuadra, por consiguiente, el
problema en un contexto bíblico de
gran atractivo y profundidad. Sobre
el fundamento de la revelación
desarrolla un feminismo cristiano
que, en la misma medida que se
propone promover todas las
posibilidades de crecimiento de la



mujer, se aleja de las tendencias que
la separan del plan de la creación y
de la salvación.

La Mulieris dignitatem responde a
una petición de los participantes a la
VII Asamblea ordinaria del Sínodo de
los Obispos, que tuvo lugar en Roma
en el año 1987, sobre el tema: "La
vocación y la misión de los laicos en
la Iglesia y en el mundo, veinte años
después del Concilio Vaticano II". Al
principio no parecía que la cuestión
femenina tuviera que incluirse entre
los problemas del Sínodo.
Efectivamente, los Lineamenta
preparatorios del 1-II-85, enviados a
las diversas Iglesias particulares, no
contenían alusiones explícitas a la
mujer. Sin embargo , ya el 
Instrumentum laboris del año 1987,
es decir, el documento de trabajo del
Sínodo, hacía alusión al tema en tres
pasajes diferentes. A la postre, se
encontraban realmente veintiocho
mujeres entre los sesenta



representantes de los laicos que
intervinieron en la Asamblea. Y el
Card. Hyacinthe Thiandoum,
Arzobispo de Dakar, afrontó
directamente la cuestión en el
discurso de apertura; cuando habló
nada menos que de la necesidad de
eliminar las discriminaciones "no
objetivas" del sexo femenino.

La relación de todas las propuestas
surgidas durante las discusiones, que
fue elaborada al término de los
trabajos, contiene dos largos párrafos
dedicados a la mujer (propositiones
46 y 47.)[1]. Allí se expresa el deseo
de estudiar atentamente los
fundamentos antropológicos y
teológicos de la feminidad, de
profundizar en la teología del
matrimonio y de revalorizar tanto la
maternidad como la virginidad. La 
Mulieris dignitatem constituye
precisamente el cumplimiento de
tales deseos. El hecho de que el Santo
Padre haya querido dedicar a esta



sola cuestión una Carta Apostólica,
en vez de limitarse a incluirla junto
con otros temas en el documento
conclusivo del Sínodo, demuestra su
importancia.

Antes de pasar a examinar el
contenido del documento, no estará
de más recordar que esta Carta se
dirige tanto a las mujeres como a los
varones, ya que el acercamiento de
Juan Pablo II al feminismo cristiano
se basa precisamente en el hecho de
envolver a toda la humanidad en la
superación de los. problemas viejos y
nuevos.

1. María, modelo para la mujer y
para el hombre

La Mulieris dignitatem ha sido
publicada al término de un Año
Mariano y en cierto modo representa
su fruto y su legado. Juan Pablo II lo
muestra ampliamente cuando
precisa que el modelo para la mujer
no puede encontrarse en base solo a



definiciones conceptuales de carácter
filosófico o teológico, sino dirigiendo
la mirada sobretodo a la "Mujer" de
la Escritura, a María, que gracias a su
excepcional unión con Dios,
constituye la expresión más perfecta
de la dignidad y de la vocación
humanas. El acontecimiento central
de la historia de la salvación, está
inseparablemente unido a una
extraordinaria elevación de la mujer
(cfr. MD, 3). Dios, en efecto, eligió a
una mujer para estrechar la
definitiva alianza con la humanidad
y, por eso mismo, hace de ella la
representante y el modelo de la
Iglesia y de la humanidad entera,
varones y mujeres. Desde esta
perspectiva, cualquier
argumentación que disminuya el
papel de la mujer, pierde incluso
hasta la última brizna de razón.

María participa en la redención
precisamente como mujer. En cuanto
tal es la primera en recibir,



conservar y transmitir la Buena
Nueva; su feminidad es el lugar en el
que el amor de Dios se interioriza y
profundiza en la medida que no
tiene igual. «Aquella plenitud de
gracia, concedida a la Virgen de
Nazaret para llegar a ser Theotókos,
significa al mismo tiempo, la
plenitud de la perfección de lo que es
característico de la mujer, de lo que
es femenino» (MD, 5).

En María se encuentran cumplidas,
en la forma más sublime, todas las
posibilidades de la mujer. Por esto,
viviendo unida a la Madre de Dios,
imitándola y procurando imitarla, la
mujer desarrolla en el grado máximo
la propia personalidad. Es ésta una
idea, que Juan Pablo II ya había
claramente formulado en la Encíclica
Redemptoris Mater (25-III-1987): «En
efecto, la feminidad se encuentra en
una relación singular con la Madre
del Redentor (...) Se puede, por tanto,
afirmar que la mujer, mirando a



María, encuentra en ella el secreto
para vivir dignamente su feminidad
y actuar su verdadera
promoción» (n.46).

Es conocido que ciertas corrientes
del feminismo rechazan
vehementemente la imagen de María
como punto de referencia de la
realización de la mujer, acusándola
de haber ofrecido en el pasado un
pretexto teológico a la tendencia
católica de poner a la mujer en
posiciones subordinadas[2]. En
contra de esta actitud, Juan Pablo II
subraya la libertad de María que
entró con una «participación plena»
de su «yo personal y femenino» en
aquella irrepetible relación con Dios
(MD, 49). Donó consciente y
voluntariamente todo su ser físico y
espiritual a Dios, cuando se definió a
sí misma como la esclava del Señor
(Lc 1, 38).



Reconocer que una interpretación
errónea de esta expresión puede
inducir al mantenimiento de la
mujer en situaciones de
subordinación, hasta el punto de
hacer pasar, como cualidades
femeninas, la timidez y el
apocamiento de ánimo, no significa
que la virtud de la caridad y de la
disponibilidad a servir, tengan que
ser liquidadas sin más como retazo
de esclavitud. El rechazo del
"servicio" coincide en efecto con la
exaltación práctica del egoísmo, es
decir, de la actitud espiritual que
constituye la mayor amenaza a la
realización personal, tanto de la
mujer como del varón. Hace falta ,
sin embargo, sondear las palabras en
que María declara ser la "sierva" del
Señor en toda su incomparable
profundidad.

El Santo Padre subraya, ante todo,
que también Cristo se define a sí
mismo como "siervo" (cfr. MD, 5).



Justo en el momento más álgido de la
declaración de su misión mesiánica,
afirma con desconcertante sencillez:
«El Hijo del hombre, en efecto, no ha
venido para ser servido, sino para
servir» (Mc 10, 45). Palabras que,
además de manifestar la intensa
unión espiritual entre el Hijo y la
Madre, revelan cómo es de excelsa la
dignidad de servir del hombre[3].

Quien es capaz de darse libremente a
los demás, refleja en sí la imagen de
Dios y realiza, por tanto, la propia
humanidad con singular plenitud.
Esto lo desarrolla ampliamente el
capítulo sucesivo de la Mulieris
dignitatem que trata de la relación
entre el ser persona y el servicio.

2. Persona, comunidad, don de sí

Ya en las catequesis de los miércoles
desarrolladas desde 1979 a 1981
sobre la teología del cuerpo, Juan
Pablo II había analizado a fondo los
primeros tres capítulos del libro del



Génesis. Sobre la traza de aquella
exégesis, reafirma ahora que los
textos sobre la creación del hombre
revelan «la inmutable base de toda la
antropología cristiana» (MD, 6).

Gn 1, 27 afirma explícitamente que
Dios creó al hombre —varón y mujer
— a su imagen y semejanza. Esto
significa, en primer lugar, que los dos
sexos poseen la misma naturaleza de
seres racionales y libres; que ambos
han recibido el mandato común de
someter la tierra; y finalmente, que
cada uno de los dos tiene una
relación directa y personal con Dios.
Es decir, tanto el varón como la
mujer son personas: son —como
repite a menudo el Papa citando la 
Gaudium et Spes (n. 24)— amados por
Dios «por sí mismos», y en esto reside
su dignidad (cfr. MD, 7, 10, 13, 18, 20,
30). La mujer no es pues un ser
definido a través del varón y en
función del varón. No recibe del



varón su propia dignidad, sino que la
posee originariamente en sí misma.

Gen 2,18-25 procede posteriormente
a enseñar las verdades
fundamentales sobre el hombre.
Narra la creación de la misma
materia, de aquella costilla, en la que
Juan Pablo II ve una expresión
plástica de la identidad de la
naturaleza entre el varón y la mujer.
Esta es como el "otro yo" en la
humanidad común (MD, 6). La
unidad de los dos expresa así en
medida todavía más alta la
semejanza con Dios en cuanto, en
cierto modo, reproduce aquella
verdadera unidad en la distinción
que existe en modo supremo en la
Trinidad.

La fe trinitaria, presupuesta aquí por
el Papa, afirma en efecto que la vida
divina es comunión del Padre con el
Hijo y el Espíritu Santo, los cuales,
siendo un único y el mismo Dios



eterno y omnipotente, se distinguen
realmente como Personas[4]. El
Padre es lo que es por el Hijo. Su
"personalidad" se realiza en ser
Padre del Hijo: está en relación total
y constitutiva con el Hijo, con el cual,
por el cual y en el cual es. Asimismo,
el Hijo es lo que es por el Padre. Su
"personalidad" consiste en ser Hijo
del Padre y en el corresponder al
amor que recibe eternamente de El.
Es con el Padre, por el Padre y en el
Padre. Y el Espíritu Santo es el Amor
subsistente del Padre y del Hijo;
procede de ambos como fruto de la
relación Padre-Hijo y a la vez,
misteriosamente, hace posible tal
relación. Por El, con El y en El, el
Padre ama al Hijo y el Hijo ama al
Padre. He aquí como el Espíritu
Santo consuma la unidad y la
diversidad en la Trinidad.

Juan Pablo II destaca que, aunque
Dios haya querido revelarse en su
designio salvífico sobre todo con



nombres masculinos, esto no
significa que El puede ser concebido
según categorías creaturales y
finitas. En El se basan todas las
perfecciones de las criaturas y por
tanto no solo la paternidad, sino
también la maternidad. El Santo
Padre señala muchos textos en los
que la Escritura nos muestra los
rasgos maternos del amor de Dios,
que consuela a su propio hijo (Is
66,13), no le puede olvidar (Is
49,14-15), lo abraza cariñosamente
(Sal 131,2-3), lo cuida y lo nutre (Is
31,20): «El amor de Dios es
presentado en muchos pasajes como
amor masculino del esposo y del
padre (cfr. Os 11,1-4; Jer 3,4-19) pero
a veces también como amor
femenino de la madre» (MD, 8).

Algunos exponentes de la teología
feminista[5] han insistido a menudo,
recientemente y con gusto sobre la
"feminidad" de Dios. Estas tesis, aun
remediando indudables lagunas de la



teología tradicional, no siempre han
conseguido respetar la justa medida.
Juan Pablo II parece acoger los
detalles más relevantes, que por otra
parte se pueden ya encontrar en
autores de los primerísimos siglos[6],
pero los armoniza con la gran
tradición de la Iglesia. El
descubrimiento del «rostro materno»
de Dios, tan querido a la teología de
hoy, contribuye en verdad a
enriquecer los contornos de la
imagen de Dios si no oscurece el
aspecto paterno. Se puede, pues,
afirmar que en Dios encontramos
tanto la "masculinidad" como la
"feminidad", sin embargo no a través
de un proceso de humanización de
corte pagano, sino analógicamente,
como arquetipo ideal, de modo
ejemplar y eminente (cfr. MD, 8).

Ser persona a imagen y también a
semejanza de Dios significa para el
hombre, por tanto, existir "en
relación" a otro y encontrar en ello



un nuevo yo en la comunicación del
amor. Ser hombre quiere decir 
comunión interpersonal (cfr. MD, 7),
ya que el hombre no fue creado solo,
sino como varón y mujer desde el
principio: «En la unidad de los dos, el
varón y la mujer son llamados desde
el principio no solo a existir uno al
lado de la otra o también juntos; sino
que son también llamados a existir
recíprocamente el uno para el
otro» (MD, 7). Sobre la base de esta
observación, Juan Pablo II aclara que
la ayuda de la que habla el Génesis es
una «ayuda recíproca» del hombre a
la mujer y de la mujer al hombre. Los
dos sexos se ayudan a ser
plenamente humanos. La naturaleza
misma los ha ordenado a
completarse mutuamente, de modo
que cada uno sea, en el propio
ámbito, superior al otro. Ambos
poseen cualidades espirituales
específicas, como confirma la
investigación médico-psicológica
moderna[7].



Por otra parte, la palabra "ayuda" es
conducida por Juan Pablo II a
significar el hecho de que la persona
humana como tal, varón y mujer,
alcanza su propia plenitud solo en el
don sincero de sí. Se realiza en el
darse. Aquí está el fundamento de
todo el ethos humano. La persona es
pues revelación de una dignidad y de
una vocación (cfr. MD, 7). Por lo que
respecta a las relaciones entro los
dos sexos, esto conlleva que el varón
y la mujer han sido creados para
servirse recíprocamente, en mutua y
libre subordinación por amor.

3. La mujer y el dominio masculino

Los textos del Génesis sobre el
estatuto del varón y de la mujer en el
"principio" contienen también la
explicación de las desarmonías de la
realidad: «Precisamente en este
principio el pecado se inscribe y se
revela como contraste y
negación» (MD, 9) Como recuerda el



Concilio Vaticano II, la imagen de
Dios en el hombre, aún no siendo
borrada por el pecado, ha sufrido
una considerable ofuscación (MD, 9)
[8]. La pérdida de la íntima unión
originaria con el Creador, lleva
consigo una alteración en la relación
recíproca entre los sexos. El varón y
la mujer se encuentran el uno frente
a la otra e incluso la naturaleza se
rebela contra ellos (cfr. MD, 9).

Cuanto más el hombre se aleja de
Dios por el pecado, tanto menos
reconoce que puede realizar la
propia vida solo en la solicitud por
un tú, y tanto menos respeta a los
demás hombres. Juan Pablo II
observa que las tristes consecuencias
de esta alteración afectan sobre todo
al sexo femenino: el varón envilece a
la mujer y la priva de sus derechos,
degradándola a menudo a objeto de
posesión y de placer. Al amor y al
don de sí, sustituyen el dominio y el
utilitarismo, con todas las formas de



traición a la persona que estas
palabras encierran. El Santo Padre
condena enérgicamente las
injusticias a las que está expuesta la
mujer y afirma que éstas hieren
también al varón: pues cuando él
ofende la dignidad y la vocación de
la mujer «actúa contra la propia
dignidad personal y la propia
vocación» (MD, 10).

Juan Pablo II se pone sin vacilaciones
al lado de los que luchan por la
igualdad de los derechos sociales y
políticos de las mujeres. También a
propósito de esto, las enseñanzas del
Concilio Vaticano II son claras. El
texto más famoso no se encuentra en
la Mulieris dignitatem, pero está
contenido en la Gaudium et Spes, que
a su vez está citada 13 veces en la
Carta Apostólica: «Sin embargo,
cualquier género de discriminación
en los derechos fundamentales de la
persona, tanto en el campo social
como cultural, por razón del sexo, de



la estirpe, del color (...), debe ser
superado y eliminado, como
contrario al designio de Dios»[9]. En
otro lugar, el mismo documento dice:
«Las mujeres reivindican, donde aún
no la han alcanzado, la paridad con
los hombres, no sólo de derecho, sino
también de hecho»[10].

A pesar de algunos abusos y
unilateralidad, los movimientos por
los derechos de la mujer han
contribuido innegablemente a
significativos progresos en el
desarrollo de la sociedad. Pero no se
puede olvidar que tales pasos hacia
adelante quedan, a pesar de todo,
insuficientes, porque la defensa de la
dignidad de la persona representa,
en cada generación, una tarea
siempre nueva para cada varón y
cada mujer (MD, 10). La oposición de
las mujeres al dominio de los
varones no debe llevar a la
"masculinización" y a la deformación
de la naturaleza femenina. En este



sentido Mons. Escrivá escribió:
«Desarrollo, madurez, emancipación
de la mujer, no deben significar un
pretexto de igualdad —de
uniformidad— respecto al hombre,
una "imitación" de los modelos
masculinos: esto para la mujer no
sería una conquista, sino más bien
una pérdida»[11]. La igualdad no va
confundida con la identidad, porque
de lo contrario, la mujer perdería
todo lo que constituye "su esencial
riqueza": «Los recursos personales de
la feminidad no son ciertamente
menores de los recursos de la
masculinidad, son solamente
diferentes» (MD, 10); su desarrollo
requiere la libertad de cualquier
coacción arbitraria (MD, 10).

Sobre las consecuencias del pecado
se instaura , sin embargo, la
redención que, en este contexto,
aparece como reintegración del
orden original a un nivel superior,
restitución de la dignidad de la mujer



y del varón. Como Eva es «testimonio
desde el principio», María es
«testimonio del nuevo principio y de
la nueva cultura» (MD, 11). Ella es «el
nuevo principio de la dignidad y de
la vocación de la mujer, de todas las
mujeres y de cada una» (MD, 11)[12].
Tanto en el inicio como en el
momento crucial de la historia de la
humanidad, encontramos una mujer
que influye de manera determinante
en el desarrollo de tal historia. La
consideración de esta realidad
podría hacer definitivamente
desaparecer la costumbre de
designar a la mujer como el sexo
"débil" o "pasivo". Su papel en el
destino de la humanidad se revelaría
decisivo, si realmente desarrollara
las virtualidades de las que es
depositaria para la salvación del
mundo.

4. Cristo, supremo protector de la
mujer



Cristo ofrece un testimonio riquísimo
de «lo que la realidad de la redención
significa para la dignidad y la
vocación de la mujer» (MD, 12).
Incluso quien escucha con actitud
crítica la enseñanza de la Iglesia,
reconoce cómo «Cristo se ha
constituido ante sus contemporáneos
promotor de la verdadera dignidad
de la mujer» (MD, 12). No es pues
casualidad si el capítulo sobre Cristo
y las mujeres marca el núcleo central
de la Mulieris dignitatem: en efecto,
es Cristo, quien ofrece la norma y la
medida de la acción de sus
discípulos.

El Santo Padre recuerda con algunos
ejemplos cómo Jesús restablece el
orden alterado por el pecado, cómo
reconcilia al hombre con Dios y con
los demás hombres, cómo promueve
la justicia acogiendo especialmente a
los débiles. Entre los sectores de la
población más expuestos a las
injusticias destacan, en el tardío



judaísmo, las mujeres a las que ni
siquiera estaba plenamente
reconocida una personalidad
madura. Recientes investigaciones
han mostrado, entre otras cosas, que
el puesto de la mujer en la casa no
era con el marido, sino al lado de los
hijos y de los esclavos. Incluso el
estudio de la Ley les estaba
expresamente prohibido. Un famoso
rabino formuló así esta prohibición:
«mejor quemar las palabras de la
Torah, antes que confiarlas a una
mujer»[13].

Cristo se opuso radicalmente a
semejante discriminación. Su
conducta le muestra no solo libre
totalmente de los prejuicios sociales
del tiempo, sino positivamente
dispuesto a testimoniar, a través de
relaciones espontáneas y directas,
que Dios ama a cualquier creatura
«por sí misma» (MD, 13). En la
acogida de Jesús a las mujeres, los
contemporáneos no pudieron leer un



testimonio de la igualdad de los dos
sexos; así, algunos se escandalizaron;
los mismos discípulos «se
maravillaron» (Jn 4, 27). Pero El
había venido a liberar al hombre, y
no se dejó frenar por los
convencionalismos y por
consideraciones de oportunidad, que
hubieran desnaturalizado su misión
salvadora. Los motivos que hicieron
de Cristo un «signo de
contradicción» (Lc 2, 34) fueron
eminentemente teológicos y hacían
referencia a su misma personalidad
divina; pero no como la última entre
las razones de tan tenaces
oposiciones aparece su misericordia
hacia las mujeres y, en particular,
hacia las que eran consideradas
"pecadoras públicas". Con respecto a
semejantes situaciones, Juan Pablo II
subraya la actualidad del problema
recordando el perpetuarse del juicio
discriminatorio que tiende todavía a
hacer de la mujer la única culpable y
la condena a pagar "ella sola",



mientras olvida las transgresiones o
los abusos del varón que la
abandona con su maternidad,
rechaza la propia responsabilidad
ante la nueva vida y no raramente la
empuja al aborto (cfr. MD, 14).

Y más allá de todo esto, Cristo
compromete profundamente a las
mujeres en el plano de la redención,
llamándolas a colaborar en la
instauración del reino (MD, 15): les
hace partícipes del mensaje
evangélico no solo a través de la
transmisión de la fe, sino que les
confía un papel de primer orden en
el anuncio de la salvación. Es algo
inaudito en aquel tiempo, que El se
entretiene en dialogar con las
mujeres sobre los misterios de Dios.
Y ellas le responden evidenciando
una especial sensibilidad, que Juan
Pablo II define como «auténtica
resonancia de la mente y del
corazón» (MD, 15). Es una respuesta
de la fe que supera cualquier



obstáculo y ofrece la prueba
definitiva del sí a los pies de la Cruz.
En la hora suprema son las mujeres
quienes dan el testimonio más
vigoroso de unión con Cristo. «En
ésta, que fue la más dura prueba de
fe y de fidelidad, las mujeres se
demostraron más fuertes que los
apóstoles» (MD, 15).

Ellas fueron también las primeras
que testimoniaron la Resurrección.
Los acontecimientos de la mañana de
Pascua nos confirman que Cristo
confía ante todo a las mujeres el
anuncio de la Buena Nueva
restituyéndoles así plenamente su
dignidad. No hay que maravillarse si
la defensa obrada por el Santo Padre,
en el n.16 de la Mulieris dignitatem,
de la igual dignidad de todos los hijos
de Dios y de la "nueva medida"
alcanzada en Cristo por la peculiar
vocación de la mujer, ha hecho
hablar de un documento del 
feminismo cristiano.



5. Maternidad física y maternidad
espiritual

La unidad y la igualdad del varón y
de la mujer no anulan, sin embargo,
la diversidad. Después de haber
rebatido hasta aquí la radical
paridad de los dos sexos, en la
segunda parte de la Carta Apostólica,
el Santo Padre busca las dimensiones
específicas. La especificidad,
ciertamente, no se encuentra en
calidad o dotes humanas que
caracterizan a uno o al otro de ellos.
En efecto, la mayor o menor
frecuencia con que los diversos
talentos pueden darse, según
determinadas distribuciones
estadísticas, en los varones y en las
mujeres no dice nada acerca de las
personas concretas. Ningún
individuo está determinado
solamente por el sexo: además de ser
hombre o mujer, posee disposiciones
y aptitudes propias que le confieren
caso por caso particulares



condiciones para la actividad
artística, técnica, científica, social,
etc.

La especificidad, pues, es bastante
más radical y consiste en la
maternidad o en la paternidad (cfr.
MD, 17). El Papa se entretiene
largamente sobre la maternidad
como dimensión de la vocación de la
mujer (cfr. MD, 18), que implica
desde el principio una especial
apertura a la concepción o al
nacimiento. Así, la mujer se realiza
admirablemente mediante un «don
sincero de sí» (MD, 18).

El varón, aun siendo padre, se
encuentra necesariamente fuera del
proceso de la gestación y del
nacimiento. Su contribución a la
paternidad común, inicialmente, es
menos comprometida respecto a la
de la mujer: de aquí las obligaciones
especiales que nacen para él en
relación con su mujer. Juan Pablo II



afirma que el marido es deudor de su
esposa y recuerda que «ningún
programa de igualdad de derechos de
las mujeres y de los varones es
válido, si no se tiene presente esto de
una manera totalmente
esencial» (MD, 18). A la
concretización de tales deberes
preverá la sensibilidad de cada uno,
pero no parece fuera de lugar
proyectar una colaboración del
varón a las necesidades domésticas,
como por otra parte la mujer
colabora en el sostenimiento
económico de la familia.

La maternidad no es solamente un
proceso fisiológico. Es sobre todo un
acontecimiento que llama en causa el
ser de la mujer en su más íntima raíz
y corresponde a la total estructura
psico-física de la feminidad. El
documento pontificio concluye por
ello que el «modo único de contacto
con el nuevo hombre que se está
formando, crea, a su vez, una actitud



hacia el hombre —no sólo hacia el
propio hijo, sino hacia el hombre en
general—, tal que caracteriza
profundamente toda la personalidad
de la mujer» (MD, 18). La
antropología filosófica[14] y las
ciencias experimentales recientes,
confirman, por ejemplo, que la mujer
ofrece una contribución más
concretamente humana a las
relaciones interpersonales: ella posee
una capacidad toda suya de
descubrir al individuo en la masa y
de promoverlo en cuanto tal. «Dios
—afirma Juan Pablo II— le confía de
un modo especial al hombre» (MD,
30). Sustraer al individuo del
anonimato de la sociedad masificada,
salvarlo de la fría tiranía de las
tecnologías, protegerlo en un
contexto de relaciones personales,
todo esto es misión y conquista de la
mujer[15].

Esto no significa, sin embargo, que
las mujeres creen un mundo más



humano con su sola y simple
presencia y más que los varones.
Nuestra sociedad podrá cambiar sólo
si ambos sexos supieran acoger la
invitación del Papa a dar vida a una
nueva cultura, marcada por la
comprensión, el amor, el don de sí y
de aquella recíproca actitud de
servicio que Dios ha inscrito en cada
uno de ellos en el principio de la
creación y de la redención (MD 18).
Pero, en todo esto, la mujer tiene
mucho que ofrecer (cfr. MD, 3) y el
varón, en cuanto que está por
naturaleza más distante de la vida,
mucho que aprender. Esto adquiere
una especial aplicación a la
paternidad en el periodo postnatal
(MD, 18).

Juan Pablo II describe la educación
de los hijos como dimensión
espiritual de la paternidad, en la que
los dos cónyuges son igualmente
responsables. Sin embargo, de algún
modo, la mujer es la «primera



educadora» de los hijos (MD, 19). De
ello deriva, entre otras cosas, que las
incluso legítimas aspiraciones a la
emancipación resultan
descaminadas, si están dirigidas sólo
al ámbito extradoméstico. Con vistas
al Concilio Vaticano II[16], el Papa
reivindica que es necesario
reconocer el valor de los empeños
domésticos y educativos de las
mujeres (cfr. MD, 18). Es la madre, en
efecto, la que echa los cimientos de la
formación «de una nueva
personalidad humana» con la
asiduidad de sus cuidados en los
primeros años del desarrollo. Si
también la maternidad en el sentido
biofísico muestra una aparente
pasividad, sin embargo es
sumamente creativa desde el punto
de vista ético y psicológico: el
hombre no aprende de otra manera a
amar, a perdonar, a ser fiel. Como
madre, por tanto, la mujer «posee
una específica precedencia sobre el
varón» (MD, 19).



Nadie podrá, pues, considerar fuera
de lugar la llamada, que se levanta
de tantos sitios, para que la mujer
sea adecuadamente protegida por el
legislador en su más necesaria
actividad específica, y su
compromiso en la familia reciba el
necesario reconocimiento económico
y socio-político[17]. Emancipación
viene entonces a significar para la
mujer la posibilidad real de
desarrollar plenamente las propias
virtualidades: aquellas que tiene en
cuanto mujer. La igualdad ante el
derecho, la paridad ante la ley, no
oprimen, sino que presuponen y
promueven tales diversidades, que
son además riqueza para todos»[18].

Pasando de la dimensión natural a la
sobrenatural de la educación, la
tarea de la mujer puede ser
delineada afirmando que, como ella
(cada mujer) recibe el propio hijo de
Dios (en cuanto la generación es
siempre participación en el acto



creador) así el hijo (cada hijo) existe
en última instancia para Dios. En
este sentido cada mujer participa, de
algún modo, en la definitiva alianza
establecida por Dios con María:
porque cada mujer contribuye a la
temporalidad y a la eternidad de su
hijo. Así la maternidad «entendida a
la luz del Evangelio, no es solo de la
carne y de la sangre (...) Son, en
efecto, precisamente los hijos de las
madres terrenas (...) los que reciben
del Hijo de Dios el poder de llegar a
ser hijos de Dios (Jo 1,12)» (MD, 19).

6. La virginidad por el Reino de los
cielos

Hay una segunda dimensión
constitutiva del desarrollo de la
personalidad femenina que Juan
Pablo II analiza en la Mulieris
dignitatem: el celibato, la virginidad
«por el Reino de los Cielos» (MD, 17).
Pocas realidades cristianas chocan
como ésta con las costumbres de una



sociedad permisiva y consumista, en
la que los comportamientos dictados
por la sensualidad y el egoísmo se
han generalizado. Sin embargo,
también hoy la virginidad «por el
Reino de los Cielos» es lugar
insustituible de la experiencia vital
de la plenitud del amor. Como el
Papa ya había hecho desde la sede de
Cracovia[19], también ahora dedica
amplio espacio en su propia
predicación a ilustrar el sentido de la
virginidad en la conciencia
cristiana[20] y la Mulieris dignitatem
lo confirma con especial hondura.

También la elección del celibato
introduce al varón y a la mujer en el
misterio esponsal de la unión con
Cristo y con la Iglesia. La Carta
Apostólica subraya que la virginidad
los proyecta en una entrega llena de
amor a un Tú, en la que se encuentra
la totalidad del don de sí que
caracteriza el matrimonio, pero de
modo diverso: aquí cada uno,



separadamente, se pone en relación
directa y personal con Cristo vivo y
presente. Varón y mujer se entregan
a sí mismos exclusivamente a quien
primero se entregó a cada hombre,
amándolo «hasta el fin» (cfr. Jn 13, 1).
La persona humana amada por Dios
hasta tal extremo «se entrega a El y
sólo a El»[21], y el Papa aclara: «Esto
no puede ser comparado con el
simple permanecer célibes porque la
virginidad no se limita al solo no,
sino que contiene un profundo sí en
el orden esponsal: el darse por amor
de manera total e indivisa» (MD, 20).

La vocación al celibato es
profundamente personal, concreta,
irrepetible (MD, 21). En ella, el varón
y la mujer se realizan
completamente como personas: la
feminidad y la masculinidad entran
plenamente, con todas sus cualidades
y debilidades, en relación con Cristo,
y se abren posibilidades y
perspectivas nuevas. En la plena



comunión del yo con el Tú divino, el
corazón humano es colmado por la
superabundancia del amor, que se
derrama hasta abrazar a la
humanidad entera. La mujer que ha
renunciado a la maternidad física
podrá comprender con mayor
inmediatez las exigencias de la
maternidad espiritual, puesto que
también ésta pertenece a su
interioridad más profunda (cfr. MD,
21). Como una madre ama en primer
lugar al marido y los propios hijos,
así la mujer que se ha dado
enteramente a Dios en la virginidad
se hace capaz de ofrecer la propia
vida por todos. El grado de tal
entrega depende de la profundidad
vital de su unión con Cristo. Y se
consuma también en el dirigirse
espontáneamente a los más débiles, a
los indefensos, a los inocentes y a los
culpables, abandonados por una
sociedad cada vez más competitiva.
En este contexto, Juan Pablo II
recuerda los grandes méritos



históricos de las órdenes femeninas,
que se han distinguido por la
aceptación de la maternidad
espiritual a favor de los marginados
(cfr. MD, 21): ejemplos elocuentes de
cómo, dándose a los demás, por amor
a Cristo, la mujer alcanza una
realización a menudo heroica de la
propia vocación y ofrece un
testimonio vivo de insustituible papel
de la feminidad. El celibato por el
Reino de los Cielos se pone así en
estrecha relación con la fecundidad
del matrimonio: «Existen, pues,
muchas razones para ver en estas
dos vías —dos vocaciones de vida
diferentes de la mujer— una
profunda complementariedad y,
nada menos que una profunda unión
en el interior del ser de la
persona» (MD, 22).

7. La Iglesia, Esposa de Cristo

La Mulieris dignitatem presenta con
amplitud la misión eclesial de la



mujer, teniendo en cuenta que la
Iglesia no es una sociedad como las
demás, sino un misterio cuya más
profunda comprensión excede las
posibilidades humanas.

La Iglesia es término femenino,
consolidado entre otras cosas
también por la célebre analogía
paulina que hace de ella la Esposa de
Cristo (cfr. Ef 5, 23-32). En cuanto
sujeto colectivo, comprende
obviamente a varones y mujeres, de
manera que el femenino surge aquí
como «símbolo de todo lo
humano» (MD, 25). No es el varón
con su espíritu activista, sino la
mujer con su apertura a la vida, la
que representa en su propio ser la
naturaleza de la Iglesia: acogida del
hombre por parte de Dios y
comunión íntima con Cristo.

¿Y el sacerdocio? La respuesta del
Santo Padre no da lugar a ningún
posible equívoco a propósito. Se



puede deducir de ello que no tiene
sentido hacer depender la cuestión
de la dignidad de la mujer del sí o del
no a su acceso al sacerdocio
ministerial[22]. Es sabido que
algunos sectores de la opinión
pública, sensibilizados por la
emancipación de la mujer y por la
igualdad de derechos entre los dos
sexos, han entendido como una
especie de discriminación el hecho
de que, en la tradición católica, el
sacerdocio ministerial está reservado
a los varones. Juan Pablo II,
haciéndose eco de la declaración 
Inter insigniores de la Congregación
para la Doctrina de la Fe (1976),
argumenta, fundándose en la
conducta mantenida al respecto por
el mismo Cristo: aún habiéndose
opuesto radicalmente, hasta desafiar
la práctica social dominante, y a sus
propugnadores, a cualquier
discriminación contra la mujer,
ordenó sacerdotes sólo a los varones,
y lo hizo «con la misma libertad con



que, en todo su comportamiento, ha
puesto de manifiesto la dignidad y la
vocación de la mujer, sin
conformarse a la costumbre
predominante y a la tradición
sancionada además por la legislación
de la época» (MD, 26) Los Apóstoles
actuaron ateniéndose al ejemplo del
Maestro y la Iglesia siempre ha
sentido el deber de seguir fielmente
lo que Cristo y la comunidad
apostólica han hecho. El
cristianismo, en efecto, es en muchos
sentidos una comunidad
histórica[23]: las actuaciones de
Cristo no representan sólo un punto
de partida, sino que tienen un
contenido normativo, que marca
para siempre sus rasgos
fundamentales.

Se podría incluso imaginar un
eventual modo de actuar diverso por
parte de Cristo, y quizás esto no
estaría en contraste con el resto de la
economía sacramental ni con la



forma global de la redención. Pero es
innegable que, de hecho, el plan de
Dios ha seguido su camino, muy
distinto y bien determinado. Dicho
plan se ha revelado en un momento
concreto de la historia y en
circunstancias específicas, pero su
carácter es permanente[24]. La razón
por la que la mujer no puede recibir
la ordenación sacerdotal no deriva
pues, de la racionalidad humana,
porque asciende a una dimensión
infinitamente más profunda, que
puede ser aclarada y aceptada sólo
por la fe.

La referencia del sacerdocio al varón
se encuentra anclada en el centro
mismo de la sustancia del ministerio
de la Iglesia. Cuando el sacerdote
ejerce el ministerio, no actúa en
nombre propio, sino in persona
Christi. En su naturaleza de varón,
representa a Cristo, Esposo de la
Iglesia en cuanto autor de la gracia
(cfr. MD, 26). Esto no implica que a la



mujer le estén prohibidas funciones
relevantes en la Iglesia, como ha
aclarado el Concilio Vaticano II, por
ejemplo en el n.9 del decreto 
Apostolicam actuositatem: «Puesto
que además en nuestros días las
mujeres toman parte cada vez más
activa en toda la vida social, es de
gran importancia una más amplia
participación suya también en los
varios campos de apostolado de la
Iglesia». Por otra parte, la doctrina
del sacerdocio común de los fieles
testimonia que en la Iglesia no se
verifica una discriminación de la
mujer respecto al varón, sino más
bien una complementariedad de
funciones y condiciones (cfr. MD, 27).

8. La dignidad de la mujer y el
orden del amor

La necesidad del sacerdocio
ministerial o jerárquico y su excelsa
dignidad están evidentemente fuera
de discusión, sin embargo, esto no



representa el ápice supremo en la
Iglesia de Dios. Juan Pablo II se
detiene en otra jerarquía, que
trasciende infinitamente a aquella
primera, en importancia: la jerarquía
de la santidad que, por cuanto
escondida a menudo a nuestros ojos,
posee una eficacia histórica superior
a cualquier valoración (cfr. MD, 27).
En este contexto, el Santo Padre
examina la dimensión mariana y
apostólica —petrina— de la Iglesia,
precisando que el ejemplo de la
santidad proviene a todos los
cristianos de María, antes y más que
de los Apóstoles. En Ella, Virgen y
Madre al mismo tiempo (cfr. MD, 17),
la Iglesia ha tomado ya la propia
plenitud. Y puesto que Ella es modelo
también de los Apóstoles, se sigue
que todos los sacerdotes deben
recurrir a la escuela de María: una
mujer que no fue investida por el
orden sacerdotal, pero que
justamente veneramos como Madre
de la Iglesia (cfr. MD, 27).



María supera y precede a todos los
cristianos en el camino de la
santidad. Es el modelo de la perfecta
semejanza con Dios que, en la vida
intratrinitaria como en el misterio
salvífico, se ha revelado como Amor
que se entrega a sí mismo (cfr. MD,
29). En Ella, «la mujer comprende
que no puede encontrarse a sí misma
si no dando el amor a los
demás» (MD, 30). Y esto vale para
cualquier criatura humana[25]. La
profundización de tal misión lleva al
Santo Padre a volver, en la
conclusión del documento, sobre el
ideal cristiano de servicio. La moral
enseñada por Jesús implica un
cambio completo del valor mundano
de poder al de la humildad, que está
en realidad bastante más en
consonancia con las exigencias
fundamentales de la naturaleza
humana. Sólo quien ama, varón o
mujer, puede hacerse cargo de los
demás y ayudar efectivamente; sólo
él puede poner remedio a los



sufrimientos. El amor le vuelve
sensible y fuerte, humilde y seguro,
libre y obediente a la vez; y le hace
asumir la responsabilidad para un
futuro más humano.

La visión del Apocalipsis culmina en
la aparición de María, vencedora en
la lucha contra el mal, en la que el
Santo Padre ve el definitivo
cumplimiento de la dignidad y de la
vocación de la mujer (cfr. MD, 30). En
el combate contra el pecado, que se
plantea como lucha por el hombre y
por su definitiva realización en Dios,
la mujer es llamada a construir la
civilización del amor con su fuerza
espiritual y moral.

Jutta Burggraf

[1] Cfr. Elenchus definitivus
propositionum, en "La



Documentation Catholique", 21
(1987) 1088-1100.

[2] Cfr. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Söhne, Gütersloh 1980, p. 117.

[3] El argumento viene desarrollado
también en la Encíclica Redemptor
hominis, 4-III-1975, n. 21.

[4] Cfr. SANTO TOMÁS DE AQUINO, S.
Th. I, qq. 28-38; SAN ALBERTO
MAGNO, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss., Ed.
Col. (1951 ss), 34, 1.

[5] Cfr. M. DALY, Jenseits von
Gottvater, München 1980 (Boston
1973).

[6] Cfr. CLEMENTE DE ALEJANDRÍA, 
Quis dives salvetur? 37,2 ss: PG 9, 642
ss.

[7] Cfr. B. FLAD-SCHNORRENBERG, 
Der wahre Unterschied. Frau sein —
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978; F. MERZ, 



Geschlechtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Psychologie III,
Göttingen 1979; E. SULLEROT, Die
Wirklichkeit der Frau, París 1978.

[8] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 13.

[9] Ibid., n. 29.

[10] Ibid., n. 9; cfr. también MD, 1.

[11] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones con Monseñor Escrivá
de Balaguer, n. 87.

[12] Cfr. SAN AMBROSIO, De
institutione virginum, V, 33: PL 16,
313.

[13] Cfr. G. SIEGMUND, Die Stellung
der Frau in der Welt von heute, Stein
am Rhein 1981, p. 54.

[14] Cfr. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau, 14ª ed., München 1950.



[15] Ya en la Encíclica Redemptoris
Mater, n. 46, Juan Pablo II había
sonsacado de la contemplación de la
figura de María estas cualidades
como específicamente femeninas.

[16] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 52;
JUAN PABLO II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, n.
23.

[17] Cfr. JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981, n. 19.

[18] Conversaciones, cit., n. 87.

[19] Cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, ???

[20] JUAN PABLO II, Die Erlösung des
Leibes. Katechesen 1981-1984,
Vallendar 1985.

[21] Cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, cit., p. 21.



[22] J. RATZINGER, La donna, custode
dell'essere umano, en "L'Osservatore
Romano", 6-X-1988.

[23] Cfr. CONGREGACIÓN PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Decl. Inter
insigniores, 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98-116.

[24] Cfr. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? en "Die
Sendung der Frau in der Kirche",
Kevelaer 1978, p.88.

[25] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 24;
JUAN PABLO II, Exhort apost. 
Familiaris consortio, n. 22.

Jutta Burggraf

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/


opusdei.org/es-es/article/para-un-
feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-
la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/es-es/article/para-un-feminismo-cristiano-reflexiones-sobre-la-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Para un feminismo cristiano: reflexiones sobre la Carta Apostólica "Mulieris Dignitatem"

