
opusdei.org

Encuentro con los
miembros de la
Asamblea General
de la Organización
de las Naciones
Unidas

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Cuba, Estados Unidos, y la
visita a la sede de la ONU, con
motivo de su participación en el
VIII Encuentro Mundial de las
Familias en Filadelfia.

25/09/2015



Señor Presidente,

Señoras y Señores: Buenos días.

Una vez más, siguiendo una tradición
de la que me siento honrado, el
Secretario General de las Naciones
Unidas ha invitado al Papa a dirigirse
a esta honorable Asamblea de las
Naciones. En nombre propio y en el
de toda la comunidad católica, Señor
Ban Ki-moon, quiero expresarle el
más sincero y cordial
agradecimiento. Agradezco también
sus amables palabras. Saludo
asimismo a los Jefes de Estado y de
Gobierno aquí presentes, a los
Embajadores, diplomáticos y
funcionarios políticos y técnicos que
les acompañan, al personal de las
Naciones Unidas empeñado en esta
70ª Sesión de la Asamblea General, al
personal de todos los programas y
agencias de la familia de la ONU, y a
todos los que de un modo u otro
participan de esta reunión. Por



medio de ustedes saludo también a
los ciudadanos de todas las naciones
representadas en este encuentro.
Gracias por los esfuerzos de todos y
de cada uno en bien de la
humanidad.

Esta es la quinta vez que un Papa
visita las Naciones Unidas. Lo
hicieron mis predecesoresPablo VI
en 1965, Juan Pablo II en 1979 y 1995
y, mi más reciente predecesor, hoy el
Papa emérito Benedicto XVI, en 2008.
Todos ellos no ahorraron
expresiones de reconocimiento para
la Organización, considerándola la
respuesta jurídica y política
adecuada al momento histórico,
caracterizado por la superación
tecnológica de las distancias y
fronteras y, aparentemente, de
cualquier límite natural a la
afirmación del poder. Una respuesta
imprescindible ya que el poder
tecnológico, en manos de ideologías
nacionalistas o falsamente

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1995/travels/documents/trav_usa.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html


universalistas, es capaz de producir
tremendas atrocidades. No puedo
menos que asociarme al aprecio de
mis predecesores, reafirmando la
importancia que la Iglesia Católica
concede a esta institución y las
esperanzas que pone en sus
actividades.

La historia de la comunidad
organizada de los Estados,
representada por las Naciones
Unidas, que festeja en estos días su
70 aniversario, es una historia de
importantes éxitos comunes, en un
período de inusitada aceleración de
los acontecimientos. Sin pretensión
de exhaustividad, se puede
mencionar la codificación y el
desarrollo del derecho internacional,
la construcción de la normativa
internacional de derechos humanos,
el perfeccionamiento del derecho
humanitario, la solución de muchos
conflictos y operaciones de paz y
reconciliación, y tantos otros logros



en todos los campos de la proyección
internacional del quehacer humano.
Todas estas realizaciones son luces
que contrastan la oscuridad del
desorden causado por las ambiciones
descontroladas y por los egoísmos
colectivos. Es cierto que aún son
muchos los graves problemas no
resueltos, pero también es evidente
que, si hubiera faltado toda esta
actividad internacional, la
humanidad podría no haber
sobrevivido al uso descontrolado de
sus propias potencialidades. Cada
uno de estos progresos políticos,
jurídicos y técnicos son un camino de
concreción del ideal de la fraternidad
humana y un medio para su mayor
realización.

Rindo pues homenaje a todos los
hombres y mujeres que han servido
leal y sacrificadamente a toda la
humanidad en estos 70 años. En
particular, quiero recordar hoy a los
que han dado su vida por la paz y la



reconciliación de los pueblos, desde
Dag Hammarskjöld hasta los
muchísimos funcionarios de todos
los niveles, fallecidos en las misiones
humanitarias, de paz y
reconciliación.

La experiencia de estos 70 años, más
allá de todo lo conseguido, muestra
que la reforma y la adaptación a los
tiempos siempre es necesaria,
progresando hacia el objetivo último
de conceder a todos los países, sin
excepción, una participación y una
incidencia real y equitativa en las
decisiones. Esta necesidad de una
mayor equidad, vale especialmente
para los cuerpos con efectiva
capacidad ejecutiva, como es el caso
del Consejo de Seguridad, los
organismos financieros y los grupos
o mecanismos especialmente creados
para afrontar las crisis económicas.
Esto ayudará a limitar todo tipo de
abuso o usura sobre todo con los
países en vías de desarrollo. Los



organismos financieros
internacionales han de velar por el
desarrollo sostenible de los países y
la no sumisión asfixiante de éstos a
sistemas crediticios que, lejos de
promover el progreso, someten a las
poblaciones a mecanismos de mayor
pobreza, exclusión y dependencia.

La labor de las Naciones Unidas, a
partir de los postulados del
Preámbulo y de los primeros
artículos de su Carta Constitucional,
puede ser vista como el desarrollo y
la promoción de la soberanía del
derecho, sabiendo que la justicia es
requisito indispensable para obtener
el ideal de la fraternidad universal.
En este contexto, cabe recordar que
la limitación del poder es una idea
implícita en el concepto de derecho.
Dar a cada uno lo suyo, siguiendo la
definición clásica de justicia,
significa que ningún individuo o
grupo humano se puede considerar
omnipotente, autorizado a pasar por



encima de la dignidad y de los
derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales. La distribución fáctica del
poder (político, económico, de
defensa, tecnológico, etc.) entre una
pluralidad de sujetos y la creación de
un sistema jurídico de regulación de
las pretensiones e intereses, concreta
la limitación del poder. El panorama
mundial hoy nos presenta, sin
embargo, muchos falsos derechos, y –
a la vez– grandes sectores
indefensos, víctimas más bien de un
mal ejercicio del poder: el ambiente
natural y el vasto mundo de mujeres
y hombres excluidos. Dos sectores
íntimamente unidos entre sí, que las
relaciones políticas y económicas
preponderantes han convertido en
partes frágiles de la realidad. Por eso
hay que afirmar con fuerza sus
derechos, consolidando la protección
del ambiente y acabando con la
exclusión.



Ante todo, hay que afirmar que
existe un verdadero «derecho del
ambiente» por un doble motivo.
Primero, porque los seres humanos
somos parte del ambiente. Vivimos
en comunión con él, porque el
mismo ambiente comporta límites
éticos que la acción humana debe
reconocer y respetar. El hombre, aun
cuando está dotado de «capacidades
inéditas» que «muestran una
singularidad que trasciende el
ámbito físico y biológico» (Laudato
si’, 81), es al mismo tiempo una
porción de ese ambiente. Tiene un
cuerpo formado por elementos
físicos, químicos y biológicos, y solo
puede sobrevivir y desarrollarse si el
ambiente ecológico le es favorable.
Cualquier daño al ambiente, por
tanto, es un daño a la humanidad.
Segundo, porque cada una de las
creaturas, especialmente las
vivientes, tiene un valor en sí misma,
de existencia, de vida, de belleza y de
interdependencia con las demás

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81


creaturas. Los cristianos, junto con
las otras religiones monoteístas,
creemos que el universo proviene de
una decisión de amor del Creador,
que permite al hombre servirse
respetuosamente de la creación para
el bien de sus semejantes y para
gloria del Creador, pero que no
puede abusar de ella y mucho menos
está autorizado a destruirla. Para
todas las creencias religiosas, el
ambiente es un bien fundamental (cf.
ibíd., 81).

El abuso y la destrucción del
ambiente, al mismo tiempo, van
acompañados por un imparable
proceso de exclusión. En efecto, un
afán egoísta e ilimitado de poder y de
bienestar material lleva tanto a
abusar de los recursos materiales
disponibles como a excluir a los
débiles y con menos habilidades, ya
sea por tener capacidades diferentes
(discapacitados) o porque están
privados de los conocimientos e

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81


instrumentos técnicos adecuados o
poseen insuficiente capacidad de
decisión política. La exclusión
económica y social es una negación
total de la fraternidad humana y un
gravísimo atentado a los derechos
humanos y al ambiente. Los más
pobres son los que más sufren estos
atentados por un triple grave motivo:
son descartados por la sociedad, son
al mismo tiempo obligados a vivir del
descarte y deben injustamente sufrir
las consecuencias del abuso del
ambiente. Estos fenómenos
conforman la hoy tan difundida e
inconscientemente consolidada
«cultura del descarte».

Lo dramático de toda esta situación
de exclusión e inequidad, con sus
claras consecuencias, me lleva junto
a todo el pueblo cristiano y a tantos
otros a tomar conciencia también de
mi grave responsabilidad al respecto,
por lo cual alzo mi voz, junto a la de
todos aquellos que anhelan



soluciones urgentes y efectivas. La
adopción de la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible en la Cumbre
mundial que iniciará hoy mismo, es
una importante señal de esperanza.
Confío también que la Conferencia de
París sobre cambio climático logre
acuerdos fundamentales y eficaces.

No bastan, sin embargo, los
compromisos asumidos
solemnemente, aunque constituyen
ciertamente un paso necesario para
las soluciones. La definición clásica
de justicia a que aludí anteriormente
contiene como elemento esencial una
voluntad constante y perpetua: 
Iustitia est constans et perpetua
voluntas ius suum cuique tribuendi. El
mundo reclama de todos los
gobernantes una voluntad efectiva,
práctica, constante, de pasos
concretos y medidas inmediatas,
para preservar y mejorar el
ambiente natural y vencer cuanto
antes el fenómeno de la exclusión



social y económica, con sus tristes
consecuencias de trata de seres
humanos, comercio de órganos y
tejidos humanos, explotación sexual
de niños y niñas, trabajo esclavo,
incluyendo la prostitución, tráfico de
drogas y de armas, terrorismo y
crimen internacional organizado. Es
tal la magnitud de estas situaciones y
el grado de vidas inocentes que va
cobrando, que hemos de evitar toda
tentación de caer en un nominalismo
declaracionista con efecto
tranquilizador en las conciencias.
Debemos cuidar que nuestras
instituciones sean realmente
efectivas en la lucha contra todos
estos flagelos.

La multiplicidad y complejidad de los
problemas exige contar con
instrumentos técnicos de medida.
Esto, empero, comporta un doble
peligro: limitarse al ejercicio
burocrático de redactar largas
enumeraciones de buenos propósitos



–metas, objetivos e indicaciones
estadísticas–, o creer que una única
solución teórica y apriorística dará
respuesta a todos los desafíos. No hay
que perder de vista, en ningún
momento, que la acción política y
económica, solo es eficaz cuando se
la entiende como una actividad
prudencial, guiada por un concepto
perenne de justicia y que no pierde
de vista en ningún momento que,
antes y más allá de los planes y
programas, hay mujeres y hombres
concretos, iguales a los gobernantes,
que viven, luchan y sufren, y que
muchas veces se ven obligados a
vivir miserablemente, privados de
cualquier derecho.

Para que estos hombres y mujeres
concretos puedan escapar de la
pobreza extrema, hay que
permitirles ser dignos actores de su
propio destino. El desarrollo humano
integral y el pleno ejercicio de la
dignidad humana no pueden ser



impuestos. Deben ser edificados y
desplegados por cada uno, por cada
familia, en comunión con los demás
hombres y en una justa relación con
todos los círculos en los que se
desarrolla la socialidad humana –
amigos, comunidades, aldeas
municipios, escuelas, empresas y
sindicatos, provincias, naciones–.
Esto supone y exige el derecho a la
educación –también para las niñas,
excluidas en algunas partes–, que se
asegura en primer lugar respetando
y reforzando el derecho primario de
las familias a educar, y el derecho de
las Iglesias y de las agrupaciones
sociales a sostener y colaborar con
las familias en la formación de sus
hijas e hijos. La educación, así
concebida, es la base para la
realización de la Agenda 2030 y para
recuperar el ambiente.

Al mismo tiempo, los gobernantes
han de hacer todo lo posible a fin de
que todos puedan tener la mínima



base material y espiritual para
ejercer su dignidad y para formar y
mantener una familia, que es la
célula primaria de cualquier
desarrollo social. Este mínimo
absoluto tiene en lo material tres
nombres: techo, trabajo y tierra; y un
nombre en lo espiritual: libertad de
espíritu, que comprende la libertad
religiosa, el derecho a la educación y
todos los otros derechos cívicos.

Por todo esto, la medida y el
indicador más simple y adecuado del
cumplimiento de la nueva Agenda
para el desarrollo será el acceso
efectivo, práctico e inmediato, para
todos, a los bienes materiales y
espirituales indispensables: vivienda
propia, trabajo digno y debidamente
remunerado, alimentación adecuada
y agua potable; libertad religiosa, y
más en general libertad de espíritu y
educación. Al mismo tiempo, estos
pilares del desarrollo humano
integral tienen un fundamento



común, que es el derecho a la vida y,
más en general, lo que podríamos
llamar el derecho a la existencia de
la misma naturaleza humana.

La crisis ecológica, junto con la
destrucción de buena parte de la
biodiversidad, puede poner en
peligro la existencia misma de la
especie humana. Las nefastas
consecuencias de un irresponsable
desgobierno de la economía mundial,
guiado solo por la ambición de lucro
y de poder, deben ser un llamado a
una severa reflexión sobre el
hombre:«El hombre no es solamente
una libertad que él se crea por sí
solo. El hombre no se crea a sí
mismo. Es espíritu y voluntad, pero
también naturaleza» (Benedicto XVI, 
Discurso al Parlamento Federal de
Alemania, 22 septiembre 2011; citado
en Laudato si’, 6). La creación se ve
perjudicada «donde nosotros mismos
somos las últimas instancias [...] El
derroche de la creación comienza

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6


donde no reconocemos ya ninguna
instancia por encima de nosotros,
sino que solo nos vemos a nosotros
mismos» (Id., Discurso al Clero de la
Diócesis de Bolzano-Bressanone, 6
agosto 2008; citado ibíd.). Por eso, la
defensa del ambiente y la lucha
contra la exclusión exigen el
reconocimiento de una ley moral
inscrita en la propia naturaleza
humana, que comprende la
distinción natural entre hombre y
mujer (cf. Laudato si’, 155), y el
absoluto respeto de la vida en todas
sus etapas y dimensiones (cf. ibíd., 
123; 136).

Sin el reconocimiento de unos límites
éticos naturales insalvables y sin la
actuación inmediata de aquellos
pilares del desarrollo humano
integral, el ideal de «salvar las
futuras generaciones del flagelo de la
guerra» (Carta de las Naciones
Unidas, Preámbulo) y de «promover
el progreso social y un más elevado

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#136


nivel de vida en una más amplia
libertad» (ibíd.) corre el riesgo de
convertirse en un espejismo
inalcanzable o, peor aún, en palabras
vacías que sirven de excusa para
cualquier abuso y corrupción, o para
promover una colonización
ideológica a través de la imposición
de modelos y estilos de vida
anómalos, extraños a la identidad de
los pueblos y, en último término,
irresponsables.

La guerra es la negación de todos los
derechos y una dramática agresión al
ambiente. Si se quiere un verdadero
desarrollo humano integral para
todos, se debe continuar
incansablemente con la tarea de
evitar la guerra entre las naciones y
los pueblos.

Para tal fin hay que asegurar el
imperio incontestado del derecho y
el infatigable recurso a la
negociación, a los buenos oficios y al



arbitraje, como propone la Carta de
las Naciones Unidas, verdadera
norma jurídica fundamental. La
experiencia de los 70 años de
existencia de las Naciones Unidas, en
general, y en particular la
experiencia de los primeros 15 años
del tercer milenio, muestran tanto la
eficacia de la plena aplicación de las
normas internacionales como la
ineficacia de su incumplimiento. Si
se respeta y aplica la Carta de las
Naciones Unidas con transparencia y
sinceridad, sin segundas intenciones,
como un punto de referencia
obligatorio de justicia y no como un
instrumento para disfrazar
intenciones espurias, se alcanzan
resultados de paz. Cuando, en
cambio, se confunde la norma con un
simple instrumento, para utilizar
cuando resulta favorable y para
eludir cuando no lo es, se abre una
verdadera caja de Pandora de
fuerzas incontrolables, que dañan
gravemente las poblaciones inermes,



el ambiente cultural e incluso el
ambiente biológico.

El Preámbulo y el primer artículo de
la Carta de las Naciones Unidas
indican los cimientos de la
construcción jurídica internacional:
la paz, la solución pacífica de las
controversias y el desarrollo de
relaciones de amistad entre las
naciones. Contrasta fuertemente con
estas afirmaciones, y las niega en la
práctica, la tendencia siempre
presente a la proliferación de las
armas, especialmente las de
destrucción masiva como pueden ser
las nucleares. Una ética y un derecho
basados en la amenaza de
destrucción mutua –y posiblemente
de toda la humanidad– son
contradictorios y constituyen un
fraude a toda la construcción de las
Naciones Unidas, que pasarían a ser
«Naciones unidas por el miedo y la
desconfianza». Hay que empeñarse
por un mundo sin armas nucleares,



aplicando plenamente el Tratado de
no proliferación, en la letra y en el
espíritu, hacia una total prohibición
de estos instrumentos.

El reciente acuerdo sobre la cuestión
nuclear en una región sensible de
Asia y Oriente Medio es una prueba
de las posibilidades de la buena
voluntad política y del derecho,
ejercitados con sinceridad, paciencia
y constancia. Hago votos para que
este acuerdo sea duradero y eficaz y
dé los frutos deseados con la
colaboración de todas las partes
implicadas.

En ese sentido, no faltan duras
pruebas de las consecuencias
negativas de las intervenciones
políticas y militares no coordinadas
entre los miembros de la comunidad
internacional. Por eso, aun deseando
no tener la necesidad de hacerlo, no
puedo dejar de reiterar mis repetidos
llamamientos en relación con la



dolorosa situación de todo el Oriente
Medio, del norte de África y de otros
países africanos, donde los cristianos,
junto con otros grupos culturales o
étnicos e incluso junto con aquella
parte de los miembros de la religión
mayoritaria que no quiere dejarse
envolver por el odio y la locura, han
sido obligados a ser testigos de la
destrucción de sus lugares de culto,
de su patrimonio cultural y religioso,
de sus casas y haberes y han sido
puestos en la disyuntiva de huir o de
pagar su adhesión al bien y a la paz
con la propia vida o con la
esclavitud.

Estas realidades deben constituir un
serio llamado a un examen de
conciencia de los que están a cargo
de la conducción de los asuntos
internacionales. No solo en los casos
de persecución religiosa o cultural,
sino en cada situación de conflicto,
como Ucrania, Siria, Irak, en Libia, en
Sudán del Sur y en la región de los



Grandes Lagos, hay rostros concretos
antes que intereses de parte, por
legítimos que sean. En las guerras y
conflictos hay seres humanos
singulares, hermanos y hermanas
nuestros, hombres y mujeres,
jóvenes y ancianos, niños y niñas,
que lloran, sufren y mueren. Seres
humanos que se convierten en
material de descarte cuando la
actividad consiste solo en enumerar
problemas, estrategias y discusiones.

Como pedía al Secretario General de
las Naciones Unidas en mi carta del 9
de agosto de 2014, «la más elemental
comprensión de la dignidad humana
[obliga] a la comunidad
internacional, en particular a través
de las normas y los mecanismos del
derecho internacional, a hacer todo
lo posible para detener y prevenir
ulteriores violencias sistemáticas
contra las minorías étnicas y
religiosas» y para proteger a las
poblaciones inocentes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html


En esta misma línea quisiera hacer
mención a otro tipo de conflictividad
no siempre tan explicitada pero que
silenciosamente viene cobrando la
muerte de millones de personas. Otra
clase de guerra que viven muchas de
nuestras sociedades con el fenómeno
del narcotráfico. Una guerra
«asumida» y pobremente combatida.
El narcotráfico por su propia
dinámica va acompañado de la trata
de personas, del lavado de activos,
del tráfico de armas, de la
explotación infantil y de otras formas
de corrupción. Corrupción que ha
penetrado los distintos niveles de la
vida social, política, militar, artística
y religiosa, generando, en muchos
casos, una estructura paralela que
pone en riesgo la credibilidad de
nuestras instituciones.

Comencé esta intervención
recordando las visitas de mis
predecesores. Quisiera ahora que
mis palabras fueran especialmente



como una continuación de las
palabras finales del discurso de
Pablo VI, pronunciado hace casi
exactamente 50 años, pero de valor
perenne, cito: «Ha llegado la hora en
que se impone una pausa, un
momento de recogimiento, de
reflexión, casi de oración: volver a
pensar en nuestro común origen, en
nuestra historia, en nuestro destino
común. Nunca, como hoy, [...] ha sido
tan necesaria la conciencia moral del
hombre, porque el peligro no viene
ni del progreso ni de la ciencia, que,
bien utilizados, podrán [...] resolver
muchos de los graves problemas que
afligen a la humanidad» (Discurso a
los Representantes de los Estados, 4
de octubre de 1965). Entre otras
cosas, sin duda, la genialidad
humana, bien aplicada, ayudará a
resolver los graves desafíos de la
degradación ecológica y de la
exclusión. Continúo con Pablo VI: «El
verdadero peligro está en el hombre,
que dispone de instrumentos cada

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


vez más poderosos, capaces de llevar
tanto a la ruina como a las más altas
conquistas» (ibíd.) hasta aquí Pablo
VI.

La casa común de todos los hombres
debe continuar levantándose sobre
una recta comprensión de la
fraternidad universal y sobre el
respeto de la sacralidad de cada vida
humana, de cada hombre y cada
mujer; de los pobres, de los ancianos,
de los niños, de los enfermos, de los
no nacidos, de los desocupados, de
los abandonados, de los que se
juzgan descartables porque no se los
considera más que números de una u
otra estadística. La casa común de
todos los hombres debe también
edificarse sobre la comprensión de
una cierta sacralidad de la
naturaleza creada.

Tal comprensión y respeto exigen un
grado superior de sabiduría, que
acepte la trascendencia, la de uno

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


mismo, renuncie a la construcción de
una elite omnipotente, y comprenda
que el sentido pleno de la vida
singular y colectiva se da en el
servicio abnegado de los demás y en
el uso prudente y respetuoso de la
creación para el bien común.
Repitiendo las palabras de Pablo VI,
«el edificio de la civilización
moderna debe levantarse sobre
principios espirituales, los únicos
capaces no sólo de sostenerlo, sino
también de iluminarlo» (ibíd.).

El gaucho Martín Fierro, un clásico
de la literatura de mi tierra natal,
canta: «Los hermanos sean unidos
porque esa es la ley primera. Tengan
unión verdadera en cualquier tiempo
que sea, porque si entre ellos pelean,
los devoran los de afuera».

El mundo contemporáneo,
aparentemente conexo, experimenta
una creciente y sostenida
fragmentación social que pone en

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


riesgo «todo fundamento de la vida
social» y por lo tanto «termina por
enfrentarnos unos con otros para
preservar los propios
intereses» (Laudato si’, 229).

El tiempo presente nos invita a
privilegiar acciones que generen
dinamismos nuevos en la sociedad
hasta que fructifiquen en
importantes y positivos
acontecimientos históricos
(cf.Evangelii gaudium, 223). No
podemos permitirnos postergar
«algunas agendas» para el futuro. El
futuro nos pide decisiones críticas y
globales de cara a los conflictos
mundiales que aumentan el número
de excluidos y necesitados.

La loable construcción jurídica
internacional de la Organización de
las Naciones Unidas y de todas sus
realizaciones, perfeccionable como
cualquier otra obra humana y, al
mismo tiempo, necesaria, puede ser

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


prenda de un futuro seguro y feliz
para las generaciones futuras. Lo
será si los representantes de los
Estados sabrán dejar de lado
intereses sectoriales e ideologías, y
buscar sinceramente el servicio del
bien común. Pido a Dios
Todopoderoso que así sea, y les
aseguro mi apoyo, mi oración y el
apoyo y las oraciones de todos los
fieles de la Iglesia Católica, para que
esta Institución, todos sus Estados
miembros y cada uno de sus
funcionarios, rinda siempre un
servicio eficaz a la humanidad, un
servicio respetuoso de la diversidad
y que sepa potenciar, para el bien
común, lo mejor de cada pueblo y de
cada ciudadano. Que Dios los
bendiga a todos.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-
organizacion-naciones-unidas-2015-

onu/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/

	Encuentro con los miembros de la Asamblea General de la Organización de las Naciones Unidas

