opusdei.org

Encuentro con los
miembros de la
Asamblea General
de la Organizacion
de las Naciones
Unidas

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostolico
a Cuba, Estados Unidos, y la
visita a la sede de la ONU, con
motivo de su participacion en el
VIII Encuentro Mundial de las
Familias en Filadelfia.

25/09/2015



Serior Presidente,
Sefioras y Sefiores: Buenos dias.

Una vez mas, siguiendo una tradicion
de la que me siento honrado, el
Secretario General de las Naciones
Unidas ha invitado al Papa a dirigirse
a esta honorable Asamblea de las
Naciones. En nombre propio y en el
de toda la comunidad catolica, Sefior
Ban Ki-moon, quiero expresarle el
mas sincero y cordial
agradecimiento. Agradezco también
sus amables palabras. Saludo
asimismo a los Jefes de Estado y de
Gobierno aqui presentes, a los
Embajadores, diplomaticos y
funcionarios politicos y técnicos que
les acompafian, al personal de las
Naciones Unidas empefiado en esta
702 Sesion de la Asamblea General, al
personal de todos los programas y
agencias de la familia de la ONU, y a
todos los que de un modo u otro
participan de esta reunion. Por



medio de ustedes saludo también a
los ciudadanos de todas las naciones
representadas en este encuentro.
Gracias por los esfuerzos de todos y
de cada uno en bien de la
humanidad.

Esta es la quinta vez que un Papa
visita las Naciones Unidas. Lo
hicieron mis predecesoresPablo VI
en 1965, Juan Pablo IT en 1979 y 1995
y, mi mas reciente predecesor, hoy el
Papa emérito Benedicto XVI, en 2008.
Todos ellos no ahorraron
expresiones de reconocimiento para
la Organizacidn, considerandola la
respuesta juridica y politica
adecuada al momento historico,
caracterizado por la superacion
tecnoldgica de las distancias y
fronteras y, aparentemente, de
cualquier limite natural a la
afirmacion del poder. Una respuesta
imprescindible ya que el poder
tecnologico, en manos de ideologias
nacionalistas o falsamente


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1995/travels/documents/trav_usa.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html

universalistas, es capaz de producir
tremendas atrocidades. No puedo
menos que asociarme al aprecio de
mis predecesores, reafirmando la
importancia que la Iglesia Catdlica
concede a esta institucion y las
esperanzas que pone en sus
actividades.

La historia de la comunidad
organizada de los Estados,
representada por las Naciones
Unidas, que festeja en estos dias su
70 aniversario, es una historia de
importantes éxitos comunes, en un
periodo de inusitada aceleracion de
los acontecimientos. Sin pretension
de exhaustividad, se puede
mencionar la codificacion y el
desarrollo del derecho internacional,
la construccion de la normativa
internacional de derechos humanos,
el perfeccionamiento del derecho
humanitario, la solucién de muchos
conflictos y operaciones de paz y
reconciliacion, y tantos otros logros



en todos los campos de la proyeccion
internacional del quehacer humano.
Todas estas realizaciones son luces
que contrastan la oscuridad del
desorden causado por las ambiciones
descontroladas y por los egoismos
colectivos. Es cierto que aun son
muchos los graves problemas no
resueltos, pero también es evidente
que, si hubiera faltado toda esta
actividad internacional, la
humanidad podria no haber
sobrevivido al uso descontrolado de
sus propias potencialidades. Cada
uno de estos progresos politicos,
juridicos y técnicos son un camino de
concrecion del ideal de la fraternidad
humana y un medio para su mayor
realizacion.

Rindo pues homenaje a todos los
hombres y mujeres que han servido
leal y sacrificadamente a toda la
humanidad en estos 70 afios. En
particular, quiero recordar hoy a los
que han dado su vida por la paz y la



reconciliacion de los pueblos, desde
Dag Hammarskjold hasta los
muchisimos funcionarios de todos
los niveles, fallecidos en las misiones
humanitarias, de pazy
reconciliacion.

La experiencia de estos 70 afios, mas
alla de todo lo conseguido, muestra
que la reforma y la adaptacion a los
tiempos siempre es necesaria,
progresando hacia el objetivo ultimo
de conceder a todos los paises, sin
excepcion, una participacion y una
incidencia real y equitativa en las
decisiones. Esta necesidad de una
mayor equidad, vale especialmente
para los cuerpos con efectiva
capacidad ejecutiva, como es el caso
del Consejo de Seguridad, los
organismos financieros y los grupos
0 mecanismos especialmente creados
para afrontar las crisis econdémicas.
Esto ayudara a limitar todo tipo de
abuso o usura sobre todo con los
paises en vias de desarrollo. Los



organismos financieros
internacionales han de velar por el
desarrollo sostenible de los paises y
la no sumision asfixiante de éstos a
sistemas crediticios que, lejos de
promover el progreso, someten a las
poblaciones a mecanismos de mayor
pobreza, exclusion y dependencia.

La labor de las Naciones Unidas, a
partir de los postulados del
Preambulo y de los primeros
articulos de su Carta Constitucional,
puede ser vista como el desarrollo y
la promocion de la soberania del
derecho, sabiendo que la justicia es
requisito indispensable para obtener
el ideal de la fraternidad universal.
En este contexto, cabe recordar que
la limitacion del poder es una idea
implicita en el concepto de derecho.
Dar a cada uno lo suyo, siguiendo la
definicion clasica de justicia,
significa que ningun individuo o
grupo humano se puede considerar
omnipotente, autorizado a pasar por



encima de la dignidad y de los
derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales. La distribucion factica del
poder (politico, econoémico, de
defensa, tecnoldgico, etc.) entre una
pluralidad de sujetos y la creacion de
un sistema juridico de regulacion de
las pretensiones e intereses, concreta
la limitacion del poder. El panorama
mundial hoy nos presenta, sin
embargo, muchos falsos derechos, y -
a la vez- grandes sectores
indefensos, victimas mas bien de un
mal ejercicio del poder: el ambiente
natural y el vasto mundo de mujeres
y hombres excluidos. Dos sectores
intimamente unidos entre si, que las
relaciones politicas y econdmicas
preponderantes han convertido en
partes fragiles de la realidad. Por eso
hay que afirmar con fuerza sus
derechos, consolidando la proteccion
del ambiente y acabando con la
exclusion.



Ante todo, hay que afirmar que
existe un verdadero «derecho del
ambiente» por un doble motivo.
Primero, porque los seres humanos
somos parte del ambiente. Vivimos
en comunion con €l, porque el
mismo ambiente comporta limites
éticos que la accion humana debe
reconocer y respetar. El hombre, aun
cuando esta dotado de «capacidades
inéditas» que «muestran una
singularidad que trasciende el
ambito fisico y biologico» (Laudato
st’, 81), es al mismo tiempo una
porcion de ese ambiente. Tiene un
cuerpo formado por elementos
fisicos, quimicos y biolégicos, y solo
puede sobrevivir y desarrollarse si el
ambiente ecoldgico le es favorable.
Cualquier darfio al ambiente, por
tanto, es un dafio a la humanidad.
Segundo, porque cada una de las
creaturas, especialmente las
vivientes, tiene un valor en si misma,
de existencia, de vida, de belleza y de
interdependencia con las demas


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81

creaturas. Los cristianos, junto con
las otras religiones monoteistas,
creemos que el universo proviene de
una decision de amor del Creador,
que permite al hombre servirse
respetuosamente de la creacion para
el bien de sus semejantes y para
gloria del Creador, pero que no
puede abusar de ella y mucho menos
esta autorizado a destruirla. Para
todas las creencias religiosas, el
ambiente es un bien fundamental (cf.
ibid., 81).

El abuso y la destruccion del
ambiente, al mismo tiempo, van
acompaifiados por un imparable
proceso de exclusion. En efecto, un
afan egoista e ilimitado de poder y de
bienestar material lleva tanto a
abusar de los recursos materiales
disponibles como a excluir a los
débiles y con menos habilidades, ya
sea por tener capacidades diferentes
(discapacitados) o porque estan
privados de los conocimientos e


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81

instrumentos técnicos adecuados o
poseen insuficiente capacidad de
decision politica. La exclusion
econdmica y social es una negacion
total de la fraternidad humana y un
gravisimo atentado a los derechos
humanos y al ambiente. Los mas
pobres son los que mas sufren estos
atentados por un triple grave motivo:
son descartados por la sociedad, son
al mismo tiempo obligados a vivir del
descarte y deben injustamente sufrir
las consecuencias del abuso del
ambiente. Estos fendmenos
conforman la hoy tan difundida e
inconscientemente consolidada
«cultura del descarte».

Lo dramatico de toda esta situacion
de exclusion e inequidad, con sus
claras consecuencias, me lleva junto
a todo el pueblo cristiano y a tantos
otros a tomar conciencia también de
mi grave responsabilidad al respecto,
por lo cual alzo mi voz, junto a la de
todos aquellos que anhelan



soluciones urgentes y efectivas. La
adopcion de la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible en la Cumbre
mundial que iniciara hoy mismo, es
una importante sefial de esperanza.
Confio también que la Conferencia de
Paris sobre cambio climatico logre
acuerdos fundamentales y eficaces.

No bastan, sin embargo, los
compromisos asumidos
solemnemente, aunque constituyen
clertamente un paso necesario para
las soluciones. La definicion clasica
de justicia a que aludi anteriormente
contiene como elemento esencial una
voluntad constante y perpetua:
Iustitia est constans et perpetua
voluntas ius suum cuique tribuendi. El
mundo reclama de todos los
gobernantes una voluntad efectiva,
practica, constante, de pasos
concretos y medidas inmediatas,
para preservar y mejorar el
ambiente natural y vencer cuanto
antes el fenémeno de la exclusion



social y econdmica, con sus tristes
consecuencias de trata de seres
humanos, comercio de érganos y
tejidos humanos, explotacion sexual
de nifios y nifias, trabajo esclavo,
incluyendo la prostitucion, trafico de
drogas y de armas, terrorismo y
crimen internacional organizado. Es
tal la magnitud de estas situaciones y
el grado de vidas inocentes que va
cobrando, que hemos de evitar toda
tentacion de caer en un nominalismo
declaracionista con efecto
tranquilizador en las conciencias.
Debemos cuidar que nuestras
instituciones sean realmente
efectivas en la lucha contra todos
estos flagelos.

La multiplicidad y complejidad de los
problemas exige contar con
instrumentos técnicos de medida.
Esto, empero, comporta un doble
peligro: limitarse al ejercicio
burocratico de redactar largas
enumeraciones de buenos propositos



—-metas, objetivos e indicaciones
estadisticas—, o creer que una unica
solucion tedrica y aprioristica dara
respuesta a todos los desafios. No hay
que perder de vista, en ningun
momento, que la accion politica y
economica, solo es eficaz cuando se
la entiende como una actividad
prudencial, guiada por un concepto
perenne de justicia y que no pierde
de vista en ningun momento que,
antes y mas alla de los planes y
programas, hay mujeres y hombres
concretos, iguales a los gobernantes,
que viven, luchan y sufren, y que
muchas veces se ven obligados a
vivir miserablemente, privados de
cualquier derecho.

Para que estos hombres y mujeres
concretos puedan escapar de la
pobreza extrema, hay que
permitirles ser dignos actores de su
propio destino. El desarrollo humano
integral y el pleno ejercicio de la
dignidad humana no pueden ser



impuestos. Deben ser edificados y
desplegados por cada uno, por cada
familia, en comunion con los demas
hombres y en una justa relacion con
todos los circulos en los que se
desarrolla la socialidad humana -
amigos, comunidades, aldeas
municipios, escuelas, empresas y
sindicatos, provincias, naciones-.
Esto supone y exige el derecho a la
educacion -también para las nifias,
excluidas en algunas partes—, que se
asegura en primer lugar respetando
y reforzando el derecho primario de
las familias a educar, y el derecho de
las Iglesias y de las agrupaciones
sociales a sostener y colaborar con
las familias en la formacion de sus
hijas e hijos. La educacion, asi
concebida, es la base para la
realizacion de la Agenda 2030 y para
recuperar el ambiente.

Al mismo tiempo, los gobernantes
han de hacer todo lo posible a fin de
que todos puedan tener la minima



base material y espiritual para
ejercer su dignidad y para formar y
mantener una familia, que es la
célula primaria de cualquier
desarrollo social. Este minimo
absoluto tiene en lo material tres
nombres: techo, trabajo y tierra; y un
nombre en lo espiritual: libertad de
espiritu, que comprende la libertad
religiosa, el derecho a la educacion y
todos los otros derechos civicos.

Por todo esto, la medida y el
indicador mas simple y adecuado del
cumplimiento de la nueva Agenda
para el desarrollo sera el acceso
efectivo, practico e inmediato, para
todos, a los bienes materiales y
espirituales indispensables: vivienda
propia, trabajo digno y debidamente
remunerado, alimentacién adecuada
y agua potable; libertad religiosa, y
mas en general libertad de espiritu y
educacion. Al mismo tiempo, estos
pilares del desarrollo humano
integral tienen un fundamento



comun, que es el derecho a la vida y,
mas en general, lo que podriamos
llamar el derecho a la existencia de
la misma naturaleza humana.

La crisis ecoldgica, junto con la
destruccion de buena parte de la
biodiversidad, puede poner en
peligro la existencia misma de la
especie humana. Las nefastas
consecuencias de un irresponsable
desgobierno de la economia mundial,
guiado solo por la ambicion de lucro
y de poder, deben ser un llamado a
una severa reflexion sobre el
hombre:«El hombre no es solamente
una libertad que €l se crea por si
solo. El hombre no se crea a si
mismo. Es espiritu y voluntad, pero
también naturaleza» (Benedicto XVI,
Discurso al Parlamento Federal de
Alemania, 22 septiembre 2011; citado
en Laudato si’, 6). La creacion se ve
perjudicada «donde nosotros mismos
somos las ultimas instancias [...] E1
derroche de la creacion comienza


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6

donde no reconocemos ya ninguna
instancia por encima de nosotros,
sino que solo nos vemos a nosotros
mismos» (Id., Discurso al Clero de la
Diocesis de Bolzano-Bressanone, 6
agosto 2008; citado ibid.). Por eso, la
defensa del ambiente y la lucha
contra la exclusion exigen el
reconocimiento de una ley moral
inscrita en la propia naturaleza
humana, que comprende la
distincion natural entre hombre y
mujer (cf. Laudato si’, 155), y el
absoluto respeto de la vida en todas
sus etapas y dimensiones (cf. ibid.,
123; 136).

Sin el reconocimiento de unos limites
éticos naturales insalvables y sin la
actuacion inmediata de aquellos
pilares del desarrollo humano
integral, el ideal de «salvar las
futuras generaciones del flagelo de la
guerra» (Carta de las Naciones
Unidas, Preambulo) y de «promover
el progreso social y un mas elevado


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#136

nivel de vida en una mas amplia
libertad» (ibid.) corre el riesgo de
convertirse en un espejismo
inalcanzable o, peor aun, en palabras
vacias que sirven de excusa para
cualquier abuso y corrupcion, o para
promover una colonizacion
ideoldgica a través de la imposicion
de modelos y estilos de vida
anémalos, extraiios a la identidad de
los pueblos y, en ultimo término,
irresponsables.

La guerra es la negacion de todos los
derechos y una dramatica agresion al
ambiente. Si se quiere un verdadero
desarrollo humano integral para
todos, se debe continuar
incansablemente con la tarea de
evitar la guerra entre las naciones y
los pueblos.

Para tal fin hay que asegurar el
imperio incontestado del derecho y
el infatigable recurso a la
negociacion, a los buenos oficios y al



arbitraje, como propone la Carta de
las Naciones Unidas, verdadera
norma juridica fundamental. La
experiencia de los 70 afios de
existencia de las Naciones Unidas, en
general, y en particular la
experiencia de los primeros 15 afios
del tercer milenio, muestran tanto la
eficacia de la plena aplicacion de las
normas internacionales como la
ineficacia de su incumplimiento. Si
se respeta y aplica la Carta de las
Naciones Unidas con transparencia y
sinceridad, sin segundas intenciones,
como un punto de referencia
obligatorio de justicia y no como un
instrumento para disfrazar
intenciones espurias, se alcanzan
resultados de paz. Cuando, en
cambio, se confunde la norma con un
simple instrumento, para utilizar
cuando resulta favorable y para
eludir cuando no lo es, se abre una
verdadera caja de Pandora de
fuerzas incontrolables, que dafian
gravemente las poblaciones inermes,



el ambiente cultural e incluso el
ambiente bioldgico.

El Preambulo y el primer articulo de
la Carta de las Naciones Unidas
indican los cimientos de la
construccion juridica internacional:
la paz, la solucion pacifica de las
controversias y el desarrollo de
relaciones de amistad entre las
naciones. Contrasta fuertemente con
estas afirmaciones, y las niega en la
practica, la tendencia siempre
presente a la proliferacion de las
armas, especialmente las de
destruccion masiva como pueden ser
las nucleares. Una ética y un derecho
basados en la amenaza de
destruccion mutua -y posiblemente
de toda la humanidad- son
contradictorios y constituyen un
fraude a toda la construccion de las
Naciones Unidas, que pasarian a ser
«Naciones unidas por el miedo y la
desconfianza». Hay que empefiarse
por un mundo sin armas nucleares,



aplicando plenamente el Tratado de
no proliferacion, en la letra y en el
espiritu, hacia una total prohibicion
de estos instrumentos.

El reciente acuerdo sobre la cuestion
nuclear en una region sensible de
Asia y Oriente Medio es una prueba
de las posibilidades de la buena
voluntad politica y del derecho,
ejercitados con sinceridad, paciencia
y constancia. Hago votos para que
este acuerdo sea duradero y eficaz y
dé los frutos deseados con la
colaboracion de todas las partes
implicadas.

En ese sentido, no faltan duras
pruebas de las consecuencias
negativas de las intervenciones
politicas y militares no coordinadas
entre los miembros de la comunidad
internacional. Por eso, aun deseando
no tener la necesidad de hacerlo, no
puedo dejar de reiterar mis repetidos
llamamientos en relacion con la



dolorosa situacion de todo el Oriente
Medio, del norte de Africa y de otros
paises africanos, donde los cristianos,
junto con otros grupos culturales o
étnicos e incluso junto con aquella
parte de los miembros de la religion
mayoritaria que no quiere dejarse
envolver por el odio y la locura, han
sido obligados a ser testigos de la
destruccion de sus lugares de culto,
de su patrimonio cultural y religioso,
de sus casas y haberes y han sido
puestos en la disyuntiva de huir o de
pagar su adhesion al bien y a la paz
con la propia vida o con la
esclavitud.

Estas realidades deben constituir un
serio llamado a un examen de
conciencia de los que estan a cargo
de la conduccion de los asuntos
internacionales. No solo en los casos
de persecucion religiosa o cultural,
sino en cada situacion de conflicto,
como Ucrania, Siria, Irak, en Libia, en
Sudan del Sur y en la region de los



Grandes Lagos, hay rostros concretos
antes que intereses de parte, por
legitimos que sean. En las guerrasy
conflictos hay seres humanos
singulares, hermanos y hermanas
nuestros, hombres y mujeres,
jovenes y ancianos, nifios y nifias,
que lloran, sufren y mueren. Seres
humanos que se convierten en
material de descarte cuando la
actividad consiste solo en enumerar
problemas, estrategias y discusiones.

Como pedia al Secretario General de
las Naciones Unidas en mi carta del 9
de agosto de 2014, «la mas elemental
comprension de la dignidad humana
[obliga] a la comunidad
internacional, en particular a través
de las normas y los mecanismos del
derecho internacional, a hacer todo
lo posible para detener y prevenir
ulteriores violencias sistematicas
contra las minorias étnicas y
religiosas» y para proteger a las
poblaciones inocentes.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html

En esta misma linea quisiera hacer
mencion a otro tipo de conflictividad
no siempre tan explicitada pero que
silenciosamente viene cobrando la
muerte de millones de personas. Otra
clase de guerra que viven muchas de
nuestras sociedades con el fendmeno
del narcotrafico. Una guerra
«asumida» y pobremente combatida.
El narcotrafico por su propia
dinamica va acompafiado de la trata
de personas, del lavado de activos,
del trafico de armas, de la
explotacion infantil y de otras formas
de corrupcion. Corrupcion que ha
penetrado los distintos niveles de la
vida social, politica, militar, artistica
y religiosa, generando, en muchos
casos, una estructura paralela que
pone en riesgo la credibilidad de
nuestras instituciones.

Comencé esta intervencion
recordando las visitas de mis
predecesores. Quisiera ahora que
mis palabras fueran especialmente



como una continuacion de las
palabras finales del discurso de
Pablo VI, pronunciado hace casi
exactamente 50 afios, pero de valor
perenne, cito: «Ha llegado la hora en
que se impone una pausa, un
momento de recogimiento, de
reflexion, casi de oracion: volver a
pensar en nuestro comun origen, en
nuestra historia, en nuestro destino
comun. Nunca, como hoy, [...] ha sido
tan necesaria la conciencia moral del
hombre, porque el peligro no viene
ni del progreso ni de la ciencia, que,
bien utilizados, podran [...] resolver
muchos de los graves problemas que
afligen a la humanidad» (Discurso a
los Representantes de los Estados, 4
de octubre de 1965). Entre otras
cosas, sin duda, la genialidad
humana, bien aplicada, ayudara a
resolver los graves desafios de la
degradacion ecoldgica y de la
exclusiéon. Continuo con Pablo VI: «El
verdadero peligro esta en el hombre,
que dispone de instrumentos cada


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html

vez mas poderosos, capaces de llevar
tanto a la ruina como a las mas altas
conquistas» (ibid.) hasta aqui Pablo
VL.

La casa comun de todos los hombres
debe continuar levantandose sobre
una recta comprension de la
fraternidad universal y sobre el
respeto de la sacralidad de cada vida
humana, de cada hombre y cada
mujer; de los pobres, de los ancianos,
de los nifios, de los enfermos, de los
no nacidos, de los desocupados, de
los abandonados, de los que se
juzgan descartables porque no se los
considera mas que numeros de una u
otra estadistica. La casa comun de
todos los hombres debe también
edificarse sobre la comprension de
una cierta sacralidad de la
naturaleza creada.

Tal comprension y respeto exigen un
grado superior de sabiduria, que
acepte la trascendencia, la de uno


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html

mismo, renuncie a la construccion de
una elite omnipotente, y comprenda
que el sentido pleno de la vida
singular y colectiva se da en el
servicio abnegado de los demas y en
el uso prudente y respetuoso de la
creacion para el bien comun.
Repitiendo las palabras de Pablo VI,
«el edificio de la civilizacion
moderna debe levantarse sobre
principios espirituales, los unicos
capaces no solo de sostenerlo, sino
también de iluminarlo» (ibid.).

El gaucho Martin Fierro, un clasico
de la literatura de mi tierra natal,
canta: «L.os hermanos sean unidos
porque esa es la ley primera. Tengan
union verdadera en cualquier tiempo
que sea, porque si entre ellos pelean,
los devoran los de afuera».

El mundo contemporaneo,
aparentemente conexo, experimenta
una creciente y sostenida
fragmentacion social que pone en


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html

riesgo «todo fundamento de la vida
social» y por lo tanto «termina por
enfrentarnos unos con otros para
preservar los propios

intereses» (Laudato st’, 229).

El tiempo presente nos invita a
privilegiar acciones que generen
dinamismos nuevos en la sociedad
hasta que fructifiquen en
importantes y positivos
acontecimientos historicos
(cf.Evangelii gaudium, 223). No
podemos permitirnos postergar
«algunas agendas» para el futuro. El
futuro nos pide decisiones criticas y
globales de cara a los conflictos
mundiales que aumentan el numero
de excluidos y necesitados.

La loable construccion juridica
internacional de la Organizacion de
las Naciones Unidas y de todas sus
realizaciones, perfeccionable como
cualquier otra obra humana y, al
mismo tiempo, necesaria, puede ser


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

prenda de un futuro seguro y feliz
para las generaciones futuras. Lo
sera si los representantes de los
Estados sabran dejar de lado
intereses sectoriales e ideologias, y
buscar sinceramente el servicio del
bien comun. Pido a Dios
Todopoderoso que asi sea, y les
aseguro mi apoyo, mi oracion vy el
apoyo y las oraciones de todos los
fieles de la Iglesia Catolica, para que
esta Institucion, todos sus Estados
miembros y cada uno de sus
funcionarios, rinda siempre un
servicio eficaz a la humanidad, un
servicio respetuoso de la diversidad
y que sepa potenciar, para el bien
comun, lo mejor de cada pueblo y de
cada ciudadano. Que Dios los
bendiga a todos.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-
organizacion-naciones-unidas-2015-
onu/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-organizacion-naciones-unidas-2015-onu/

	Encuentro con los miembros de la Asamblea General de la Organización de las Naciones Unidas

