
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Mongolia

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostólico
a Mongolia (31 de agosto-4 de
septiembre de 2023).

04/09/2023

El pontífice de 86 años se convierte
en el primero que visita Mongolia.
Un viaje de cinco días muy deseado
por el Papa Francisco cuya prioridad
está en visitar los países donde los
católicos son minoría. Su visita



supone todo un evento no solo para
los cristianos sino también para todo
el país.

Sábado 2 de septiembre

—Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la sala “Ikh Mongol”
del Palacio de Gobierno

—Encuentro con los obispos,
sacerdotes, misioneros, consagrados,
consagradas y agentes pastorales en
la Catedral de San Pedro y San Pablo

Domingo 3 de septiembre

—Encuentro ecuménico e
interreligioso en el Teatro Hun

—Santa Misa en el Steppe Arena

Lunes 4 de septiembre

—Encuentro con los operadores de la
caridad e inauguración de la Casa de
la Misericordia



Sábado 2 de septiembre

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la sala “Ikh
Mongol” del Palacio de Gobierno

Señor Presidente de la República,

señor Presidente del Gran Jural del
Estado,

señor Primer Ministro,

distinguidos miembros del Gobierno
y del Cuerpo diplomático,

ilustres autoridades civiles y
religiosas,

insignes representantes del mundo
de la cultura,

señoras y señores:



Agradezco al señor Presidente la
acogida y las palabras que me ha
dirigido, y saludo de corazón a cada
uno de ustedes. Me siento honrado
de estar aquí, feliz por haber viajado
hasta esta tierra fascinante y vasta,
hasta este pueblo que conoce bien el
significado y el valor del camino. Lo
revelan sus moradas tradicionales,
las ger, hermosísimas casas
itinerantes. Imagino entrar por
primera vez, con respeto y emoción,
en una de estas tiendas circulares
que salpican la majestuosa tierra
mongola, para encontrarme con
ustedes y conocerlos mejor. Aquí
estoy a la puerta, peregrino de la
amistad, llegando de puntillas y con
el corazón alegre, deseoso de
enriquecerme humanamente con
vuestra presencia.

Cuando entramos en la casa de los
amigos es hermoso intercambiar
regalos, acompañándolos con
palabras que evocan los encuentros



anteriores. Y si las relaciones
diplomáticas modernas entre
Mongolia y la Santa Sede son
recientes —este año se celebra el 30
aniversario de la firma de una carta
para reforzar las relaciones
bilaterales—, mucho tiempo antes,
exactamente hace 777 años,
precisamente entre el final de agosto
y el inicio de septiembre de 1246,
fray Juan de Plano Carpini, enviado
papal, visitó a Guyuk, el tercer
emperador mongol, y le presentó al
Gran Kan la carta oficial del Papa
Inocencio IV. Poco después fue
redactada y traducida en varias
lenguas la carta de respuesta,
timbrada con el sello del Gran Kan
en caracteres mongoles
tradicionales. Esta se conserva en la
Biblioteca Vaticana y hoy tengo el
honor de entregarles una copia
auténtica, realizada con las técnicas
más avanzadas para garantizar la
mejor calidad posible. Que este



pueda ser un signo de amistad
antigua que crece y se renueva.

He sabido que, desde la puerta de la 
ger, al alba, los niños en el campo
otean el horizonte para contar las
cabezas de ganado y referir el
número a sus padres. También a
nosotros nos hace bien abrazar con
la mirada el amplio horizonte que
nos rodea, superando las visiones
estrechas y abriéndonos a una
mentalidad amplia, como invitan a
hacer las ger que, nacidas de la
experiencia del nomadismo en la
estepa, se han difundido por un vasto
territorio, siendo un elemento
identificativo de las distintas culturas
vecinas. Los espacios inmensos de
vuestras regiones, desde el desierto
del Gobi a la estepa, desde las
grandes praderas a los bosques de
coníferas, llegando a las cadenas
montañosas de Altái y Jangái, con los
innumerables meandros de cursos de
agua, que vistos desde arriba



parecen decoraciones refinadas
sobre preciosas telas antiguas; todo
esto es un reflejo de la grandeza y la
belleza de todo el planeta, que está
llamado a ser un jardín acogedor.
Vuestra sabiduría, la sabiduría de
vuestro pueblo, sedimentada en
generaciones de ganaderos y
agricultores prudentes, siempre
atentos a no romper los delicados
equilibrios del ecosistema, tiene
mucho que enseñar a quien hoy no
quiere cerrarse en la búsqueda de un
miope interés particular, sino que
desea entregar a la posteridad una
tierra todavía acogedora, una tierra
todavía fecunda. Lo que para
nosotros cristianos es la creación, es
decir, el fruto de un benévolo
designio de Dios, ustedes nos ayudan
a reconocer y a promover con
delicadeza y atención, contrastando
los efectos de la devastación humana
con una cultura del cuidado y de la
previsión, que se refleja en políticas
de ecología responsable. Las ger son



espacios habitacionales que hoy
podrían definirse como inteligentes y
verdes, en cuanto versátiles,
multifuncionales y con un impacto
cero sobre el ambiente. Además, la
visión holística de la tradición
chamánica mongola y el respeto por
todo ser viviente proveniente de la
filosofía budista representa una
contribución válida al compromiso
urgente e impostergable por la tutela
del planeta Tierra.

Las ger, presentes tanto en las zonas
rurales como en los centros urbanos,
testimonian además el precioso
connubio entre la tradición y la
modernidad; en efecto, ellas
acomunan la vida de los ancianos y
los jóvenes, expresando la
continuidad del pueblo mongol, que
desde la antigüedad hasta el presente
ha sabido custodiar las propias
raíces, abriéndose, especialmente en
los últimos decenios, a los grandes
desafíos globales del desarrollo y de



la democracia. Ciertamente, hoy
Mongolia, con su amplia red de
relaciones diplomáticas, su activa
adhesión a las Naciones Unidas, su
compromiso por los derechos
humanos y por la paz, desempeña un
papel significativo en el corazón del
gran continente asiático y en el
escenario internacional. Quisiera
mencionar también vuestra
determinación a detener la
proliferación nuclear y a presentarse
al mundo como un país sin armas
nucleares. Mongolia no es sólo una
nación democrática que lleva
adelante una política exterior
pacífica, sino que se propone realizar
un papel importante para la paz
mundial. Además —otro elemento
propicio que se puede señalar—, la
pena capital ha desaparecido de
vuestro ordenamiento judicial.

Las ger, gracias a su capacidad de
adaptarse a los climas extremos,
consienten vivir en territorios muy



dispares, como ocurrió durante la
conocida epopeya del imperio
mongol, el más grande hasta la fecha
con un territorio unido. Vengo a
Mongolia, entre otras cosas, en un
aniversario importante para ustedes,
los 860 años del nacimiento de
Gengis Kan. Durante siglos, el
abrazar tierras lejanas y muy
distintas puso en evidencia la
excepcional capacidad de vuestros
antepasados de reconocer lo mejor
de los pueblos que componían el
inmenso territorio imperial y de
ponerlas al servicio del desarrollo
común. Esto es un ejemplo que se
debe tomar en cuenta y reproducir
en nuestros días. Quiera el cielo que,
sobre la tierra, devastada por tantos
conflictos, se recreen también hoy, en
el respeto de las leyes
internacionales, las condiciones de
aquello que en un tiempo fue la pax
mongola, es decir, la ausencia de
conflictos. Así como dice vuestro
proverbio: «las nubes pasan, el cielo



permanece», que así pasen las nubes
oscuras de la guerra, que se disipen
por la firme voluntad de una
fraternidad universal en la que las
tensiones se resuelvan sobre la base
del encuentro y del diálogo, y que a
todos se les garanticen los derechos
fundamentales. Aquí, en vuestro
país, rico de historia y de cielo,
imploremos este don de lo alto y
pongámonos manos a la obra para
construir juntos un futuro de paz.

Al entrar en una ger tradicional, la
mirada se eleva hacia el centro, a la
parte más alta, donde hay una
ventana abierta al cielo. Quisiera
subrayar esta actitud fundamental
que vuestra tradición ayuda a
descubrir: el saber dirigir nuestra
mirada hacia lo alto. Alzar los ojos al
cielo —el eterno cielo azul que
ustedes siempre han venerado—
significa permanecer en una actitud
de dócil apertura a las enseñanzas
religiosas. Hay de hecho una



profunda connotación espiritual
entre las fibras de vuestra identidad
cultural y es hermoso que Mongolia
sea un símbolo de libertad religiosa.
En la contemplación de los vastos
horizontes, poco poblados por seres
humanos, se ha afinado en vuestro
pueblo una propensión al aspecto
espiritual, al que se accede
otorgando valor al silencio y a la
interioridad. Ante el solemne
predominio de la tierra que les rodea
con sus innumerables fenómenos
naturales, nace un sentimiento de
asombro, que sugiere humildad y
frugalidad, optar por lo esencial y ser
capaces de desvincularse de todo lo
que no lo es. Pienso en el peligro que
representa el espíritu consumista de
hoy en día, que además de crear
muchas injusticias, lleva a un
individualismo que olvida a los
demás y a las buenas tradiciones
recibidas. Las religiones, por el
contrario, cuando se inspiran en su
patrimonio espiritual original y no



son corrompidas por desviaciones
sectarias, son a todos los efectos
soportes fiables para la construcción
de sociedades sanas y prósperas, en
las que los creyentes no escatiman
esfuerzos con el fin de que la
convivencia civil y los proyectos
políticos estén siempre al servicio del
bien común, representando también
como un freno a la peligrosa
carcoma de la corrupción. Esta
constituye efectivamente una
amenaza seria para el desarrollo de
cualquier grupo humano,
alimentándose de una mentalidad
utilitarista y desaprensiva que
empobrece países enteros. La
corrupción empobrece países
enteros. Es la señal de una mirada
que se aleja del cielo y huye de los
vastos horizontes de la fraternidad,
encerrando a la persona en sí misma
y anteponiendo todo a sus propios
intereses.



En cambio, protagonistas de esa
mirada hacia lo alto y de una visión
amplia fueron muchos de vuestros
antepasados líderes, que
demostraron una excepcional
capacidad de integrar voces y
experiencias distintas, incluso desde
un punto de vista religioso. Una
actitud respetuosa y conciliadora se
reservaba también a las múltiples
tradiciones sagradas, como
atestiguan los distintos lugares de
culto —entre ellos uno cristiano—
tutelados en la antigua capital
Karakórum. Por ello, para ustedes
fue casi natural llegar a la libertad de
pensamiento y de religión,
sancionada en vuestra actual
Constitución; que ha superado la
ideología sin derramamiento de
sangre, la ideología atea que se creía
obligada a extirpar el sentimiento
religioso, considerándolo un freno al
desarrollo. Hoy se reconoce en ese
valor esencial de la armonía y de la
sinergia entre fieles de credos



distintos, que —cada una desde su
punto de vista— contribuyen al
progreso moral y espiritual.

En este sentido, la comunidad
católica mongola está complacida de
seguir dando su contribución. Esta
comenzó a celebrar su fe hace poco
más de treinta años, precisamente
dentro de una ger, e incluso la
catedral actual, que se encuentra en
esta gran ciudad, evoca su forma.
Son signos del deseo de compartir la
propia obra con el pueblo mongol,
que es su pueblo, en espíritu de
servicio responsable y fraterno. Por
tanto, estoy contento de que la
comunidad católica, aun siendo
pequeña y discreta, participe con
entusiasmo y compromiso en el
camino de crecimiento del país,
difundiendo la cultura de la
solidaridad, la cultura del respeto
por todos y la cultura del diálogo
interreligioso, y entregándose a la
causa de la justicia, la paz y la



armonía social. Deseo que, gracias a
una legislación con amplitud de
miras y atenta a las exigencias
concretas, los católicos locales,
ayudados por hombres y mujeres
consagrados necesariamente
provenientes en su mayoría de otros
países, no tengan dificultad para
poder ofrecer siempre a Mongolia su
contribución humana y espiritual, en
beneficio de este pueblo. A este
respecto, las tratativas en curso para
estipular un acuerdo bilateral entre
Mongolia y la Santa Sede
representan un canal importante
para alcanzar las condiciones básicas
para el desarrollo de las actividades
ordinarias en las que está
comprometida la Iglesia católica.
Entre ellas, además de la dimensión
más propiamente religiosa del culto,
destacan las numerosas iniciativas
de desarrollo humano integral,
articuladas también en los sectores
de la educación, la sanidad, la
asistencia, la investigación y la



promoción cultural. Estas dan
testimonio del espíritu humilde, del
espíritu fraterno y solidario del
Evangelio de Jesús, el único camino
que los católicos están llamados a
recorrer en el itinerario que
comparten con todos los pueblos.

El lema elegido para este Viaje es
"Esperar juntos", y expresa
precisamente la potencialidad
inherente al caminar con los demás,
en el respeto recíproco y en la
sinergia por el bien común. La Iglesia
católica, institución antigua y
difundida en casi todos los países, es
testigo de una tradición espiritual, de
una tradición noble y fecunda, que
ha contribuido al desarrollo de
naciones enteras en muchos campos
de la vida del hombre, desde la
ciencia a la literatura, desde el arte a
la política. Estoy seguro que también
los católicos mongoles están y
estarán dispuestos a dar su propia
contribución a una sociedad



próspera y segura, en diálogo y
colaboración con todos los que
habitan en esta tierra grande besada
por el cielo.

«Sé como el cielo». Con estas
palabras, un famoso poeta invitaba a
trascender la caducidad de los
altibajos terrenos, imitando la
magnanimidad inspirada
precisamente por el inmenso y terso
cielo azul que se contempla en
Mongolia. También nosotros, hoy,
peregrinos y huéspedes en este país
que tanto puede ofrecer al mundo,
deseamos responder a esta
invitación, traduciéndola en signos
concretos de compasión, diálogo y
planificación común. Que los
distintos miembros de la sociedad
mongola, aquí representados,
puedan seguir ofreciendo al mundo
la belleza y la nobleza de un pueblo
único. Que, como vuestra escritura,
puedan permanecer "en pie" y
levantar a tantos que sufren a su



alrededor, recordando a todos la
dignidad de cada ser humano,
llamado a habitar la casa terrena
abrazando el cielo. Bayarlalaa!
[¡Gracias!]

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, misioneros,
consagrados, consagradas y
agentes pastorales en la Catedral
de San Pedro y San Pablo

Queridos hermanos y hermanas:
¡Buenas tardes!

Gracias, Excelencia, por sus palabras,
gracias sor Salvia, don Peter
Sanjaajav y Rufina por sus
testimonios, gracias a todos ustedes
por su presencia y por su fe. Estoy
feliz de encontrarme con ustedes. La
alegría del Evangelio es el motivo
que ha impulsado a todos ustedes,
hombres y mujeres consagrados en
la vida religiosa o en el ministerio
ordenado, a estar aquí y a dedicarse,
junto a las hermanas y a los



hermanos laicos, al Señor y a los
demás. Bendigo a Dios por esto y lo
hago a través de una hermosa
oración de alabanza tomada del
Salmo 34, en el que me inspiro para
compartir algunos pensamientos con
ustedes. Dice así: «¡Gusten y vean
qué bueno es el Señor!» (v. 9).

Gustar y ver, porque la alegría y la
bondad del Señor no son algo
pasajero, sino que permanecen
dentro, dan gusto a la vida y
permiten ver las cosas de un modo
nuevo; como nos has dicho tú,
Rufina, en tu hermoso testimonio.
Ante todo, quisiera saborear el gusto
de la fe en esta tierra haciendo
memoria de historias y de rostros, de
vidas gastadas por el Evangelio. 
Gastar la vida por el Evangelio: es
una bella definición de la vocación
misionera del cristiano, y en
particular del modo en que los
cristianos viven esa vocación aquí.



Gastar la propia vida por el
Evangelio.

Recuerdo entonces al obispo
Wenceslao Selga Padilla, primer
Prefecto apostólico, pionero de la
fase contemporánea de la Iglesia en
Mongolia y constructor de esta
catedral. Aquí, sin embargo, la fe no
se remonta sólo a los años noventa
del siglo pasado, sino que tiene raíces
muy antiguas. A las experiencias del
primer milenio, marcadas por el
movimiento evangelizador de la
tradición siriaca que se difundió a lo
largo de la ruta de la seda, siguió un
considerable compromiso misionero.
¿Cómo no recordar las misiones
diplomáticas del siglo XIII, incluso el
celo apostólico manifestado por el
nombramiento, entorno al año 1310,
de Juan de Montecorvino como
primer obispo de Janbalic y, por
tanto, responsable de toda esta
amplia región del mundo bajo la
dinastía mongol Yuan? Fue



precisamente él quien realizó la
primera traducción en mongol del
libro de los Salmos y del Nuevo
Testamento. Pues bien, esta gran
historia de pasión por el Evangelio se
retomó de manera extraordinaria en
1992 con la llegada de los primeros
misioneros de la Congregación del
Inmaculado Corazón de María, a los
que se unieron representantes de
otros institutos, clero diocesano y
voluntarios laicos. Entre todos
quisiera recordar al activo y celoso
Padre Stephano Kim Seong-hyeon. Y
también hagamos memoria de tantos
fieles servidores del Evangelio en
Mongolia, que están aquí con
nosotros ahora y que, después de
haber gastado su vida por Cristo, ven
y gustan las maravillas que su
bondad sigue realizando en ustedes y
a través de ustedes. Gracias.

Pero, ¿por qué gastar la vida por el
Evangelio? Es una pregunta que les
hago. Como decía Rufina, la vida



cristiana avanza haciéndose
preguntas, como los niños que
siempre preguntan algo nuevo,
porque no son capaces de entenderlo
todo en la edad de los porqués. Y en
la vida cristiana nos acercamos al
Señor y siempre le hacemos
preguntas para entenderlo mejor,
para entender mejor su mensaje.
Gastar la vida por el Evangelio
porque se ha gustado ese Dios que se
hizo visible, tangible, perceptible en
Jesús (cf. Sal 34). Sí, es Él la buena
noticia destinada a todos los pueblos,
el anuncio que la Iglesia no puede
dejar de llevar, encarnándolo en la
vida y "susurrándolo" al corazón de
cada individuo y de cada cultura.
Muchas veces, el lenguaje de Dios es
un susurro lento, que toma su
tiempo; Él habla así. Esta experiencia
del amor de Dios en Cristo es pura
luz que transfigura el rostro y lo hace
a su vez resplandeciente. Hermanos
y hermanas, la vida cristiana nace de
la contemplación de este rostro, es



una cuestión de amor, de encuentro
cotidiano con el Señor en la Palabra y
en el Pan de vida, en el rostro de los
demás, en los necesitados, donde
Cristo está presente. Eso nos lo has
recordado tú, sor Salvia, con tu
testimonio, ¡gracias! Hace más de
veinte años que tú estás aquí y has
aprendido a dialogar con este pueblo,
gracias.

En estos treinta y un años de
presencia en Mongolia, ustedes,
queridos sacerdotes, consagrados,
consagradas y agentes pastorales,
han dado vida a una múltiple
variedad de iniciativas caritativas
que absorben la mayor parte de sus
energías y reflejan el rostro
misericordioso de Cristo buen
samaritano. Es como su tarjeta de
presentación, que les ha granjeado
respeto y estima por los muchos
beneficios que han aportado en
infinidad de campos diferentes;
desde la asistencia hasta la



educación, pasando por la atención
sanitaria y la promoción cultural. Los
animo a proseguir en este camino
fecundo y benéfico para el amado
pueblo mongol. Gestos de amor y
gestos de caridad.

Al mismo tiempo, los invito a que 
gusten y vean al Señor —gusten y
vean al Señor—, los invito a que
vuelvan una y otra vez a aquella
primera mirada de la que surgió
todo. Sin esto, las fuerzas van
menguando y el compromiso
pastoral corre el riesgo de quedar en
una estéril prestación de servicios,
en un sucederse de tareas que se
deben hacer, pero que terminan por
no trasmitir nada más que cansancio
y frustración. Sin embargo,
permaneciendo en contacto con el
rostro de Cristo, buscándolo en las
Escrituras y contemplándolo en
silenciosa adoración —en silenciosa
adoración— ante el sagrario, lo
reconocerán en el rostro de aquellos



a quienes sirven y se sentirán
transportados por una íntima
alegría, que incluso en las
dificultades deja paz en el corazón.
Esto es lo que necesitamos —hoy y
siempre—, no personas ocupadas y
distraídas que llevan adelante
proyectos, quizás con el riesgo de
parecer amargadas a causa de una
vida que no es ciertamente fácil, no.
El cristiano es aquel que es capaz de
adorar, adorar en silencio. Y después
de esta adoración brota la actividad.
Pero no olviden la adoración.
Nosotros hemos perdido un poco el
sentido de la adoración en esta época
del pragmatismo. No se olviden de
adorar y, desde la adoración, hagan
las cosas. Es necesario volver a la
fuente, al rostro de Jesús, a gustar de
su presencia; es Él nuestro tesoro (cf. 
Mt 13,44), la perla preciosa por la
cual vale la pena gastar todo (cf. Mt
13,45-46). Los hermanos y las
hermanas de Mongolia, que tienen
un noble sentido de lo sagrado y —



como es típico en el continente
asiático— una amplia y acrisolada
historia religiosa, esperan de ustedes
este testimonio, y saben reconocer su
autenticidad. Es un testimonio que
ustedes deben dar, porque el
Evangelio no crece haciendo
proselitismo, el Evangelio crece
dando testimonio.

El Señor Jesús, cuando envió a los
suyos en el mundo, no los mandó a
difundir un pensamiento político,
sino a testimoniar con la vida la
novedad de la relación con su Padre,
para que fuese "Padre nuestro" (cf. Jn
20,17), activando de esa manera una
concreta fraternidad con cada
pueblo. La Iglesia que nace de este
mandato es una Iglesia pobre, que se
apoya sólo sobre una fe genuina,
sobre la inerme y desarmante
potencia del Resucitado, capaz de
aliviar los sufrimientos de la
humanidad herida. Es por eso que
los gobiernos y las instituciones



seculares no tienen nada que temer
de la acción evangelizadora de la
Iglesia, porque no tiene ninguna
agenda política que sacar adelante,
sino que sólo conoce la fuerza
humilde de la gracia de Dios y de una
Palabra de misericordia y de verdad,
capaz de promover el bien de todos.

Para llevar a cabo esta misión, Cristo
ha dado a su Iglesia una estructura
que recuerda la armonía que hay
entre los distintos miembros del
cuerpo humano. Él es la cabeza, es
decir, la mente que sigue guiándola,
infundiendo en el Cuerpo, o sea, en
nosotros, su mismo Espíritu, que
actúa sobre todo en esos signos de
vida nueva que son los sacramentos.
Para garantizar la autenticidad y la
eficacia, ha instituido el orden
sacerdotal, marcado por una íntima
unión con Él, con Él que es el buen
Pastor que da la vida por su rebaño.
También tú, don Peter, has sido
llamado para esta misión, gracias por



haber compartido tu experiencia con
nosotros. De ese modo también el
santo Pueblo de Dios que peregrina
en Mongolia posee la plenitud de los
dones espirituales. Y en esta
perspectiva los invito a ver en el
obispo no un manager, sino la
imagen viva de Cristo buen Pastor
que reúne y guía a su pueblo; un
discípulo colmado del carisma
apostólico para que edifique vuestra
fraternidad en Cristo y la radique
cada vez más en esta nación con una
noble identidad cultural. Además, el
hecho de que vuestro obispo sea
Cardenal añade una ulterior
expresión de cercanía: todos ustedes,
lejanos sólo físicamente, están muy
cerca del corazón de Pedro; y toda la
Iglesia está cerca de ustedes, de
vuestra comunidad, que es
verdaderamente católica, es decir,
universal, pues atrae hacia Mongolia
la simpatía de muchos hermanos y
hermanas esparcidos por el mundo,
en una gran comunión eclesial.



Y subrayo esta palabra: comunión. La
Iglesia no se comprende en base a un
criterio puramente funcional; no, la
Iglesia no es una empresa funcional,
la Iglesia no crece haciendo
proselitismo, como ya he dicho. La
Iglesia es algo distinto. La palabra
"comunión" nos explica bien qué es
la Iglesia. En este cuerpo de la Iglesia,
el obispo no hace de moderador de
distintos miembros basándose tal vez
en el principio de la mayoría, sino en
virtud de un principio espiritual, por
el cual Jesús mismo se hace presente
en la persona del obispo para
asegurar la comunión de su Cuerpo
místico. En otras palabras, la unidad
de la Iglesia no es una cuestión de
orden y de respeto, ni siquiera una
buena estrategia para "hacer
amigos", es una cuestión de fe y de
amor al Señor, es fidelidad a Él. Por
eso es importante que todos los
componentes eclesiales se aglutinen
alrededor del obispo, que representa
a Cristo vivo en medio de su Pueblo,



construyendo esa comunión sinodal
que ya es anuncio y que tanto ayuda
a inculturar la fe.

Queridos misioneros y misioneras,
gusten y vean el don que son ustedes,
gusten y vean la belleza de darse
totalmente a Cristo que los ha
llamado a testimoniar su amor
precisamente aquí en Mongolia.
Sigan haciéndolo cultivando la
comunión. Llévenlo a cabo en la
sencillez de una vida sobria, a
imitación del Señor, que entró en
Jerusalén sobre un mulo y que se
despojó incluso de sus vestiduras en
la cruz. Estén siempre cerca de la
gente, con esa cercanía que es la
actitud de Dios: Dios es cercano,
compasivo y tierno —cercanía,
compasión y ternura—. Sean así con
la gente, atendiéndolos
personalmente, aprendiendo la
lengua, respetando y amando su
cultura, no dejándose tentar por las
seguridades mundanas, sino



permaneciendo firmes en el
Evangelio a través de una ejemplar
rectitud de vida espiritual y moral.
Sencillez y cercanía, sin cansarse de
llevar a Jesús los rostros y las
historias que encuentran, los
problemas y las preocupaciones,
gastando tiempo en la oración
cotidiana, que les permitirá
mantenerse en pie ante el cansancio
del servicio y alcanzar del «Dios de
todo consuelo» (2 Co 1,3) la
esperanza que hemos de llevar a los
corazones de cuantos sufren.

Hermanos y hermanas, cerca del
Señor se refuerza en nosotros una
certeza, como nos revela
nuevamente el Salmo 34: «Nada
faltará a los que lo temen […]. Los
que buscan al Señor no carecen de
nada» (vv. 10-11). Es cierto que los
desequilibrios y las contradicciones
de la vida afectan también a los
creyentes, y que los evangelizadores
no están dispensados de esa carga de



inquietud que pertenece a la
condición humana. El salmista no
teme hablar de la malicia y de los
malhechores, pero recuerda que el
Señor, ante el grito de los humildes,
«los libra de todas sus angustias»,
porque «está cerca del que sufre y
salva a los que están abatidos» (vv.
18-19). Por esto, la Iglesia se presenta
ante el mundo como una voz
solidaria con todos los pobres y los
necesitados, no calla ante las
injusticias y con mansedumbre se
compromete a promover la dignidad
de cada ser humano.

Queridos amigos, en este camino de
discípulos misioneros ustedes tienen
un pilar seguro, nuestra Madre
celestial, que —me ha gustado mucho
descubrirlo— ha querido darles un
signo tangible de su presencia
discreta y premurosa dejando que se
encontrase una imagen suya en un
vertedero. En un lugar de desechos
ha aparecido esta hermosa estatua



de la Inmaculada. Ella, sin mancha,
inmune al pecado, ha querido
hacerse cercana hasta el punto de ser
confundida con los deshechos de la
sociedad, de forma que de la
suciedad de la basura ha surgido la
pureza de la Santa Madre de Dios, la
Madre del Cielo. He conocido una
interesante tradición mongola de la 
suun dalai ijii, la mamá del corazón
grande como un océano de leche. Si
en la narración de la Historia secreta
de los mongoles, una luz que
desciende a través de la abertura
superior de la ger fecunda la mítica
reina Alan Qo’a, así también ustedes
pueden contemplar en la maternidad
de la Virgen María la acción de la luz
divina, que desde lo alto acompaña
cada día los pasos de vuestra Iglesia.

Alzando la mirada a María, serán
fortalecidos, viendo que la pequeñez
no es un problema, sino una
respuesta. Sí, Dios ama la pequeñez y
le gusta hacer obras grandes a través



de la pequeñez, como atestigua
María (cf. Lc 1,48-49). Hermanos,
hermanas, no tengan miedo de los
números reducidos, de los éxitos que
no llegan, de la relevancia que no
aparece. No es este el camino de
Dios. Miremos a María, que en su
pequeñez es más grande que el cielo,
porque ha acogido a Aquel que ni el
cielo ni lo más alto del cielo puede
contener (cf. 1 Re 8,27). Hermanos y
hermanas, encomendémonos a ella,
pidiendo un celo renovado, un amor
ardiente que no se cansa de
testimoniar el Evangelio con alegría.
Y sigan adelante, con valentía, no se
cansen de avanzar. Muchas gracias
por vuestro testimonio. Él, el Señor,
los ha elegido y cree en ustedes, yo
estoy con ustedes, y con todo el
corazón les digo: gracias, gracias por
vuestro testimonio, gracias por
vuestra vida gastada por el
Evangelio. Continúen así, constantes
en la oración, continúen creativos en
la caridad, continúen firmes en la



comunión, alegres y mansos en todo
y con todos. Los bendigo de corazón
y los recuerdo. Y ustedes, por favor,
no se olviden de rezar por mí.
Gracias.

Domingo 3 de septiembre

Encuentro ecuménico e
interreligioso en el Teatro Hun

¡Buenos días a todos ustedes,
queridos hermanos y hermanas!

Permítanme que me dirija a ustedes
así, como un hermano en la fe de los
creyentes en Cristo y como hermano
de todos ustedes, en nombre de la
común búsqueda religiosa y de la
pertenencia a la misma humanidad.
La humanidad, en su anhelo
religioso, puede ser parangonada a
una comunidad de peregrinos que
camina en la tierra con la mirada
puesta en el cielo. A este propósito, es
significativo lo que un creyente,
venido de lejos, afirmó de Mongolia,



escribiendo que viajó por ella “sin
ver nada más que el cielo y la
tierra” (cf. GUILLERMO DE
RUBRUQUIS, Viaje por el Imperio
mongol, XIII/3). En efecto, el cielo de
aquí, tan claro y azul como es, abraza
esta tierra vasta e imponente,
evocando las dos dimensiones
fundamentales de la vida humana: la
terrena, formada por las relaciones
con los demás, y la celeste,
constituida por la búsqueda del Otro,
que nos trasciende. En definitiva,
Mongolia nos recuerda la necesidad
que tenemos todos nosotros,
peregrinos y viajeros, de elevar la
mirada hacia lo alto para encontrar
la ruta del camino en la tierra.

Por eso me alegra estar con ustedes
en este importante momento de
encuentro. Agradezco vivamente a
cada uno y cada una de ustedes por
su presencia aquí y por las diferentes
intervenciones que han enriquecido
la reflexión común. El hecho de estar



juntos en el mismo lugar ya es un
mensaje. Las tradiciones religiosas,
en su originalidad y diversidad,
comportan un formidable potencial
de bien al servicio de la sociedad. Si
quien tiene la responsabilidad de las
naciones eligiera el camino del
encuentro y del diálogo con los
demás, contribuiría de manera
determinante a poner fin a los
conflictos que siguen causando
sufrimiento a tantos pueblos.

Quien nos ofrece hoy la oportunidad
de estar juntos para conocernos y
enriquecernos mutuamente es el
amado pueblo mongol, que puede
presumir de una historia de
convivencia entre representantes de
diversas tradiciones religiosas. Es
hermoso recordar la virtuosa
experiencia de la antigua capital
imperial Karakórum, donde se
albergaban lugares de culto
pertenecientes a diferentes “credos”,
que daban testimonio de una



armonía admirable. Armonía:
quisiera subrayar esta palabra de
sabor típicamente asiático. Esta se
refiere a la relación particular que se
crea entre realidades diferentes, sin
superponerlas ni homologarlas, sino
respetando las diferencias y en
beneficio de la convivencia. Me
pregunto: ¿quién, con más razón que
los creyentes, está llamado a trabajar
por la armonía de todos?

Hermanos, hermanas, por el modo
en que logremos la armonía con los
demás peregrinos sobre la tierra y en
la forma que consigamos transmitir
armonía, allí donde vivimos, se mide
el valor social de nuestra
religiosidad. Cada vida humana, en
efecto, y con mayor razón cada
religión, tiene que “medirse” en base
al altruismo; no a un altruismo
abstracto, sino concreto, que se
traduzca en la búsqueda del otro y en
la colaboración generosa con el otro,
porque «el sabio se regocija dando.



Él alcanzará la felicidad en esta
tierra» (El Dhammapada: El Sendero
de la Realización Interior, Buenos
Aires 2022, 80; cf. las palabras de
Jesús referidas en Hch 20,35). Una
oración, inspirada en san Francisco
de Asís, recita: “Donde haya odio, que
lleve yo el amor. Donde haya ofensa,
que lleve yo el perdón. Donde haya
discordia, que lleve yo la unión”. El
altruismo construye armonía y
donde hay armonía hay
entendimiento, prosperidad, belleza.
Más aún, armonía es quizás el
sinónimo más apropiado de belleza.
Por el contrario, la cerrazón, la
imposición unilateral, el
fundamentalismo y la coerción
ideológica arruinan la fraternidad,
alimentan tensiones y ponen en
peligro la paz. La belleza de la vida
es fruto de la armonía; es
comunitaria, se acrecienta con la
amabilidad, con la escucha y con la
humildad. Y puede comprenderla el
corazón puro, porque “la verdadera



belleza, después de todo, reside en la
pureza del corazón” (cf. M.K.
GANDHI, Il mio credo, il mio
pensiero, Roma 2019, 94).

Las religiones están llamadas a
ofrecer al mundo esta armonía, que
el progreso técnico por sí solo no
puede dar, porque, apuntando sólo a
la dimensión terrena y horizontal del
hombre, corre el riesgo de olvidar el
cielo para el cual hemos sido
creados. Hermanos y hermanas, hoy
estamos aquí juntos como humildes
herederos de antiguas escuelas de
sabiduría. Al reunirnos hoy, nos
comprometemos a compartir todo
ese bien que hemos recibido, para
enriquecer a una humanidad que, en
su caminar, a menudo se encuentra
desorientada por miopes búsquedas
de lucro y bienestar; y a menudo
también es incapaz de volver a
encontrar el hilo conductor.
Volviendo así su mirada sólo a
intereses terrenos, acaba arruinando



la misma tierra, confundiendo el
progreso con el retroceso, como lo
muestran tantas injusticias, tantos
conflictos, tantas devastaciones
ambientales, tantas persecuciones,
tanto descarte de la vida humana.

Asia tiene muchísimo que ofrecer en
ese sentido, y Mongolia, que se
encuentra en el corazón de este
continente, custodia un gran
patrimonio de sabiduría, que las
religiones que aquí se difundieron
han contribuido a crear, y que
quisiera invitar a todos a redescubrir
y valorar. Me limito a citar, aunque
sin profundizarlos, diez aspectos de
este patrimonio sapiencial, diez
aspectos. La buena relación con la
tradición, no obstante las tentaciones
del consumismo; el respeto por los
ancianos y los antepasados. ¡Cuánta
necesidad tenemos de una alianza
generacional entre ellos y los más
jóvenes! Diálogo entre abuelos y
nietos. Y, además, el cuidado por el



ambiente, nuestra casa común, otra
necesidad tremendamente actual.
Estamos en peligro, eh. Y también el
valor del silencio y de la vida
interior, antídoto espiritual para
tantos males del mundo actual. Por
tanto, un sano sentido de frugalidad;
el valor de la acogida; la capacidad
de resistir al apego a las cosas; la
solidaridad, que nace de la cultura de
los vínculos entre las personas; el
aprecio por la sencillez. Y, por
último, un cierto pragmatismo
existencial, que tiende a buscar con
tenacidad el bien del individuo y de
la comunidad. Estos diez son algunos
elementos del patrimonio de
sabiduría que este país puede ofrecer
al mundo.

A propósito de sus costumbres, he
hablado ya de cómo, al prepararme
para este viaje, me han fascinado las
viviendas tradicionales con las que el
pueblo mongol revela una sabiduría
sedimentada a través de milenios de



historia. La ger constituye, en efecto,
un espacio humano. En su interior se
desarrolla la vida de la familia, es
lugar de convivencia amistosa, de
encuentro y de diálogo en el que, aun
cuando ya fuesen muchos, se sabe
hacer espacio para alguien más. Y,
además, es un punto de referencia
concreto, fácilmente identificable en
las inmensas extensiones del
territorio mongol; es también motivo
de esperanza para el que ha perdido
el camino. Si hay una ger, hay vida.
Se la encuentra siempre abierta,
preparada para acoger al amigo,
pero también al viajero e incluso al
extranjero, para ofrecerles un té
caliente que permita recobrar
fuerzas en el frío invierno o una
fresca leche fermentada que alivie
las calurosas jornadas veraniegas.
Esta es también la experiencia de los
misioneros católicos, provenientes de
otros países, que aquí son recibidos
como peregrinos y huéspedes, y que
entran con prudente tacto en este



mundo cultural para ofrecer el
humilde testimonio del Evangelio de
Jesucristo.

Aún más, junto al espacio humano, la
ger evoca la esencial apertura a lo
divino. La dimensión espiritual de
esta morada está representada por
su apertura hacia lo alto, en donde se
encuentra un solo punto desde el que
entra la luz, formado por una
claraboya segmentada. De ese modo,
el interior se vuelve un gran reloj
solar, donde se suceden luces y
sombras, marcando las horas del día
y de la noche. Hay una hermosa
enseñanza en este aspecto: el sentido
del tiempo que pasa proviene de lo
alto, no del mero devenir de las
actividades terrenas. Además, en
ciertos momentos del año, el rayo
que penetra de lo alto ilumina el
altar familiar, recordando el
primado de la vida espiritual. De esa
manera, la convivencia humana que
se realiza en el espacio circular



remite constantemente a su vocación
vertical, trascendente, espiritual.

La humanidad reconciliada y
próspera, que como representantes
de diferentes religiones ayudamos a
promover, está representada
simbólicamente por ese estar juntos,
armonioso y abierto a lo
trascendente, donde el compromiso
por la justicia y la paz encuentran su
inspiración y su fundamento en la
relación con lo divino. Aquí, queridos
hermanos y hermanas, nuestra
responsabilidad es grande,
especialmente en esta hora de la
historia, porque nuestro
comportamiento está llamado a
confirmar con obras las enseñanzas
que profesamos; de tal modo que no
puede contradecirlas, convirtiéndose
en motivo de escándalo. Que no
haya, por tanto, ninguna confusión
entre credo y violencia, entre
sacralidad e imposición, entre
camino religioso y sectarismo. Que la



memoria de los sufrimientos
padecidos en el pasado —pienso
sobre todo en las comunidades
budistas— nos dé la fuerza para
transformar las heridas sombrías en
fuentes de luz, la ignorancia de la
violencia en sabiduría de vida, el mal
que arruina en bien que construye.
Que así sea para nosotros, discípulos
entusiastas de los respectivos
maestros espirituales y servidores
conscientes de sus enseñanzas,
dispuestos a ofrecer su belleza a
cuantos acompañamos, como
amigables compañeros de camino. Sí,
porque en las sociedades pluralistas
que creen en los valores
democráticos, como Mongolia, cada
institución religiosa, reconocida
normativamente por la autoridad
civil, tiene el deber y, en primer
lugar, el derecho de ofrecer aquello
que es y aquello que cree, respetando
la conciencia de los otros y teniendo
como fin el mayor bien de todos.



En ese sentido, quiero confirmarles
que la Iglesia católica desea caminar
así, creyendo firmemente en el
diálogo ecuménico, interreligioso y
cultural. Su fe se funda en el diálogo
eterno entre Dios y la humanidad,
encarnado en la persona de
Jesucristo. Con humildad y con el
espíritu de servicio que animó la
vida del Maestro, que no vino al
mundo «para ser servido, sino para
servir» (Mc 10,45), la Iglesia ofrece a
cada persona y cultura el tesoro que
ha recibido, permaneciendo en
actitud de apertura y escucha de
cuanto las otras tradiciones religiosas
tienen para ofrecer. El diálogo, en
efecto, no es antitético al anuncio;
porque no elimina las diferencias,
sino que ayuda a comprenderlas, las
preserva en su originalidad y las
hace capaces de confrontarse en pos
de un enriquecimiento franco y
recíproco. Así, en la humanidad
bendecida por el Cielo, se puede
encontrar la clave para caminar en la



tierra. Hermanos y hermanas,
tenemos un origen común, que
confiere la misma dignidad a todos, y
un camino compartido, que sólo
podemos recorrer juntos, viviendo
bajo el mismo cielo que nos cobija y
nos ilumina.

Hermanos y hermanas, encontrarnos
hoy aquí es un signo de que esperar
es posible. En un mundo lastimado
por luchas y discordias, eso podría
parecer utópico; sin embargo, los
proyectos más grandes comienzan en
lo escondido, con dimensiones casi
imperceptibles. El gran árbol nace de
la semilla pequeña, oculta bajo la
tierra. Y “el perfume de las flores no
viaja contra el viento, pero sí lo hace
la fragancia de la virtud. Quien es
virtuoso perfuma todas las regiones
de la tierra con su bondad” (cf. El
Dhammapada, 40). Hagamos florecer
esta certeza, porque nuestro esfuerzo
común para dialogar y construir un
mundo mejor no son vanos.



Cultivemos la esperanza. Como dijo
un filósofo: «Cada cual fue grande
según el objeto de su esperanza: uno
fue grande en la que atiende a lo
posible; otro en la de las cosas
eternas; pero el más grande de todos
fue quien esperó lo imposible» (S.A.
KIERKEGAARD, Temor y temblor,
Buenos Aires 1958, 12). Que las
oraciones que elevamos al cielo y la
fraternidad que vivimos en la tierra
alimenten la esperanza; que sean el
testimonio sencillo y creíble de
nuestra religiosidad, de nuestro
caminar juntos con la mirada
elevada hacia lo alto, de nuestro
habitar este mundo en armonía —no
lo olvidemos, no olvidemos esta
palabra, armonía—, como peregrinos
llamados a proteger el ambiente
hogareño, para todos. Gracias.

Santa Misa en el Steppe Arena

Con las palabras del Salmo hemos
rezado: «Oh Dios, […] mi alma tiene



sed de ti, por ti suspira mi carne
como tierra sedienta, reseca y sin
agua» (Sal 63,2). Esta estupenda
invocación acompaña el viaje de
nuestra vida, en medio de los
desiertos que estamos llamados a
atravesar. Y es precisamente en esa
tierra árida donde llega hasta
nosotros la buena noticia. En nuestro
camino no estamos solos; nuestras
sequedades no tienen el poder de
hacer estéril para siempre nuestra
vida; el grito de nuestra sed no
permanece sin respuesta. Dios Padre
ha enviado a su Hijo para darnos el
agua viva del Espíritu Santo que
apague la sed de nuestra alma (cf. Jn
4,10). Y Jesús —lo hemos escuchado
hace un momento en el Evangelio—
nos muestra el camino para apagar
nuestra sed: es el camino del amor,
que Él ha recorrido hasta el final,
hasta la cruz, desde la cual nos llama
a seguirlo "perdiendo la vida para
encontrarla" nuevamente (cf. Mt
16,24-25).



Detengámonos juntos en estos dos
aspectos: la sed que nos habita y el
amor que apaga la sed.

Ante todo, estamos llamados a
reconocer la sed que nos habita. El
salmista grita a Dios la propia aridez
porque su vida se asemeja a un
desierto. Sus palabras tienen una
resonancia particular en una tierra
como Mongolia; un territorio
inmenso, rico de historia, y una
tierra rebosante de cultura, pero
marcado también por la aridez de la
estepa y del desierto. Muchos de
ustedes están acostumbrados a la
belleza y a la fatiga de tener que
caminar, una acción que evoca un
aspecto esencial de la espiritualidad
bíblica, representado por la figura de
Abrahán y, más en general, algo
distintivo del pueblo de Israel y de
cada discípulo del Señor. Todos,
todos nosotros, en efecto, somos
"nómadas de Dios", peregrinos en
búsqueda de la felicidad, caminantes



sedientos de amor. El desierto
evocado por el salmista se refiere,
entonces, a nuestra vida; somos
nosotros esa tierra árida que tiene
sed de un agua límpida, de un agua
que apaga la sed profundamente. Es
nuestro corazón el que desea
descubrir el secreto de la verdadera
alegría, la que incluso en medio de
las sequedades existenciales, puede
acompañarnos y sostenernos. Sí,
arrastramos una sed inextinguible de
felicidad, buscamos un significado y
un sentido para nuestra vida, una
motivación para las actividades que
llevamos a cabo cada día; y sobre
todo estamos sedientos de amor,
porque sólo el amor apaga
verdaderamente nuestra sed, nos
hace estar bien —el amor nos hace
estar bien—, nos abre a la confianza
haciéndonos saborear la belleza de la
vida. Queridos hermanos y
hermanas, la fe cristiana responde a
esta sed; la toma en serio; no la
descarta, no intenta aplacarla con



paliativos o sustitutos. Porque en
esta sed está nuestro gran misterio;
esta sed nos abre al Dios vivo, al Dios
amor que viene a nuestro encuentro
para hacernos hijos suyos y
hermanos y hermanas entre
nosotros.

Y llegamos así al segundo aspecto: el
amor que apaga la sed. El primero
era nuestra sed, existencial,
profunda, y ahora reflexionamos
sobre el amor que apaga nuestra sed.
Este es el contenido de la fe cristiana:
Dios, que es amor, en su Hijo Jesús se
ha hecho cercano a ti, a mí, a todos
nosotros. Él desea compartir tu vida,
tus trabajos, tus sueños, tu sed de
felicidad. Es verdad, a veces nos
sentimos como una tierra sedienta,
reseca y sin agua, pero también es
verdad que Dios se hace cargo de
nosotros y nos ofrece el agua límpida
que apaga la sed, el agua viva del
Espíritu que, brotando en nosotros,
nos renueva y nos libra del peligro



de la sequedad. Esta agua nos la da
Jesús. Como afirma san Agustín, «si
nos reconocemos como sedientos, nos
reconoceremos también como 
quienes beben» (Comentarios a los
Salmos, 62,3). Efectivamente, si
tantas veces en nuestra vida
experimentamos el desierto, la
soledad, el cansancio, la esterilidad,
no debemos olvidar esto: «Pero a fin
de que no desfallezcamos en este
desierto —añade san Agustín—, Dios
nos envió el rocío de su Palabra […],
[para] que de tal manera sintamos
sed, que podamos beber […]. Dios se
ha compadecido de nosotros, y nos
ha abierto un camino en el desierto:
el mismo Señor nuestro Jesucristo —
Él es el camino en desierto de la vida
—; y nos ha brindado un consuelo en
el desierto, enviándonos
predicadores de su Palabra; nos dio a
beber agua en el desierto, colmando
del Espíritu Santo a sus predicadores,
para que surgiese en ellos la fuente
de agua que brota hasta la vida



eterna» (ibíd., 3.8). Estas palabras,
queridos hermanos, evocan nuestra
historia. En el desierto de la vida, en
el trabajo de ser una comunidad
pequeña, el Señor no nos hace faltar
el agua de su Palabra, especialmente
a través de los predicadores y los
misioneros que, ungidos por el
Espíritu Santo, siembran su belleza.
Y la Palabra siempre, siempre nos
lleva a lo esencial, a lo esencial de la
fe: dejarnos amar por Dios para
hacer de nuestra vida una ofrenda de
amor. Porque sólo el amor apaga
verdaderamente nuestra sed. No lo
olvidemos: sólo el amor apaga
verdaderemente nuestra sed.

Es lo que Jesús dice, con un tono
fuerte, al apóstol Pedro en el
Evangelio de hoy. Él no acepta el
hecho de que Jesús tenga que sufrir,
ser acusado por los jefes del pueblo,
pasar por la pasión para después
morir en la cruz. Pedro reacciona,
Pedro protesta, quisiera convencer a



Jesús de que se equivoca, porque
según él —y a menudo también
nosotros pensamos así— el Mesías no
puede acabar derrotado, de ningún
modo puede morir crucificado, como
un delincuente abandonado por
Dios. Pero el Señor reprende a Pedro,
porque su modo de pensar es "el de
los hombres" —dice el Señor— y no
el de Dios (cf. Mt 16,21-23). Si
pensamos que para apagar la sed de
la aridez de nuestra vida sean
suficientes el éxito, el poder, las cosas
materiales, esta es una mentalidad
mundana, que no lleva a nada
bueno, sino que además nos deja
más secos que antes. Jesús, sin
embargo, nos indica el camino: «El
que quiera venir detrás de mí, que
renuncie a sí mismo, que cargue con
su cruz y me siga. Porque el que
quiera salvar su vida, la perderá;
pero el que pierda su vida a causa de
mí, la encontrará» (Mt 16,24-25).



Hermanos, hermanas, este es el
mejor camino de todos: abrazar la
cruz de Cristo. En el corazón del
cristianismo se encuentra esta
noticia desconcertante, y esta noticia
extraordinaria: cuando pierdes tu
vida, cuando la ofreces sirviendo con
generosidad, cuando la arriesgas
comprometiéndola en el amor,
cuando haces de ella un don gratuito
para los demás, entonces vuelve a ti
abundantemente, derrama dentro de
ti una alegría que no pasa, una paz
en el corazón, una fuerza interior
que te sostiene. Tenemos necesidad
de paz interior.

Esta es la verdad que Jesús nos invita
a descubrir, que Jesús quiere revelar
a todos, a esta tierra de Mongolia:
para ser felices no hace falta ser
grandes, ricos o poderosos. Sólo el
amor apaga la sed de nuestro
corazón, sólo el amor cura nuestras
heridas, sólo el amor nos da la
verdadera alegría. Y este es el



camino que Jesús nos ha enseñado y
ha abierto para nosotros.

Entonces, también nosotros,
hermanos y hermanas, escuchemos
la palabra que el Señor dice a Pedro:
«Ve detrás de mí» (Mt 16,23), es decir:
sé mi discípulo, realiza el mismo
camino que hago yo y no pienses más
como el mundo. De ese modo, con la
gracia de Cristo y del Espíritu Santo,
podremos transitar por el camino del
amor. Incluso cuando amar conlleve
negarse a sí mismos, luchar contra
los egoísmos personales y mundanos,
atreverse a vivir fraternalmente.
Porque si es verdad que todo esto
cuesta esfuerzo y sacrificio, y a veces
implique tener que subir a la cruz,
no es menos cierto que cuando
perdemos la vida por el Evangelio, el
Señor nos la da en abundancia, llena
de amor y alegría, para la eternidad.

Lunes 4 de septiembre



Encuentro con los operadores de la
caridad e inauguración de la Casa
de la Misericordia

Queridos hermanos y hermanas:
¡Buenos días!

Les agradezco de corazón por la
acogida, el canto y la danza, así como
sus palabras de bienvenida y sus
testimonios, los cuales creo que bien
pueden resumirse con algunas
palabras de Jesús: «Tuve hambre, y
ustedes me dieron de comer; tuve
sed, y me dieron de beber» (Mt
25,35). De este modo, el Señor nos
ofrece el criterio para reconocerlo
presente en el mundo y la condición
para entrar en la alegría definitiva de
su Reino en el momento del juicio
final.

Desde sus orígenes, la Iglesia se tomó
en serio esta verdad, demostrando
con obras que la dimensión
caritativa fundamenta su identidad.
Pienso en los relatos de los Hechos de



los Apóstoles, en las numerosas
iniciativas adoptadas por la primera
comunidad cristiana para realizar las
palabras de Jesús, dando vida a una
Iglesia construida sobre cuatro
columnas: la comunión, la liturgia, el
servicio y el testimonio. Es
maravilloso ver que, después de
tantos siglos, el mismo espíritu
impregna la Iglesia en Mongolia. En
su pequeñez, esta vive de la
comunión fraterna, de la oración, del
servicio desinteresado a la
humanidad que sufre y del
testimonio de la propia fe.
Precisamente como las cuatro
columnas que sostienen el centro de
la parte superior de las grandes ger,
permitiendo que la estructura se
sostenga y ofrezca un espacio
acogedor en su interior.

Aquí estamos, por tanto, en esta casa
que ustedes han construido y que
hoy tengo la alegría de bendecir e
inaugurar. Es una expresión



concreta de ese hacerse cargo del
otro en el que los cristianos se
reconocen; porque donde hay
acogida, hospitalidad y apertura a los
demás se respira el buen olor de
Cristo (cf. 2 Co 2,15). El gastarse por
el prójimo, por su salud, sus
necesidades básicas, su formación y
su cultura, pertenece desde los
inicios a esta vivaz porción del
Pueblo de Dios. Desde que los
primeros misioneros llegaron a Ulán
Bator en los años noventa, sintieron
inmediatamente la llamada a la
caridad, que los llevó a hacerse cargo
de la infancia desamparada, de los
hermanos y hermanas sin hogar, de
los enfermos, de las personas con
discapacidades, de los presos y de
quienes, en su situación de
sufrimiento, pedían ser acogidos.

Hoy vemos cómo de esas raíces ha
crecido un tronco, han brotado
ramas y han crecido muchos frutos:
numerosas y laudables iniciativas



benéficas, desarrolladas en proyectos
a largo plazo, llevadas adelante en su
mayoría por los diversos Institutos
misioneros aquí presentes y
valorados por la población y las
autoridades civiles. Por otra parte,
fue el mismo gobierno mongol el que
pidió la ayuda de los misioneros
católicos para afrontar las
numerosas emergencias sociales de
un país que en ese tiempo se hallaba
en una delicada fase de transición
política, marcada por una pobreza
generalizada. En estos proyectos
están comprometidos hasta el día de
hoy misioneros y misioneras
procedentes de muchos países, que
ponen al servicio de la sociedad
mongola sus conocimientos, su
experiencia, sus recursos y sobre
todo su amor. A ellos, y a cuantos
colaboran con estas numerosas obras
de bien, se dirige mi admiración y mi
más sentido “gracias”.



La Casa de la Misericordia se
propone como punto de referencia
para un gran número de acciones
caritativas; manos tendidas hacia los
hermanos y hermanas que tienen
dificultad para navegar en medio de
los problemas de la vida. Es una
especie de puerto donde atracar,
donde poder encontrar escucha y
comprensión. Pero esta nueva
iniciativa, que se agrega a tantas
otras que sostienen las diferentes
instituciones católicas, representa
una versión inédita: aquí, en efecto,
es la Iglesia particular la que lleva
adelante la obra, con la sinergia de
todos los elementos misioneros, pero
con una clara identidad local, como
genuina expresión de la Prefectura
apostólica en su conjunto. Y me gusta
mucho el nombre que han querido
darle: Casa de la Misericordia. En
estas dos palabras está la definición
de la Iglesia, que está llamada a ser
hogar acogedor donde todos pueden
experimentar un amor superior, que



mueve y conmueve el corazón; el
amor tierno y providente del Padre,
que nos quiere en su casa como
hermanos y hermanas. Deseo
entonces que todos puedan
encontrarse en torno a esta
realización, que las diversas
comunidades misioneras participen
en ella activamente, destinando
personal y recursos.

Para que eso se realice es
indispensable el voluntariado, es
decir, el servicio, puramente gratuito
y desinteresado, que las personas
libremente deciden ofrecer a quienes
lo necesitan; no en base a una
compensación económica o
cualquier otra forma de retribución
individual, sino por puro amor al
prójimo. Este es el estilo de servicio
que Jesús nos ha enseñado al decir:
«Han recibido gratuitamente, den
también gratuitamente» (Mt 10,8).
Servir de este modo parece una mala
apuesta, pero al arriesgar se



descubre que lo que se da sin esperar
recompensa no es en vano; más bien,
se convierte en una gran riqueza
para el que ofrece tiempo y energías.
La gratuidad, en efecto, aligera el
alma, sana las heridas del corazón,
acerca a Dios, desvela la fuente de la
alegría y nos mantiene interiormente
jóvenes. En este país lleno de
jóvenes, dedicarse al voluntariado
puede ser un camino decisivo de
crecimiento personal y social.

Es además un hecho que, también en
las sociedades altamente
tecnologizadas y con un elevado
nivel de vida, el sistema de previsión
social por sí solo no es suficiente
para suministrar todos los servicios a
los ciudadanos, si no hay
adicionalmente grupos de
voluntarios y voluntarias que
dediquen tiempo, capacidad y
recursos por amor a los demás. El
verdadero progreso de las naciones,
en efecto, no se mide en base a la



riqueza económica ni mucho menos
a los que invierten en la ilusoria
potencia de los armamentos, sino a la
capacidad de hacerse cargo de la
salud, la educación y el crecimiento
integral de la gente. Quisiera, por
tanto, animar a todos los ciudadanos
mongoles, conocidos por su
magnanimidad y capacidad de
abnegación, a comprometerse en el
voluntariado, poniéndose a
disposición de los demás. Aquí, en la
Casa de la Misericordia, tienen un
“gimnasio” siempre abierto donde
ejercitar sus deseos de bien y
entrenar el corazón.

Por último, quisiera refutar algunos
“mitos”. En primer lugar, aquel por
el cual sólo las personas pudientes
pueden comprometerse en el
voluntariado. La realidad dice lo
contrario: no es necesario ser ricos
para hacer el bien, es más, casi
siempre son las personas comunes
las que dedican tiempo,



conocimientos y corazón para
ocuparse de los demás. Un segundo
mito que se debe desmontar es aquel
por el cual la Iglesia católica, que se
distingue en el mundo por su gran
compromiso en obras de promoción
social, hace todo esto por
proselitismo, como si ocuparse de los
otros fuera una forma de
convencerlos y ponerlos “de su lado”.
No, los cristianos reconocen a
quienes pasan necesidad y hacen lo
posible para aliviar sus sufrimientos
porque allí ven a Jesús, el Hijo de
Dios, y en Él la dignidad de toda
persona, llamada a ser hijo o hija de
Dios. Me gusta imaginar esta Casa de
la Misericordia como el lugar donde
personas de “credos” diferentes, y
también no creyentes, unen los
propios esfuerzos a los de los
católicos locales para socorrer con
compasión a tantos hermanos y
hermanas en humanidad. Y esta es la
palabra “compasión”, capacidad de
compadecerse con el otro. Este será



el signo más hermoso de una
fraternidad que el Estado sabrá
custodiar y promover
adecuadamente. De hecho, para que
se realice este sueño es
indispensable, aquí y en cualquier
otro sitio, que quien posee la
responsabilidad pública favorezca
tales iniciativas humanitarias, dando
prueba de una sinergia virtuosa para
el bien común. Por último, un tercer
mito a desenmascarar es aquel según
el cual lo que cuenta serían sólo los
medios económicos, como si el único
modo para hacerse cargo de los
demás fuera la contratación de
personal asalariado y el
equipamiento de grandes
estructuras. Ciertamente, la caridad
requiere profesionalidad, pero las
iniciativas benéficas no deben
convertirse en empresas, sino
conservar la frescura de las obras de
caridad, donde quien pasa necesidad
encuentre personas capaces de



escucha y de compasión, más allá de
cualquier tipo de retribución.

En otras palabras, para hacer
realmente el bien, lo indispensable es
un corazón bueno, determinado a
buscar lo que es mejor para el otro.
Comprometerse sólo a cambio de
una remuneración no es amor
verdadero; porque sólo el amor
vence el egoísmo y hace que el
mundo avance. A este propósito,
quiero concluir recordando un
episodio relacionado con Santa
Teresa de Calcuta. Parece ser que
una vez un periodista, mirándola
inclinarse sobre la herida maloliente
de un enfermo, le dijo: “Lo que
ustedes hacen es hermosísimo, pero
personalmente no lo haría ni por un
millón de dólares”. La Madre Teresa
sonrió y le respondió: “Tampoco yo
lo haría por un millón de dólares; ¡lo
hago por amor a Dios!”. Rezo para
que este estilo de gratuidad sea el
valor agregado de esta Casa de la



Misericordia. Por todo el bien que
han hecho y que harán, les agradezco
de corazón y los bendigo. Y, por
favor, tengan también la caridad de
rezar por mí. Gracias.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-
mongolia/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-mongolia/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-mongolia/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-mongolia/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Mongolia

