
opusdei.org

Viaje apostólico del
Santo Padre a
Hungría

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje
pastoral a Hungría (28-30 de
abril de 2023).

01/05/2023

Viernes 28 de abril de 2023

—Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el antiguo
Monasterio Carmelita



—Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y agentes
pastorales en la Concatedral de San
Esteban

Sábado 29 de abril de 2023

—Encuentro con los pobres y los
refugiados en la iglesia de Santa
Isabel de Hungría

—Encuentro con los jóvenes en el
Papp László Budapest Sportaréna

Domingo 30 de abril de 2023

—Santa Misa en la plaza Kossuth
Lajos

—Regina Caeli

—Encuentro con el mundo
universitario y de la cultura en la
Facultad de Informática y Ciencias
Biónicas de la Universidad Católica
Péter Pázmány



Viernes 28 de abril

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el antiguo
Monasterio Carmelita

Señora Presidenta de la República,

señor Primer Ministro,

distinguidos miembros del gobierno
y del Cuerpo diplomático,

ilustres autoridades y representantes
de la sociedad civil,

señoras y señores:

Los saludo cordialmente y agradezco
a la señora Presidenta la acogida y
también sus amables y profundas
palabras. La política nace de la
ciudad, de la polis, de la pasión
concreta por vivir juntos
garantizando derechos y respetando



deberes. Pocas ciudades nos ayudan
a reflexionar sobre esto como
Budapest, que no es sólo una capital
señorial y vivaz, sino un lugar
central en la historia. Habiendo sido
testigo de cambios significativos a lo
largo de los siglos, está llamada a ser
protagonista del presente y del
futuro. Aquí, como escribió uno de
sus grandes poetas, «se abrazan las
suaves olas del Danubio, que es
pasado, presente y futuro» (A. József, 
Al Danubio). Quisiera pues compartir
algunas ideas inspirándome en
Budapest como ciudad de historia, 
ciudad de puentes y ciudad de santos.

1. Ciudad de historia. Esta capital
tiene orígenes antiguos, como
atestiguan los restos de época céltica
y romana. Sin embargo, su esplendor
nos lleva a la modernidad, cuando
fue capital del Imperio austro-
húngaro, durante el periodo de paz
conocido como belle époque, que se
extendió desde los años de su



fundación hasta la primera guerra
mundial. Nacida en tiempo de paz,
ha conocido conflictos dolorosos; no
sólo invasiones de tiempos lejanos
sino, en el siglo pasado, violencia y
opresión provocadas por las
dictaduras nacista y comunista —
¿cómo olvidar el año 1956? Y,
durante la segunda guerra mundial,
la deportación de cientos de miles de
habitantes, con el resto de la
población de origen judío encerrada
en el gueto y sometida a numerosas
atrocidades. En ese contexto hubo
muchos justos valientes —pienso, por
ejemplo, en el Nuncio Angelo Rotta—,
mucha resiliencia y un gran esfuerzo
en la reconstrucción, de modo que
hoy Budapest es una de las ciudades
europeas con el mayor porcentaje de
población judía, centro de un país
que conoce el valor de la libertad y
que, después de haber pagado un
alto precio a las dictaduras, lleva en
sí la misión de custodiar el tesoro de
la democracia y el sueño de la paz.



A este respecto, quisiera volver sobre
la fundación de Budapest, que este
año se celebra solemnemente. De
hecho, se fundó hace ciento
cincuenta años, en 1873, con la unión
de tres ciudades: Buda y Óbuda, al
oeste del Danubio, y Pest, situada en
la costa contraria. El nacimiento de
esta gran capital en el corazón del
continente evoca el camino unitario
emprendido por Europa, en la que
Hungría encuentra el propio cauce
vital. En la posguerra Europa
representó, junto con las Naciones
Unidas, la gran esperanza, con el
objetivo común de que un lazo más
estrecho entre las naciones
previniera conflictos ulteriores.
Lamentablemente no ha sido así. A
pesar de todo, en el mundo en que
vivimos, la pasión por la política
comunitaria y por la multilateralidad
parece un bonito recuerdo del
pasado; parece que asistiéramos al
triste ocaso del sueño coral de paz,
mientras los solistas de la guerra se



imponen. En general, parece que se
hubiera disuelto en los ánimos el
entusiasmo de edificar una
comunidad de naciones pacífica y
estable, delimitando las zonas,
acentuando las diferencias,
volviendo a rugir los nacionalismos y
exasperándose los juicios y los tonos
hacia los demás. Parece incluso que
la política a nivel internacional
tuviera como efecto enardecer los
ánimos más que resolver problemas,
olvidando la madurez que alcanzó
después de los horrores de la guerra
y retrocediendo a una especie de
infantilismo bélico. Pero la paz
nunca vendrá de la persecución de
los propios intereses estratégicos,
sino más bien de políticas capaces de
mirar al conjunto, al desarrollo de
todos; atentas a las personas, a los
pobres y al mañana; no sólo al poder,
a las ganancias y a las oportunidades
del presente.



En este momento histórico Europa es
fundamental. Porque ella, gracias a
su historia, representa la memoria de
la humanidad y, por tanto, está
llamada a desempeñar el rol que le
corresponde: el de unir a los
alejados, acoger a los pueblos en su
seno y no dejar que nadie
permanezca para siempre como
enemigo. Por tanto, es esencial volver
a encontrar el alma europea: el
entusiasmo y el sueño de los padres
fundadores, estadistas que supieron
mirar más allá del propio tiempo, de
las fronteras nacionales y las
necesidades inmediatas, generando
diplomacias capaces de recomponer
la unidad, en vez de agrandar las
divisiones. Pienso cuando De
Gasperi, en una mesa redonda donde
también participaron Schuman y
Adenauer, dijo: «Es por ella misma,
no por oposición a otros, que
nosotros preconizamos la Europa
unida… trabajamos por la unidad, no
por la división» (Intervención en la



Mesa redonda de Europa, Roma, 13
octubre 1953). Y también en lo que
dijo Schuman: «La contribución que
una Europa organizada y viva puede
aportar a la civilización es
indispensable para el mantenimiento
de unas relaciones pacíficas», en
cuanto —¡palabras memorables!—
«la paz mundial no puede
salvaguardarse sin unos esfuerzos
creadores, equiparables a los peligros
que la amenazan» (Declaración
Schuman, 9 mayo 1950). En esta
etapa histórica los peligros son
muchos; pero, me pregunto,
pensando también en la martirizada
Ucrania, ¿dónde están los esfuerzos
creadores de paz?

2. Budapest es ciudad de puentes.
Vista desde lo alto, “la perla del
Danubio” muestra su peculiaridad
precisamente gracias a los puentes
que unen sus partes, armonizando su
configuración con la del gran río.
Esta armonía con el ambiente me



lleva a felicitar el cuidado ecológico
que este país realiza con gran
esfuerzo. Pero los puentes, que
conectan realidades diversas,
también nos sugieren reflexionar
sobre la importancia de una unidad
que no signifique uniformidad. En
Budapest esto surge de la notable
variedad de las circunscripciones
que la componen, que son más de
veinte. También la Europa de los
veintisiete, construida para crear
puentes entre las naciones, necesita
del aporte de todos sin disminuir la
singularidad de ninguno. A este
respecto, un padre fundador
preconizaba: «Europa existirá y nada
de lo que constituye la gloria y la
felicidad de cada nación se podrá
perder. Es precisamente en una
sociedad más amplia, en una
armonía más eficaz, que el individuo
puede afirmarse» (Intervención cit.).
Se necesita esta armonía: un
conjunto que no aplaste las partes y
partes que se sientan bien integradas



en el conjunto, pero conservando la
propia identidad. A este propósito, es
significativo lo que afirma la
Constitución húngara: «La libertad
individual sólo puede desarrollarse
en la colaboración con los demás»; y
continúa: «Consideramos que
nuestra cultura nacional es un aporte
valioso a la multicolor unidad
europea».

Pienso, por tanto, en una Europa que
no sea rehén de las partes,
volviéndose presa de populismos
autorreferenciales, pero que
tampoco se transforme en una
realidad fluida, o gaseosa, en una
especie de supranacionalismo
abstracto, que no tiene en cuenta la
vida de los pueblos. Este es el camino
nefasto de las “colonizaciones
ideológicas”, que eliminan las
diferencias —como en el caso de la
denominada cultura de la ideología
de género—, o anteponen a la
realidad de la vida conceptos



reductivos de libertad —por ejemplo,
presumiendo como conquista un
insensato “derecho al aborto”, que es
siempre una trágica derrota—. Qué
hermoso, en cambio, construir una
Europa centrada en la persona y en
los pueblos, donde haya políticas
efectivas para la natalidad y la
familia —tenemos países en Europa
con la edad media de 46-48 años—,
buscadas con atención en este país;
donde naciones diversas sean una
familia en la que se vela por el
crecimiento y la singularidad de cada
uno. El puente más famoso de
Budapest, el de las cadenas, nos
ayuda a imaginar una Europa así,
constituida por muchos anillos
grandes y diferentes, que encuentran
su propia firmeza al formar juntos
vínculos sólidos. En esto, la fe
cristiana ayuda, y Hungría puede
hacer de “pontonero”, valiéndose de
su específico carácter ecuménico;
aquí diversas confesiones conviven
sin antagonismos —recuerdo la



reunión que tuve con ellos hace un
año y medio—, colaborando
respetuosamente, con espíritu
constructivo. Con la mente y el
corazón me dirijo a la Abadía de
Pannonhalma, uno de los grandes
monumentos espirituales de este
país, lugar de oración y puente de
fraternidad.

3. Y esto me lleva a considerar el
último aspecto: Budapest ciudad de
santos —la señora Presidenta habló
de santa Isabel—, como nos lo
sugiere también el nuevo cuadro
colocado en esta sala. El pensamiento
no puede menos que dirigirse a san
Esteban, primer rey de Hungría, que
vivió en una época en la que los
cristianos en Europa estaban en
plena comunión. Su estatua, en el
interior del castillo de Buda,
sobresale y protege la ciudad,
mientras que la basílica dedicada a él
en el corazón de la capital es, junto
con la de Esztergom, el edificio



religioso más imponente del país. Por
tanto, la historia húngara nace
marcada por la santidad, y no sólo de
un rey, sino de toda una familia: su
esposa, la beata Gisela, y su hijo san
Emerico. Este recibió de su padre
algunas observaciones, que
constituyen una especie de
testamento para el pueblo magiar.
Hoy prometieron regalarme el
volumen, ¡lo espero! En él leemos
palabras muy actuales: «Te
recomiendo que seas amable no sólo
con tu familia y parientes, o con los
poderosos y adinerados, o con tu
prójimo y tus habitantes, sino
también con los extranjeros». San
Esteban motiva todo ello con genuino
espíritu cristiano, escribiendo: «La
práctica del amor es la que conduce a
la felicidad suprema». Y comenta
diciendo: «Sé manso a fin de no
combatir nunca contra la
verdad» (Observaciones, X). De ese
modo conjuga inseparablemente la
verdad y la mansedumbre. Es una



gran enseñanza de fe. Los valores
cristianos no pueden ser
testimoniados por medio de la
rigidez y las cerrazones, porque la
verdad de Cristo conlleva
mansedumbre, conlleva amabilidad,
en el espíritu de las
Bienaventuranzas. Aquí radica esa
bondad popular húngara, revelada
por ciertas expresiones del lenguaje
común, como por ejemplo: “jónak
lenni jó” [es bueno ser buenos] y
“jobb adni mint kapni” [es mejor dar
que recibir].

De esto no sólo se desprende la
riqueza de una identidad sólida, sino
la necesidad de apertura a los demás,
como reconoce la Constitución
cuando declara: «Respetamos la
libertad y la cultura de los otros
pueblos, nos comprometemos a
colaborar con todas las naciones del
mundo». Esta también afirma: «Las
minorías nacionales que viven con
nosotros forman parte de la



comunidad política húngara y son
parte constitutiva del Estado», y se
propone el esfuerzo «por el cuidado
y la protección […] de las lenguas y
de las culturas de las minorías
nacionales en Hungría». Esta
perspectiva es verdaderamente
evangélica, tanto que contrasta una
cierta tendencia —a veces justificada
en nombre de las propias tradiciones
e incluso de la fe— a replegarse
sobre sí.

Asimismo, el Texto constitutivo, en
pocas y decisivas palabras
impregnadas de espíritu cristiano,
asevera: «Declaramos que la
asistencia a los necesitados y a los
pobres es una obligación». Esto
remite a la sucesiva historia de
santidad húngara, representada por
los numerosos lugares de culto de la
capital: desde el primer rey, que
estableció los fundamentos de la vida
común, a una princesa que eleva el
edificio hacia una pureza mayor. Es



santa Isabel, cuyo testimonio ha
alcanzado todas las latitudes. Esta
hija de vuestra tierra murió con
veinticuatro años después de haber
renunciado a sus bienes y haber
distribuido todo a los pobres. Se
dedicó hasta el final al cuidado de los
enfermos, en el hospital que había
mandado construir; es una piedra
preciosa del Evangelio.

Distinguidas autoridades, quisiera
agradecerles por la promoción de las
obras caritativas y educativas
inspiradas por dichos valores y en los
que se empeña la estructura católica
local, así como por el apoyo concreto
a tantos cristianos que atraviesan
dificultades en el mundo,
especialmente en Siria y en el
Líbano. Una provechosa
colaboración entre el Estado y la
Iglesia es fecunda, pero, para que sea
así, necesita salvaguardar bien las
oportunas distinciones. Es
importante que todo cristiano lo



recuerde, teniendo como punto de
referencia el Evangelio, para adherir
a las decisiones libres y liberadoras
de Jesús y no prestarse a una especie
de colaboracionismo con las lógicas
del poder. Desde este punto de vista,
hace bien una sana laicidad, que no
decaiga en el laicismo generalizado,
que se muestra alérgico a cualquier
aspecto sacro para luego inmolarse
en los altares de la ganancia. Quien
se profesa cristiano, acompañado por
los testigos de la fe, está llamado
principalmente a dar testimonio y a
caminar con todos, cultivando un
humanismo inspirado por el
Evangelio y encaminado sobre dos
vías fundamentales: reconocerse
hijos amados del Padre y amar a
cada uno como hermano.

En este sentido, san Esteban dejaba a
su hijo extraordinarias palabras de
fraternidad, diciendo que quien llega
allí con lenguas y costumbres
diferentes «adorna el país». En efecto



—escribía— «un país que tiene una
sola lengua y una sola tradición es
débil y decadente. Por eso, te
recomiendo que acojas con
benevolencia a los forasteros y los
honres, de manera que prefieran
estar contigo y no en otro
lugar» (Observaciones, VI). La
acogida es un tema que suscita
numerosos debates en nuestros días
y sin duda es complejo. Sin embargo,
la actitud de fondo para los cristianos
no puede ser diferente de lo que
transmitió san Esteban, después de
haberlo aprendido de Jesús, que se
identificó con el extranjero
necesitado de acogida (cf. Mt 25,35).
Pensando en Cristo presente en
tantos hermanos y hermanas
desesperados que huyen de los
conflictos, la pobreza y los cambios
climáticos, necesitamos afrontar el
problema sin excusas ni dilaciones.
Es un tema que debemos afrontar
juntos, comunitariamente, porque en
el contexto en que vivimos, las



consecuencias, tarde o temprano,
repercutirán sobre todos. Por eso es
urgente, como Europa, trabajar por
vías seguras y legales, con
mecanismos compartidos frente a un
desafío de época que no se podrá
detener rechazándolo, sino que debe
acogerse para preparar un futuro
que, si no lo hacemos juntos, no
llegará. Esto requiere en primera
línea a quienes siguen a Jesús y
quieren imitar el ejemplo de los
testigos del Evangelio.

No es posible citar a todos los
grandes confesores de la fe de la 
Pannonia Sacra, pero al menos
quisiera mencionar a san Ladislao y
santa Margarita, y hacer referencia a
algunas figuras majestuosas del siglo
pasado, como el cardenal József
Mindszenty, los beatos obispos
mártires Vilmos Apor y Zoltán
Meszlényi, y el beato László
Batthyány-Strattmann. Ellos son,
junto con muchos justos de varios



credos, padres y madres de vuestra
patria. A ellos quisiera encomendar
el futuro de este país, tan querido
para mí. Y mientras les agradezco
por haber escuchado cuanto tenía la
intención de compartirles —les
agradezco su paciencia—, aseguro mi
cercanía y mi oración a todos los
húngaros, y lo hago con un recuerdo
especial por aquellos que viven fuera
de la patria y por cuantos he
conocido durante mi vida y me han
hecho tanto bien. Pienso en la
comunidad religiosa húngara que
acompañé en Buenos Aires. Isten,
áldd meg a magyart! [¡Dios, bendice a
los húngaros!]

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
agentes pastorales en la
Concatedral de San Esteban

Eminencia, queridos hermanos
obispos, queridos sacerdotes y



diáconos, consagradas, consagrados
y seminaristas, queridos agentes
pastorales, hermanos y hermanas,

Me alegra estar de nuevo aquí,
después de haber compartido con
ustedes el 52º Congreso Eucarístico
Internacional. Fue un momento de
mucha gracia, y estoy seguro de que
sus frutos espirituales los siguen
acompañando. Agradezco a Mons.
Veres el saludo que me ha dirigido y
por haber recogido el deseo de los
católicos de Hungría en las siguientes
palabras: “En este mundo cambiante
queremos testimoniar que Cristo es
nuestro futuro”. Cristo. No "el futuro
es Cristo", no: Cristo es nuestro
futuro. No cambiemos las cosas.

Esta es una de las exigencias más
importantes para nosotros:
interpretar los cambios y las
transformaciones de nuestro tiempo,
tratando de afrontar los desafíos
pastorales de la mejor manera



posible. Con Cristo y en Cristo. Nada
afuera del Señor, ni nada lejos del
Señor.

Pero esto sólo es posible mirando a
Cristo como nuestro futuro. Él es «el
Alfa y la Omega, el que es, el que era
y el que vendrá, el
Todopoderoso» (Ap 1,8), el principio
y el fin, el fundamento y la meta
última de la historia de la
humanidad. Contemplando en este
tiempo pascual su gloria, la de Aquel
que es «el Primero y el Último» (Ap
1,17), podemos mirar las tormentas
que a veces azotan nuestro mundo,
los cambios rápidos y continuos de la
sociedad y la misma crisis de fe en
Occidente con una mirada que no
cede a la resignación y que no pierde
de vista la centralidad de la Pascua:
Cristo resucitado, centro de la
historia, es el futuro.

Nuestra vida, aunque marcada por la
fragilidad, está puesta firmemente en



sus manos. Si olvidamos esto,
también nosotros, pastores y laicos,
buscaremos medios e instrumentos
humanos para defendernos del
mundo, encerrándonos en nuestros
confortables y tranquilos oasis
religiosos; o, por el contrario, nos
adaptaremos a los vientos
cambiantes de la mundanidad y,
entonces, nuestro cristianismo
perderá vigor y dejaremos de ser sal
de la tierra.

Volver a Cristo, como el futuro para
no caer en la mentalidad cambiante
de la mundanidad, que es lo peor que
le puede suceder a la Iglesia: una
Iglesia mundana.

Estas son, pues, las dos
interpretaciones —diría yo, las dos
tentaciones— de las que siempre
debemos cuidarnos como Iglesia.
Primero, una lectura catastrofista de
la historia presente, que se alimenta
del derrotismo de quienes repiten



que todo está perdido, que ya no
existen los valores del pasado, que no
sabemos dónde iremos a parar. Es
hermoso que el Rvdo. Sándor haya
expresado su gratitud a Dios, que lo
ha “liberado del derrotismo”.

¿Y qué hizo de su vida? ¿Una gran
Catedral? No, sino una pequeña
capilla de emergencia. No se dejó
vencer. Gracias, hermano.

Y luego, está el otro riesgo, el de la
lectura ingenua de la propia época,
que en cambio se basa en la
comodidad del conformismo y nos
hace creer que al fin de cuentas todo
está bien, que el mundo ha cambiado
y debemos adaptarnos. Sin
discernimiento es feo eso.

Así, contra el derrotismo catastrofista
y el conformismo mundano, el
Evangelio nos da ojos nuevos, nos da
la gracia del discernimiento para
entrar en nuestro tiempo con actitud
de acogida, pero también con



espíritu de profecía. Por tanto, con 
acogida abierta a la profecía. No me
gusta usar el adjetivo profético. Se
usa demasiado. Sustantivo, profecía.
Estamos viviendo una crisis de
sustantivos. No, profecía. Espíritu,
actitud acogedora abierta con
profecía en el corazón.

A este respecto, quisiera detenerme
brevemente en una imagen utilizada
por Jesús: la de la higuera (cf. Mc
13,28-29). Nos la ofrece en el contexto
del Templo de Jerusalén. A los que se
quedaban admirando sus hermosas
piedras y vivían así una especie de
conformismo mundano, poniendo su
seguridad en el espacio sagrado y en
su solemne grandeza, Jesús les dice
que no hay que absolutizar nada en
esta tierra, porque todo es precario y
no quedará piedra sobre piedra.
Estamos leyendo en estos días el
Oficio Divino, el libro del Apocalipsis,
donde nos hace ver que no quedará
piedra sobre piedra.



Pero, al mismo tiempo, el Señor no
quiere inducir al desánimo ni al
miedo; y por eso añade: cuando todo
pase, cuando se derrumben los
templos humanos, sucedan cosas
terribles y haya persecuciones
violentas, entonces «se verá al Hijo
del hombre venir sobre las nubes,
lleno de poder y de gloria» (v. 26). Y
es aquí cuando nos invita a mirar a
la higuera: «Aprendan esta
comparación, tomada de la higuera:
cuando sus ramas se hacen flexibles
y brotan las hojas, ustedes se dan
cuenta de que se acerca el verano.
Así también, cuando vean que
suceden todas estas cosas, sepan que
el fin está cerca, a la puerta» (vv.
28-29).

Por consiguiente, estamos llamados a
acoger como una planta fecunda el
tiempo en que vivimos, con sus
cambios y sus desafíos, porque a
través de todo esto —dice el
Evangelio— el Señor se acerca. Y



mientras tanto, estamos llamados a
cultivar la época que nos ha tocado, a
leerla, a sembrar el Evangelio, a
podar las ramas secas del mal, a dar
fruto. Estamos llamados a una 
acogida con profecía.

La acogida con profecía supone
aprender a reconocer los signos de la
presencia de Dios en la realidad,
incluso allí donde no aparece
explícitamente marcada por el
espíritu cristiano y nos sale al
encuentro con ese carácter que nos
provoca y nos interpela. Y, al mismo
tiempo, se trata de interpretarlo todo
a la luz del Evangelio, sin
mundanizarse. Estén atentos, sin
mundanizarse, sino como
anunciadores y testigos de la
profecía cristiana. Estén atentos al
proceso de mundanización. Caer en
la mundanización tal vez es lo peor
que puede suceder a una comunidad
cristiana.



Vemos que también en este país,
donde la tradición de fe permanece
firmemente arraigada, presenciamos
la difusión del secularismo y de
cuanto lo acompaña, que a menudo
amenaza la integridad y la belleza de
la familia, expone a los jóvenes a
modelos de vida marcados por el
materialismo y el hedonismo, y
polariza el debate sobre las nuevas
cuestiones y los nuevos desafíos.

Y entonces la tentación puede ser la
de volverse rígidos, encerrarse y
adoptar una actitud de
“combatientes”. Pero tales realidades
pueden representar oportunidades
para nosotros los cristianos, porque
estimulan la fe y la profundización
de algunos temas; nos invitan a
preguntarnos cómo estos desafíos
pueden entrar en diálogo con el
Evangelio, a buscar nuevos caminos,
instrumentos y lenguajes.



En este sentido, Benedicto XVI afirmó
que las distintas épocas de
secularización vienen en ayuda de la
Iglesia porque «han contribuido de
modo esencial a su purificación y
reforma interior. En efecto, las
secularizaciones [...] han significado
siempre una profunda liberación de
la Iglesia de formas
mundanas» (Encuentro con los
católicos comprometidos en la Iglesia
y la sociedad, Friburgo de Brisgovia,
25 de septiembre de 2011).

Frente a cualquier tipo de
secularización hay un desafío y los
invito a purificar a la Iglesia de
cualquier tipo de mundanidad.
Volvamos a esta palabra
mundanidad, que es lo peor que nos
puede suceder. Es un paganismo soft,
un paganismo que no te quita la paz.
¿Por qué, porque es bueno? No,
porque estás anestesiado.



El compromiso de entrar en diálogo
con las situaciones de hoy exige que
la Comunidad cristiana esté presente
y dé testimonio, que sea capaz de
escuchar las preguntas y los retos sin
miedo ni rigidez. Esto no es fácil en
la situación actual, porque tampoco
faltan las dificultades internas. En
particular, quisiera destacar la
sobrecarga de trabajo de los
sacerdotes. En efecto, por una parte,
las exigencias de la vida parroquial y
pastoral son numerosas, pero, por
otra, las vocaciones disminuyen y los
sacerdotes son pocos, a menudo de
edad avanzada y con algunos signos
de cansancio.

Se trata de una condición común a
muchas realidades europeas,
respecto a la cual es importante que
todos —pastores y laicos— se sientan
corresponsables; ante todo en la
oración, porque las respuestas
vienen del Señor y no del mundo; del
Sagrario y no del ordenador. Y luego,



en la pasión por la pastoral
vocacional, buscando el modo de
ofrecer con entusiasmo a los jóvenes
la fascinación de seguir a Jesús
también en la especial consagración.

Es hermoso lo que nos contó la
hermana Krisztina. Ha sido una
vocación difícil porque para
convertirse en dominica fue ayudada
por un sacerdote de otra orden, no
recuerdo, después de un franciscano,
después de los jesuitas con los
ejercicios. Y al final se volvió
dominica. Lindo recorrido has
hecho. Es hermoso lo que nos contó
acerca de su discutir con Jesús sobre
el por qué precisamente la había
llamado a ella. Quería que llamara a
las hermanas, no a ella.

¡Se necesita quien escuche y ayude a
discutir bien con el Señor! Y, más en
general, es necesario comenzar una
reflexión eclesial —uso la palabra
sinodal, que debemos hacer todos



juntos— para actualizar la vida
pastoral, sin conformarse con repetir
el pasado y sin tener miedo a
reconfigurar la parroquia en el
territorio, sino haciendo de la
evangelización una prioridad e
iniciando una colaboración activa
entre sacerdotes, catequistas, agentes
de pastoral y profesores.

Ya están en este camino; por favor no
se detengan. Busquen las formas
posibles para colaborar con alegría
en la causa del Evangelio y lleven
adelante juntos, cada uno con su
propio carisma, la pastoral como
anuncio kerigmático. Eso que mueve
las conciencias.

En este sentido, fue bonito lo que nos
dijo Dorina sobre la necesidad de
llegar al prójimo a través de la
narración, de la comunicación,
tocando la vida cotidiana. Y aquí me
detengo un poco para subrayar el
trabajo bello de los catequistas, 



antiquum ministerium. Hay lugares
en el mundo, pensemos en África por
ejemplo, donde la evangelización la
llevan adelante los catequistas. Pero
los catequistas son columnas en la
Iglesia. Gracias, gracias por lo que
hacen.

Y les agradezco a los diáconos y
catequistas, que desempeñan aquí un
papel decisivo en la transmisión de la
fe a las jóvenes generaciones, y a
todos aquellos, profesores y
formadores, que están
comprometidos generosamente en el
campo de la educación. ¡Gracias!
¡Muchas gracias!

Permítanme decirles entonces que
una buena pastoral es posible si
somos capaces de vivir el
mandamiento del amor que el Señor
nos ha dado y que es don de su
Espíritu. Si estamos distanciados o
divididos, si nos volvemos rígidos en
nuestras posiciones y en los grupos,



no damos fruto. Pensemos en
nosotros mismos, en nuestras ideas,
en nuestras teologías.

Es triste cuando nos dividimos
porque, en vez de jugar en equipo,
jugamos al juego del enemigo. El
diablo es el que divide. Es un artista
en hacer esto. Es su especialidad.

Y vemos obispos desconectados entre
sí, sacerdotes en tensión con el
obispo, sacerdotes mayores en
conflicto con los más jóvenes,
diocesanos con religiosos,
presbíteros con laicos, latinos con
griegos; nos polarizamos en temas
que afectan a la vida de la Iglesia,
pero también en aspectos políticos y
sociales, atrincherándonos en
posiciones ideológicas.

Pero no dejen entrar las ideologías.
La vida de fe no puede reducirse a la
ideología. Esto es del diablo. Por
favor no lo hagan.



La primera pastoral es el testimonio
de comunión, porque Dios es
comunión y está presente ahí donde
hay caridad fraterna. Superemos las
divisiones humanas para trabajar
juntos en la viña del Señor.
Sumerjámonos en el espíritu del
Evangelio, arraiguémonos en la
oración, especialmente en la
adoración y en la escucha de la
Palabra de Dios, cultivemos la
formación permanente, la
fraternidad, la cercanía y la atención
a los demás. Un gran tesoro ha sido
puesto en nuestras manos, ¡no lo
desperdiciemos buscando realidades
secundarias respecto al Evangelio!

Y aquí me permito de decirles estén
atentos al chismerío. El chismerío
entre los obispos, entre los
sacerdotes, entre las hermanas, entre
los laicos. El chismerío destruye.
Parece un caramelo de azúcar. Es
lindo chismorrear de los demás, se
cae a menudo en esto, pero estén



atentos porque es el camino de la
destrucción.

Si un consagrado, un laico que vive
en serio lograse no hablar más de
otro, éste es un santo, una santa.
Vayan por este camino. Nada de
chismerío.

"Es difícil, Padre, porque a veces uno
tropieza con un comentario". Hay un
lindo remedio, la oración. Hay otro
lindo remedio, morderse la lengua.
Te muerdes la lengua y nada de
chismerío. ¿De acuerdo? ¿De
acuerdo? Nada de chismerío.

Y quisiera decirles una cosa más a los
sacerdotes, para ofrecer al Pueblo
santo de Dios el rostro del Padre y
crear un espíritu de familia: tratemos
de no ser rígidos, sino de tener
miradas y enfoques misericordiosos
y compasivos.

Sobre esto me gustaría subrayar una
cosa. ¿Cuál es el estilo de Dios? El



primer estilo de Dios es la actitud de
la cercanía. Él mismo lo dijo en el
Deuteronomio. La actitud de Dios es
la cercanía, con compasión y
ternura. Cercanía, compasión y
ternura. Éste es el estilo de Dios. ¿Yo
soy cercano a la gente, ayudo a la
gente? ¿Soy compasivo o condeno a
todos? ¿Soy tierno, suave? Nada de
rigidez. Cercanía, compasión y
ternura.

En este sentido, me han
impresionado las palabras de don
József, que ha recordado la entrega y
el ministerio de su hermano, el Beato
János Brenner, bárbaramente
asesinado con tan sólo 26 años.
¡Cuántos testigos y confesores de la
fe tuvo este pueblo durante los
totalitarismos del siglo pasado! Han
sufrido tanto. El Beato János
experimentó en su propia piel
muchos sufrimientos; habría sido
fácil para él guardar rencor,
encerrarse en sí mismo, volverse



rígido. En cambio, fue un buen
pastor.

Esto se nos pide a todos,
especialmente a los sacerdotes, una
mirada misericordiosa, un corazón
compasivo, que perdona siempre,
que perdona siempre, que perdona
siempre. Que ayuda a recomenzar,
que acoge y no juzga, anima y no
critica, sirve y no murmura.

Esta actitud nos ejercita para una
acogida que es profecía. Es decir, a
transmitir el consuelo del Señor en
las situaciones de dolor y pobreza del
mundo, acompañando a los
cristianos perseguidos, a los
migrantes que buscan hospitalidad, a
las personas de otras etnias, a
cualquiera que lo necesite.

En este sentido, tienen grandes
ejemplos de santidad, como San
Martín. Su gesto de compartir la capa
con el pobre es mucho más que una
obra de caridad; es la imagen de la



Iglesia hacia la que hay que tender,
es lo que la Iglesia de Hungría puede
llevar como profecía al corazón de
Europa: misericordia y cercanía.
Pero quisiera recordar también a San
Esteban, cuya reliquia está aquí junto
a mí. Él, que fue el primero en
confiar la nación a la Madre de Dios,
que fue un intrépido evangelizador y
fundador de monasterios y abadías,
sabía también escuchar y dialogar
con todos y ocuparse de los pobres;
por ellos bajó los impuestos e iba a
dar limosna disfrazado para no ser
reconocido.

Esta es la Iglesia que debemos soñar,
capaz de escucha recíproca, de
diálogo, de atención a los más
débiles; acogedora para con todos y
valiente para llevar a cada uno la
profecía del Evangelio.

Queridos hermanos y hermanas,
Cristo es nuestro futuro, porque es Él



quien guía la historia. Él es el Señor
de la historia.

De ello estaban firmemente
convencidos vuestros confesores de
la fe: tantos obispos, sacerdotes,
religiosos y religiosas martirizados
durante la persecución atea; ellos
testimonian la fe granítica de los
húngaros. Y esto no es una
exageración, ustedes tienen fe
granítica y agradecemos a Dios por
esto.

Quisiera recordar al Cardenal
Mindszenty, que creía en el poder de
la oración, hasta el punto de que aún
hoy, casi como un dicho popular, se
repite aquí: “Si hay un millón de
húngaros rezando, no temeré al
futuro”.

Sean acogedores, sean testigos de la
profecía del Evangelio, pero sobre
todo sean mujeres y hombres de
oración, porque la historia y el futuro
dependen de ello. Les doy las gracias



por su fe y su fidelidad, por todo lo
bueno que tienen y que hacen.

No puedo olvidar el testimonio
valiente y paciente de las hermanas
húngaras de la Sociedad de Jesús, a
las que conocí en Argentina, después
de que abandonaran Hungría
durante la persecución religiosa.
Eran mujeres de testimonio, eran
buenísimas. Con el testimonio me
hicieron mucho bien.

Rezo por ustedes, para que,
siguiendo el ejemplo de sus grandes
testigos de la fe, nunca se dejen
vencer por el cansancio interior.
Nunca se dejen vencer por ese
cansancio interior que nos lleva a la
mediocridad. No.

Sigan adelante con alegría. Y les pido
que sigan rezando por mí. ¡Gracias!



Sábado 29 de abril

Encuentro con los pobres y los
refugiados en la iglesia de Santa
Isabel de Hungría

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días!

Me siento feliz de estar aquí entre
ustedes. Gracias, Mons. Antal, por sus
palabras de bienvenida y gracias por
haber recordado el generoso servicio
que la Iglesia húngara realiza para y
con los pobres. Los pobres y los
necesitados —no lo olvidemos nunca
— están en el corazón del Evangelio:
Jesús, en efecto, vino «a llevar la
Buena Noticia a los pobres» (Lc 4,18).
Ellos, entonces, nos indican un
desafío apasionante, para que la fe
que profesamos no sea prisionera de
un culto alejado de la vida y no se
convierta en presa de una especie de
“egoísmo espiritual”, es decir, de una
espiritualidad que me construyo a la
medida de mi tranquilidad interior y



de mi satisfacción. La fe verdadera,
en cambio, es aquella que incomoda,
que arriesga, que hace salir al
encuentro de los pobres y capacita
para hablar con la vida el lenguaje de
la caridad. Como afirma san Pablo,
podemos hablar muchas lenguas,
poseer sabiduría y riquezas, pero si
no tenemos caridad no poseemos
nada y no somos nada (cf. 1 Co
13,1-13).

El lenguaje de la caridad. Fue la
lengua hablada por santa Isabel, a
quien este pueblo profesa gran
devoción y afecto. Al llegar esta
mañana, vi en la plaza su estatua,
con la base que la representa
mientras recibe el cordón de la orden
franciscana y, al mismo tiempo,
ofrece agua para saciar la sed de un
pobre. Es una hermosa imagen de la
fe. Quien “se une a Dios”, como hizo
san Francisco de Asís, en quien Isabel
se inspiró, se abre a la caridad hacia
el pobre, porque «el que dice: “Amo a



Dios”, y no ama a su hermano, es un
mentiroso. ¿Cómo puede amar a
Dios, a quien no ve, el que no ama a
su hermano, a quien ve?» (1 Jn 4,20).
Santa Isabel, hija del rey, había
crecido en la comodidad de una vida
de corte, en un ambiente lujoso y
privilegiado; sin embargo,
conmovida y transformada por el
encuentro con Cristo, pronto sintió
rechazo hacia las riquezas y las
vanidades del mundo, advirtiendo el
deseo de despojarse de ellas y de
cuidar a los necesitados. Así, no sólo
gastó sus bienes, sino también su
vida en favor de los últimos, de los
leprosos y de los enfermos, hasta
llegar a curarlos personalmente y a
llevarlos sobre sus propios hombros.
Ese es el lenguaje de la caridad.

Brigitta, a quien agradezco su
testimonio, también nos habló de
ello. Tantas privaciones, tanto
sufrimiento, tanto trabajo duro para
tratar de salir adelante y no hacer



faltar el pan a sus hijos y, en el
momento más dramático, el Señor
vino a su encuentro para socorrerla.
Pero —lo hemos escuchado de sus
propios labios—, ¿cómo intervino el
Señor? Él, que escucha el grito del
pobre, «hace justicia a los oprimidos
y da pan a los hambrientos» y
«endereza a los que están
encorvados» (Sal 146,7-8), casi nunca
llega resolviendo nuestros problemas
desde arriba, sino que se hace
cercano con el abrazo de su ternura,
inspirando la compasión de
hermanos que se dan cuenta de ellos
y no permanecen indiferentes.
Brigitta nos dijo que pudo
experimentar la cercanía del Señor
gracias a la Iglesia greco-católica; a
tantas personas que se prodigaron
para ayudarla, animarla, encontrarle
un trabajo y sostenerla en las
necesidades materiales y en el
camino de la fe. Este es el testimonio
que se nos pide: la compasión hacia
todos, especialmente hacia los que



están marcados por la pobreza, la
enfermedad y el dolor. Compasión
que quiere decir “padecer con”.
Necesitamos una Iglesia que hable
con fluidez el lenguaje de la caridad,
idioma universal que todos escuchan
y comprenden, incluso los más
alejados, incluso los que no creen.

Y a este propósito, expreso mi
gratitud a la Iglesia húngara por el
esfuerzo realizado en la caridad, un
compromiso extenso: han creado
una red que conecta a muchos
agentes pastorales, a muchos
voluntarios, a las Cáritas
parroquiales y diocesanas, y también
a grupos de oración, comunidades de
creyentes y organizaciones
pertenecientes a otras confesiones,
pero unidas en esa comunión
ecuménica que brota precisamente
de la caridad. Y gracias por el modo
con que han acogido —no sólo con
generosidad sino también con
entusiasmo— a muchos refugiados



procedentes de Ucrania. Escuché
conmovido el testimonio de Oleg y su
familia; vuestro “viaje hacia el
futuro” —un futuro diferente, lejos
de los horrores de la guerra—
comenzó en realidad con un “viaje
en la memoria”, porque Oleg recordó
la cálida bienvenida que recibió en
Hungría hace años, cuando vino a
trabajar como cocinero. La memoria
de esa experiencia lo animó a
emprender el viaje con su familia y a
venir aquí a Budapest, donde
encontró una generosa hospitalidad.
El recuerdo del amor recibido
reaviva la esperanza, anima a
emprender nuevos caminos de vida.
En efecto, también en el dolor y en el
sufrimiento se encuentra la valentía
de seguir adelante cuando se ha
recibido el bálsamo del amor: y esta
es la fuerza que ayuda a creer que no
todo está perdido y que un futuro
diferente es posible. El amor que
Jesús nos da y que nos manda vivir
contribuye entonces a extirpar de la



sociedad, de las ciudades y de los
lugares donde vivimos, los males de
la indiferencia —es una peste la
indiferencia— y del egoísmo, y
reaviva la esperanza de una
humanidad nueva, más justa y
fraterna, donde todos puedan
sentirse en casa.

Lamentablemente, un gran número
de personas también aquí están
literalmente sin hogar: muchas
hermanas y hermanos marcados por
la fragilidad —solos, con diversas
dificultades físicas y mentales,
destruidos por el veneno de la droga,
que han salido de la cárcel o han sido
abandonados por ser ancianos—
están afectados por formas graves de
pobreza material, cultural y
espiritual, y no tienen un techo o una
casa donde vivir. Zoltán y su esposa
Anna nos han dado su testimonio
sobre esta gran tragedia: gracias por
sus palabras. Y gracias por haber
acogido esa moción del Espíritu



Santo que los ha llevado, con valentía
y generosidad, a construir un centro
para acoger a personas sin techo. Me
ha impresionado escuchar que, junto
con las necesidades materiales,
prestan atención a la historia y a la
dignidad herida de las personas,
haciéndose cargo de su soledad, de
su fatiga de sentirse amadas y
bienvenidas en el mundo. Anna nos
dijo que «es Jesús, la Palabra viva,
que sana sus corazones y sus
relaciones, porque la persona se
reconstruye desde dentro»; es decir,
renace, cuando experimenta que a
los ojos de Dios es amada y
bendecida. Esto vale para toda la
Iglesia: ¡no es suficiente dar el pan
que alimenta el estómago, es
necesario alimentar el corazón de las
personas! La caridad no es una
simple asistencia material y social,
sino que se preocupa de toda la
persona y desea volver a ponerla en
pie con el amor de Jesús: un amor



que ayuda a recuperar belleza y
dignidad.

Hacer caridad significa tener la
valentía de mirar a los ojos. Tú no
puedes ayudar a alguien mirando
hacia otro lado. Para hacer caridad
se necesita la valentía de tocar. Tú no
puedes arrojar la limosna desde lejos
sin tocar. Tocar y mirar. Y así,
tocando y mirando, comienzas un
camino, un camino con esa persona
necesitada, que te hará entender
cuán necesitado estás tú de la mirada
y de la mano del Señor.

Hermanos y hermanas, los animo a
hablar siempre el lenguaje de la
caridad. La estatua que hay en esta
plaza representa el milagro más
famoso de santa Isabel: se cuenta
que, una vez, el Señor transformó en
rosas el pan que llevaba a los
necesitados. Es así también para
ustedes: cuando se empeñan en
llevar el pan a los hambrientos, el



Señor hace florecer la alegría y
perfuma vuestra existencia con el
amor que dan. Hermanos y
hermanas, les deseo que lleven
siempre el perfume de la caridad a la
Iglesia y a su país. Y les pido, por
favor, que sigan rezando por mí.

Encuentro con los jóvenes en el
Papp László Budapest Sportaréna

Dicsértessék a Jézus Krisztus!
[¡Alabado sea Jesucristo!]

Queridos hermanos y hermanas,
quisiera decirles: köszönöm!
[¡gracias!]

Gracias por la danza, el canto, sus
valientes testimonios, y gracias a
cada uno por estar aquí. Estoy feliz
de estar con ustedes. Mons. Ferenc
nos dijo que la juventud es un tiempo
de grandes preguntas y grandes
respuestas.



Es cierto, y es importante que haya
alguien que provoque y escuche sus
preguntas y que no les dé respuestas
fáciles y preconfeccionadas, sino que
les ayude a desafiar sin miedo la
aventura de la vida en busca de
grandes respuestas. Las respuestas
preconfeccionadas no nos sirven, no
nos ayudan. Esto, de hecho, es lo que
hizo Jesús.

Bertalán, has dicho que Jesús no es
un personaje de cuento ni el
superhéroe de un cómic, y es verdad:
Cristo es Dios en carne y hueso, el
Dios vivo que se hace cercano; es el
Amigo, el mejor de los amigos; es el
Hermano, el mejor de los hermanos,
y es muy bueno haciendo preguntas.

En el Evangelio, de hecho, Él, que es
el Maestro, hace preguntas antes de
dar respuestas.

Pienso en el momento en que se
encuentra frente a aquella mujer
adúltera a la que todos acusaban.



Jesús interviene, los que la acusaban
se marchan y Él se queda a solas con
ella. Entonces le pregunta con
dulzura: “Mujer, ¿dónde están tus
acusadores? ¿Nadie te ha
condenado?” (Jn 8,10). Ella responde:
“Nadie, Señor” (v. 11).

Y así, al decir esto, ella comprende
que Dios no quiere condenar, sino
perdonar. Fijen esto en su mente:
Dios nos perdona siempre.

[Al traductor] ¿Cómo se dice en
húngaro “Dios perdona siempre”?
¿Cómo se dice? [Los jóvenes lo repiten
dos veces a instancias del Papa] No lo
olviden.

Dios perdona siempre, ¡está
dispuesto a levantarnos en cada
caída! Con Él, por tanto, nunca
debemos tener miedo de caminar y
avanzar en la vida.

Pensemos también en María
Magdalena, que en la mañana de



Pascua fue la primera en ver a Jesús
resucitado. Ella fue la primera.
Estaba llorando junto al sepulcro
vacío y Jesús le preguntó: “Mujer,
¿por qué lloras? ¿A quién
buscas?” (Jn 20,15).

Y así, conmovida en lo más íntimo,
María Magdalena le abre su corazón,
le cuenta su angustia, le revela sus
deseos y su amor.

Y veamos el primer encuentro de
Jesús con los que iban a ser sus
discípulos. Dos de ellos, enviados por
Juan el Bautista, lo siguen. El Señor
se vuelve y les hace una sola
pregunta: “¿Qué quieren?” (Jn 1,38).

Yo también les hago una pregunta y
cada uno la responde en su corazón.
Cuando Dios hace una pregunta
hagamos silencio. Mi pregunta es:
¿Qué buscas en la vida? ¿Qué buscas
en el corazón? En silencio, cada uno
responde dentro de sí: ¿Qué busco
yo?



Y Jesús no da lecciones, sino que
camina con ellos: no quiere que sus
discípulos sean alumnos repitiendo
una lección, sino jóvenes libres y en
camino, compañeros de un Dios que
escucha sus necesidades y está atento
a sus sueños.

Luego, después de mucho tiempo,
dos jóvenes discípulos caen
tristemente en un error: piden a
Jesús algo equivocado, o sea, que
puedan estar a su derecha y a su
izquierda cuando se convierta en rey.
Querían trepar.

Pero es interesante ver que Jesús no
les reprende por tal atrevimiento, no
les dice: “¡Cómo se atreven, dejen de
soñar esas cosas!”.

No, Jesús no derriba sus sueños, sino
que les corrige sobre cómo
realizarlos; acepta su deseo de llegar
alto, pero insiste sobre un punto,
para que lo recuerden bien: uno no
se hace grande pasando por encima



de los demás, sino abajándose hacia
los demás; no a costa de los demás,
sino sirviendo a los demás (cf. Mc
10,35-45).

Quisiera repetir esto. Pido al
traductor que gentilmente lo repita.

[El traductor repite en húngaro “uno
no se hace grande pasando por
encima de los demás, sino abajándose
hacia los demás; no a costa de los
demás, sino sirviendo a los demás”].

¿Han entendido?

Como ven, amigos, Jesús se alegra de
que alcancemos grandes metas. No
nos quiere vagos y perezosos, no nos
quiere callados y tímidos; nos quiere
vivos, activos, protagonistas de la
historia. Y nunca desprecia nuestras
expectativas, sino que, al contrario,
sube la barra de nuestros deseos.

Jesús estaría de acuerdo con un
proverbio de ustedes, que espero



pronunciar bien: Aki mer az nyer [El
que no arriesga, no gana].

Ustedes me pueden preguntar:
¿cómo se gana en la vida? Jesús nos
presenta que hay dos pasos básicos,
como en el deporte: primero,
apuntar alto; segundo, entrenar.

Apuntar alto. ¿Tienes un talento?
Seguramente lo tienes. No lo dejes de
lado pensando que todo lo que
necesitas para ser feliz es lo mínimo
indispensable: un título, un trabajo
para ganar dinero, un poco de
diversión. No, pon en juego lo que
tienes.

¿Tienes una cualidad particular?
Invierte en ella, ¡sin miedo! ¿Sientes
en tu corazón que tienes una
capacidad que puede hacer mucho
bien? ¿Sientes que es hermoso amar
al Señor, crear una familia
numerosa, ayudar a los necesitados?



Ve adelante. No pienses que sean
deseos inalcanzables, ¡invierte en las
grandes metas de la vida! ¡Invierte
en las grandes metas de la vida!

Este es el primero: Apuntar alto.

El segundo, entrenarse. ¿Cómo? En
diálogo con Jesús, que es el mejor
entrenador posible. Él te escucha, te
motiva, cree en ti, sabe sacar lo
mejor de ti. Y siempre te invita a
hacer equipo: nunca solo, sino con
los demás.

Si tú quieres madurar y crecer en la
vida, tienes que ir haciendo equipo. Y
haciendo equipo, en la comunidad,
juntos, viviendo experiencias
comunes.

Pienso, por ejemplo, en las Jornadas
Mundiales de la Juventud, y
aprovecho para invitarlos a la
próxima, que será en Portugal, en
Lisboa, a principios de agosto. Hoy
en día existe la gran tentación de



conformarse con un celular y
algunos amigos. ¡Poca cosa, por
favor! Pero, aunque eso es lo que
hacen muchos, aunque eso es lo que
te gustaría hacer, no hace bien.

No te puedes encerrar en un grupo
pequeño de amigos y encerrarte con
tu celular. Esta es una cosa un poco
estúpida.

También hay un elemento
importante en este entrenamiento, y
tú, Krisztina, nos lo has recordado al
decir que, en medio de mil prisas, de
tanto frenesí y velocidad, hay algo
esencial que les falta hoy a los
jóvenes, y también a los adultos.

Dijiste: “No nos damos tiempo para
estar en silencio en medio del ruido,
porque tenemos miedo a la soledad y
entonces todos los días acabamos
cansados”. Y lo has dicho tú,
Krisztina, ¡gracias!



Quisiera decirles: en esto, no tengan
miedo de ir contra corriente, de
encontrar cada día un tiempo de
silencio para hacer un alto y rezar.

Hoy todo les dice que tienen que ser
rápidos, eficientes, prácticamente
perfectos, ¡como si fueran máquinas!
¡Pero nosotros no somos máquinas!
Luego nos damos cuenta de que a
menudo nos quedamos sin gasolina y
no sabemos qué hacer.

Es muy bueno poder detenerse para
volver a llenar el tanque, para
recargar baterías. Pero cuidado: no
para sumergirse en las propias
melancolías ni para estar rumiando
nuestras tristezas; ni tampoco para
pensar en la persona que me hizo
esto o aquello, haciendo teorías sobre
cómo se comportan los demás. Esto
no hace bien. Es un veneno. No hace
bien.

El silencio es el terreno en el cual se
pueden cultivar relaciones



provechosas, porque nos permite
confiarle a Jesús lo que vivimos,
llevarle rostros y nombres, depositar
en Él nuestras angustias, pensar en
nuestros amigos y hacer una oración
por ellos.

El silencio nos da la posibilidad de
leer una página del Evangelio que le
hable a nuestra vida; de adorar a
Dios, encontrando así la paz en
nuestro corazón. El silencio te
permite escoger un libro que no estás
obligado a leer, pero que te ayuda a
leer el corazón humano; a observar
la naturaleza para no estar sólo en
contacto con las cosas hechas por el
hombre y descubrir así la belleza que
nos rodea.

Pero el silencio no es para quedarse
pegado al celular y a las redes
sociales. No, por favor. La vida es
real, no virtual; no sucede en una
pantalla, ¡sino en el mundo! Por
favor ¡no virtualizar la vida! Lo



repito: ¡no virtualizar la vida que es
concreta! ¿Han entendido?

El silencio, pues, es la puerta de la
oración, y la oración es la puerta del
amor.

Dora, quisiera darte las gracias
porque has hablado de la fe como de
una historia de amor -es hermoso
esto, es tu experiencia-, en la que
cada día te enfrentas a las
dificultades de la adolescencia, pero
sabes que hay Alguien contigo,
Alguien para ti, y que ese Alguien,
Jesús, no tiene miedo de superar
contigo cada obstáculo que
encuentres.

La oración ayuda a realizar esto,
porque es un diálogo con Jesús, como
la Misa es un encuentro con Él y la
Confesión el abrazo que recibes de
Él.

Me viene a la mente vuestro gran
músico Ferenc Liszt. Durante la



limpieza de su piano, se encontraron
unas cuentas del Rosario que tal vez,
al romperse, habían caído en el
instrumento.

Es una pista que nos hace pensar
cómo, antes de una composición o de
una interpretación, quizá incluso
después de un momento de diversión
con el piano, era habitual para él
rezar: hablaba al Señor y a la Virgen
de lo que amaba y ponía su arte y sus
talentos en oración.

Rezar no es aburrido. Somos
nosotros los que lo hacemos
aburrido. Rezar es un encuentro con
el Señor.

Cuando recen, no tengan miedo de
llevar a Jesús todo lo que pasa en su
mundo interior: los afectos, los
miedos, los problemas, las
expectativas, los recuerdos, las
esperanzas. Todo, incluso los
pecados. El Señor lo entiende todo.
La oración es diálogo, es vida.



Bertalán- ¡eres bueno, tú!- hoy no has
tenido vergüenza de contarnos a
todos sobre la angustia que a veces te
paraliza y las luchas para acercarte a
la fe. Qué hermoso cuando se tiene la
valentía de ser auténticos, que no
significa mostrar que nunca se tiene
miedo, sino abrirse y compartir las
fragilidades con el Señor y con los
demás, sin esconderse, sin disimular,
sin usar máscaras. Gracias por tu
testimonio, Bertalán.

El Señor, como nos dice el Evangelio
en cada página, no hace grandes
cosas con personas extraordinarias,
sino con personas auténticas, como
cada uno de nosotros. En cambio,
quienes confían en sus propias
capacidades y viven de las
apariencias para quedar bien, alejan
a Dios de su corazón.

Jesús con sus preguntas, con su
amor, con su Espíritu, escarba en
nosotros para hacernos personas



auténticas. Y hoy existe una gran
necesidad de personas auténticas.
¡Tanto!

¿Saben cuál es el peligro de hoy? Ser
una persona fingida. ¡Sean personas
verdaderas! Puede que me
avergüence porque mi realidad no es
buena. Hablen con el Señor, que nos
quiere como somos ahora. Vayan con
valentía. Vayan adelante.

A este respecto, nos ha impresionado
lo que has dicho, Tódor, empezando
por tu nombre, que llevas en honor
del beato Teodoro, un gran confesor
de la fe que nos llama a no vivir a
medias.

Has querido “hacer sonar el
despertador”, al decir que el celo por
la misión está anestesiado por el
hecho de que vivimos en la
seguridad y la comodidad, mientras
que a pocos kilómetros de aquí la
guerra y el sufrimiento están a la
orden del día.



He aquí, pues, la invitación: tomar la
vida en nuestras manos para ayudar
al mundo a vivir en paz.
Preguntémonos, cada uno de
nosotros y dejemos que nos
incomode: ¿Qué hago yo por los
demás, por la Iglesia, por la
sociedad? ¿Vivo pensando en mi
propio bien o me arriesgo por
alguien, sin calcular mis propios
intereses? Preguntémonos por
nuestra gratuidad, por nuestra
capacidad de amar según Jesús, es
decir, de servir.

Estoy terminando, no se preocupen,
no se aburran.

Queridos amigos, hay una última
cosa que quisiera compartir con
ustedes, una página del Evangelio
que resume lo que hemos estado
diciendo. Hace un año y medio
estuve aquí para el Congreso
Eucarístico.



En el Evangelio de Juan, en el
capítulo seis, hay una hermosa
página eucarística que tiene como
centro a un joven. Habla de un
muchacho que estaba entre la
multitud escuchando a Jesús.
Probablemente sabía que el
encuentro iba a durar bastante y
había sido previsor: había traído
consigo su almuerzo. ¿Ustedes han
traído un bocadillo? Este joven había
traído el almuerzo.

Jesús siente compasión por la
multitud y quiere darle de comer; así
que, a su estilo, hace preguntas a los
discípulos para abrir paso a sus
capacidades. Le pregunta a uno de
ellos cómo hacerlo y éste le da una
respuesta “contable”: “Doscientos
denarios no bastarían para que cada
uno pudiera comer un pedazo de
pan” (Jn 6,7), como dando a entender
que era matemáticamente imposible.



Otro, mientras tanto, ve a aquel
muchacho y hace una observación,
pero de nuevo pesimista: “Aquí hay
un joven que tiene cinco panes de
cebada y dos peces, pero ¿qué es esto
para tanta gente?” (v. 9). En cambio,
para Jesús con esos cinco panes y dos
peces le basta. Son más que
suficientes para realizar el famoso
milagro de la multiplicación de los
panes y los peces.

Cada uno, con sus pequeñas cosas
que tienen, las dejan en manos de
Jesús y esto es suficiente.

Sin embargo, el Evangelio no cuenta
un detalle y lo deja a nuestra
imaginación: ¿Cómo convencieron
los discípulos a aquel muchacho para
que diera todo lo que tenía? Tal vez
le hayan pedido que compartiera su
almuerzo y él habrá mirado a su
alrededor, notando que había miles
de personas.



Y quizás, como ellos, habrá
respondido diciendo: “No es
suficiente, ¿por qué me lo piden a mí
y no se ocupan ustedes, que son los
discípulos de Jesús? ¿Quién soy yo?”.
Entonces, tal vez, le habrán dicho
que era el mismo Jesús quien se lo
pedía.

Y el joven hace una cosa
extraordinaria: se fía. Ese joven que
tenía el almuerzo para sí, se fía, lo da
todo, no se guarda nada para sí.
Había venido para recibir de Jesús y
se encuentra dándole a Jesús. Así es
como se produce el milagro. Viene
del compartir: la multiplicación
realizada por Jesús comienza cuando
aquel muchacho comparte con Él y
para los demás.

Lo poco que tenía aquel joven, en
manos de Jesús, se convierte en
mucho. Es ahí a donde conduce la fe:
a la libertad de dar, al entusiasmo de



entregarse, a superar los miedos, a
arriesgar.

Amigos, termino con esto: cada uno
de ustedes es valioso para Jesús, ¡y
también para mí! Recuerden que
nadie puede ocupar su lugar en la
historia de la Iglesia y del mundo;
nadie puede hacer lo que sólo
ustedes pueden hacer.

Así que ayudémonos mutuamente a
creer que somos amados y valiosos,
que estamos hechos para cosas
grandes.

Recemos por ello y animémonos
mutuamente. Y no se olviden
tampoco de ayudarme con sus
oraciones.

Köszönöm! [¡Gracias!]

Domingo 30 de abril



Santa Misa en la plaza Kossuth
Lajos

Las últimas palabras que Jesús
pronuncia, en el Evangelio que
hemos escuchado, resumen el
sentido de su misión: «Yo he venido
para que tengan Vida, y la tengan en
abundancia» (Jn 10,10). Esto es lo que
hace un buen pastor: da la vida por
sus ovejas. Así Jesús, como un pastor
que va en busca de su rebaño, vino a
buscarnos cuando estábamos
perdidos; como un pastor, vino a
arrancarnos de la muerte; como un
pastor, que conoce a cada una de sus
ovejas y las ama con ternura infinita,
nos ha hecho entrar en el redil del
Padre, haciéndonos hijos suyos.

Contemplemos entonces la imagen
del buen Pastor, y detengámonos en
dos acciones que, como narra el
Evangelio, Él realiza por sus ovejas:
primero las llama, después las hace
salir.



1. En primer lugar, “llama a sus
ovejas” (cf. v. 3). Al comienzo de
nuestra historia de salvación no
estamos nosotros con nuestros
méritos, nuestras capacidades,
nuestras estructuras; en el origen
está la llamada de Dios, su deseo de
alcanzarnos, su preocupación por
cada uno de nosotros, la abundancia
de su misericordia que quiere
salvarnos del pecado y de la muerte,
para darnos la vida en abundancia y
la alegría sin fin. Jesús vino como
buen Pastor de la humanidad para
llamarnos y llevarnos a casa.
Nosotros entonces, con memoria
agradecida, podemos recordar su
amor por nosotros; por nosotros que
estábamos alejados de Él. Sí,
mientras «todos andábamos errantes
como ovejas» y «siguiendo cada uno
su propio camino» (Is 53,6), Él
soportó nuestras iniquidades y cargó
con nuestras culpas, conduciéndonos
nuevamente al corazón del Padre.
Así lo hemos escuchado del apóstol



Pedro en la segunda Lectura:
«Porque antes andaban como ovejas
perdidas, pero ahora han vuelto al
Pastor y Guardián de ustedes» (1 P
2,25). Y, aún hoy, en cada situación de
la vida, en aquello que llevamos en el
corazón, en nuestros extravíos, en
nuestros miedos, en el sentido de
derrota que a veces nos asalta, en la
prisión de la tristeza que amenaza
con encerrarnos, Él nos llama. Viene
como buen Pastor y nos llama por
nuestro nombre, para decirnos lo
valiosos que somos a sus ojos, para
curar nuestras heridas y cargar sobre
sí nuestras debilidades, para
reunirnos en su grey y hacernos
familia con el Padre y entre nosotros.

Hermanos y hermanas, mientras
estamos aquí esta mañana, sentimos
la alegría de ser pueblo santo de
Dios. Todos nosotros nacemos de su
llamada; Él es quien nos ha
convocado y por eso somos su
pueblo, su rebaño, su Iglesia. Nos ha



reunido aquí para que, aun siendo
diferentes entre nosotros y
perteneciendo a comunidades
distintas, la grandeza de su amor nos
congregue a todos en un único
abrazo. Es hermoso estar juntos: los
obispos y los sacerdotes, los
religiosos y los fieles laicos; y es
hermoso compartir esta alegría junto
con las Delegaciones ecuménicas, los
jefes de la Comunidad judía, los
representantes de las Instituciones
civiles y del Cuerpo diplomático. Esto
es catolicidad: todos nosotros,
llamados por nuestro nombre por el
buen Pastor, estamos invitados a
acoger y difundir su amor, a hacer
que su redil sea inclusivo y nunca
excluyente. Y, por eso, todos estamos
llamados a cultivar relaciones de
fraternidad y colaboración, sin
dividirnos entre nosotros, sin
considerar nuestra comunidad como
un ambiente reservado, sin dejarnos
arrastrar por la preocupación de



defender cada uno el propio espacio,
sino abriéndonos al amor mutuo.

2. Después de haber llamado a las
ovejas, el Pastor «las hace salir» (Jn
10,3). Primero, llamándolas, las hizo
entrar en el rebaño, luego las
conduce hacia afuera. Primero
somos reunidos en la familia de Dios
para ser constituidos su pueblo, pero
después somos enviados al mundo
para que, con valentía y sin miedo,
seamos anunciadores de la Buena
Noticia, testigos del amor que nos ha
regenerado. Este movimiento —
entrar y salir— podemos
comprenderlo con otra imagen que
usa Jesús; la de la puerta. Él dice: «Yo
soy la puerta. El que entra por mí se
salvará; podrá entrar y salir, y
encontrará su alimento» (v. 9).
Volvamos a escuchar bien esto: 
entrará y saldrá. Por una parte, Jesús
es la puerta que se abre de par en
par para hacernos entrar en la
comunión del Padre y experimentar



su misericordia; pero, como todos
saben, una puerta abierta sirve tanto
para entrar como para salir del lugar
en el que se encuentra. Y entonces
Jesús, después de habernos
conducido nuevamente al abrazo de
Dios y al redil de la Iglesia, es la
puerta que nos hace salir al mundo.
Él nos impulsa a ir al encuentro de
los hermanos. Y recordémoslo bien:
todos, sin excepción, estamos
llamados a esto, a salir de nuestras
comodidades y tener la valentía de
llegar a todas las periferias que
necesitan la luz del Evangelio (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Hermanos y hermanas, estar “en
salida” significa para cada uno de
nosotros convertirse, como Jesús, en
una puerta abierta. Es triste y hace
daño ver puertas cerradas: las
puertas cerradas de nuestro egoísmo
hacia quien camina con nosotros
cada día, las puertas cerradas de
nuestro individualismo en una



sociedad que corre el riesgo de
atrofiarse en la soledad; las puertas
cerradas de nuestra indiferencia ante
quien está sumido en el sufrimiento
y en la pobreza; las puertas cerradas
al extranjero, al que es diferente, al
migrante, al pobre. E incluso las
puertas cerradas de nuestras
comunidades eclesiales: cerradas
entre nosotros, cerradas al mundo,
cerradas al que “no está en regla”,
cerradas al que anhela al perdón de
Dios. Hermanos y hermanas, por
favor, por favor, ¡abramos las
puertas! También nosotros
intentemos —con las palabras, los
gestos, las actividades cotidianas—
ser como Jesús, una puerta abierta,
una puerta que nunca se le cierra en
la cara a nadie, una puerta que
permite entrar a experimentar la
belleza del amor y del perdón del
Señor.

Repito esto sobre todo a mí mismo, a
los hermanos obispos y sacerdotes; a



nosotros pastores. Porque el pastor,
dice Jesús, no es un asaltante o un
ladrón (cf. Jn 10,8); no se aprovecha
de su cargo, es decir, no oprime al
rebaño que le ha sido confiado; no
“roba” el espacio de los hermanos
laicos; no ejercita una autoridad
rígida. Hermanos, animémonos a ser
puertas cada vez más abiertas;
“facilitadores” de la gracia de Dios,
expertos en cercanía, dispuestos a
ofrecer la vida, así como Jesucristo,
nuestro Señor y nuestro todo, nos lo
enseña con los brazos abiertos desde
la cátedra de la cruz y nos lo muestra
cada vez en el altar, Pan vivo que se
parte por nosotros. Lo digo también
a los hermanos y a las hermanas
laicos, a los catequistas, a los agentes
pastorales, a quienes tienen
responsabilidades políticas y
sociales, a aquellos que
sencillamente llevan adelante su
vida cotidiana, a veces con dificultad:
sean puertas abiertas. Dejemos
entrar en el corazón al Señor de la



vida, su Palabra que consuela y sana,
para luego salir y ser, nosotros
mismos, puertas abiertas en la
sociedad. Ser abiertos e inclusivos
unos con otros, para ayudar a
Hungría a crecer en la fraternidad,
camino de la paz.

Queridos hermanos y hermanas,
Jesús buen Pastor nos llama por
nuestro nombre y nos cuida con
ternura infinita. Él es la puerta y
quien entra por Él tiene la vida
eterna. Él es nuestro futuro, un
futuro de «Vida en abundancia» (Jn
10,10). Por eso, no nos desanimemos
nunca, no nos dejemos robar nunca
la alegría y la paz que Él nos ha dado;
no nos encerremos en los problemas
o en la apatía. Dejémonos
acompañar por nuestro Pastor; con
Él, nuestra vida, nuestras familias,
nuestras comunidades cristianas y
toda Hungría resplandezcan de vida
nueva.



Regina Caeli

Agradezco al cardenal Erdő sus
palabras. Saludo a la señora
Presidenta, al Primer Ministro y a las
autoridades presentes. Ya próximo a
regresar a Roma, deseo expresarles
mi agradecimiento a ellos, a los
hermanos obispos, a los sacerdotes, a
las consagradas y a los consagrados,
y a todo el amado pueblo húngaro
por la acogida y el afecto que he
sentido en estos días. Y manifiesto mi
gratitud a los que han venido desde
lejos y a los que han trabajado tanto
y tan bien por esta visita. A todos les
digo: köszönöm, Isten fizesse!
[¡gracias, que Dios los recompense!]
Un recuerdo especial por los
enfermos y los ancianos, por quienes
no han podido estar aquí, por
quienes se sienten solos y por
quienes han perdido la fe en Dios y la
esperanza en la vida. Estoy cerca de
ustedes, rezo por ustedes y los
bendigo.



Saludo a los diplomáticos y a los
hermanos y hermanas de otras
confesiones cristianas. Gracias por su
presencia y gracias porque en este
país diversas confesiones y religiones
se encuentran y se sostienen
recíprocamente. El cardenal Erdő ha
dicho que aquí se vive “en la frontera
oriental de la cristiandad occidental
desde hace mil años”. Es hermoso
que las fronteras no representen
barreras que separan, sino zonas de
contacto; y que los creyentes en
Cristo pongan en primer lugar la
caridad que une y no las diferencias
históricas, culturales y religiosas que
dividen. Nos congrega el Evangelio y
es volviendo allí, a las fuentes, donde
el camino entre los cristianos
proseguirá según la voluntad de
Jesús, Buen Pastor, que nos quiere
unidos en un solo rebaño.

Nos dirigimos ahora a la Virgen. A
ella, Magna Domina Hungarorum, a
quien invocan como Reina y Patrona,



le encomiendo a todos los húngaros.
Y desde esta gran ciudad y desde este
noble país quisiera confiar de nuevo
a su corazón la fe y el futuro de todo
el continente europeo, en el que he
estado pensando estos días y, de
modo particular, la causa de la paz.
Santísima Virgen, mira a los pueblos
que más sufren. Mira sobre todo al
cercano y martirizado pueblo
ucraniano y al pueblo ruso,
consagrados a ti. Tú eres la Reina de
la paz, infunde en los corazones de
los hombres y de los responsables de
las naciones el deseo de construir la
paz, de dar a las jóvenes
generaciones un futuro de
esperanza, no de guerra; un futuro
lleno de cunas, no de tumbas; un
mundo de hermanos, no de muros.

Acudimos a ti, Santa Madre de Dios:
después de la resurrección de Jesús
acompañaste los primeros pasos de
la comunidad cristiana, haciéndola
perseverante y unánime en la



oración (cf. Hch 1,14). Así mantuviste
unidos a los creyentes, preservando
la unidad con tu ejemplo dócil y
servicial. Te pedimos por la Iglesia en
Europa, para que encuentre la fuerza
de la oración; para que descubra en ti
la humildad y la obediencia, el ardor
del testimonio y la belleza del
anuncio. A ti te encomendamos esta
Iglesia y este país. Tú, que exultaste
por tu Hijo resucitado, llena nuestros
corazones de su alegría. Queridos
hermanos y hermanas, les deseo que
difundan la alegría de Cristo: Isten
éltessen! [¡Felicidades!]. Agradecido
por estos días, los llevo en el corazón
y les pido que recen por mí. Isten áld
meg a magyart! [¡Que Dios bendiga a
los húngaros!]

Encuentro con el mundo
universitario y de la cultura en la
Facultad de Informática y Ciencias
Biónicas de la Universidad Católica
Péter Pázmány



Queridos hermanos y hermanas,
¡buenas tardes!

Saludo a cada uno de ustedes y
agradezco las hermosas palabras que
se han dicho y sobre las cuales me
detendré dentro de poco. Este es el
último encuentro de mi visita a
Hungría y, con el corazón agradecido,
me da gusto pensar en el curso del
Danubio, que conecta este país con
muchos otros, uniendo, además de su
geografía, también su historia. La
cultura, en cierto sentido, es como un
gran río: recorre varias regiones de
la vida y de la historia poniéndolas
en relación, permite navegar en el
mundo y abrazar países y tierras
lejanas, sacia la mente, riega el alma,
hace crecer a la sociedad. La misma
palabra cultura deriva del verbo
cultivar. El saber conllevar una
siembra cotidiana que, penetrando
en los surcos de la realidad, da fruto.



Hace cien años, Romano Guardini,
gran intelectual y hombre de fe,
precisamente mientras se
encontraba inmerso en un paisaje
único por la belleza de las aguas,
tuvo una fecunda intuición cultural.
Escribió: «Estos días he comprendido
claramente que existen dos modos de
conocer. El primero, nos conduce a
sumergirnos en las cosas y su
contexto. El que conoce pretende
penetrar, adentrarse en el objeto,
convivir con él. El segundo modo
consiste en aprehender,
descomponer, clasificar, tomar
posesión del objeto, dominarlo» (cf.
Cartas del Lago de Como. La técnica y
el hombre, Pamplona 2013, p. 59).
Distingue entre un conocimiento
humilde y relacional, que es como
“un reinar sirviendo; una creación
conforme a las posibilidades que
ofrece la naturaleza, que no
franquea los límites impuestos” (cf.
p. 61), y otro modo de saber, que «no
se detiene en la contemplación, sino



que analiza. No se sumerge en las
cosas, sino que se apodera de
ellas» (pp. 60-61).

Y, de esa manera, en este segundo
modo de conocer «las energías y la
materia han sido conducidas hacia
un fin único: las máquinas» (p. 62), y
«así se constituye una técnica cuyo
fin es subyugar al hombre en su
vida» (p. 64). Guardini no demoniza
la técnica, que permite vivir mejor,
comunicar y tener muchas ventajas,
sino que advierte el riesgo de que
esta se vuelva reguladora, si no
dominadora, de la vida. En ese
sentido veía un gran peligro: «El
hombre ha perdido su consistencia
interior derivada de un sentimiento
orgánico de la medida y de las
formas naturales» y, «mientras
permanece en su interior privado de
equilibrio, sin orientación, establece
arbitrariamente sus fines y obliga a
las fuerzas de la naturaleza, que él
mismo sometió, a convertirlos en



realidad» (pp. 64-65). Y dejaba a las
futuras generaciones una pregunta
inquietante: «¿Qué va a ser de la vida
si se deja someter por este orden de
cosas? [...] ¿Qué será de la vida [...] si
se somete a los imperativos
despóticos de la técnica? Un sistema
mecanicista se cierne sobre la vida
[...]. ¿Puede la vida permanecer
floreciente en medio de este
sistema?» (pp. 65-66).

¿Puede la vida permanecer
floreciente? Es una cuestión que,
especialmente en este lugar, donde
se profundizan la informática y las
“ciencias biónicas”, es bueno
plantearse. De hecho, lo que había
intuido Guardini es evidente en
nuestros días. Pensemos en la crisis
ecológica, en la naturaleza que
simplemente está reaccionando al
uso instrumental que le hemos dado.
Pensemos en la falta de límites, en la
lógica del “se puede hacer, por tanto,
es lícito”. Pensemos también en la



voluntad de poner en el centro de
todo no a la persona y sus relaciones,
sino al individuo centrado en sus
propias necesidades, ávido por
acumular y voraz por aferrar la
realidad. Y, en consecuencia,
pensemos en la erosión de los
vínculos comunitarios, por la que la
soledad y el miedo, de condiciones
existenciales, parecen transformarse
en condiciones sociales. Cuántos
individuos aislados, muy “de redes
sociales” y poco sociales, recurren,
como en un círculo vicioso, a los
consuelos de la técnica para llenar el
vacío que experimentan, corriendo
de manera aún más frenética
mientras, esclavos de un capitalismo
salvaje, sienten de manera aún más
dolorosa las propias debilidades, en
una sociedad donde la velocidad
exterior va a la par de la fragilidad
interior. Este es el drama. Diciendo
esto no quiero generar pesimismo —
sería contrario a la fe que tengo la
alegría de profesar—, sino



reflexionar sobre esta “arrogancia de
ser y de tener”, que ya en los albores
de la cultura europea Homero veía
como una amenaza y que el
paradigma tecnocrático exaspera,
con un cierto uso de los algoritmos
que puede representar un ulterior
riesgo de desestabilización de lo
humano.

En una novela que he citado muchas
veces, Señor del mundo, de Robert
Benson, se observa “que la
complejidad mecánica no es
sinónimo de verdadera grandeza y
que en la exterioridad más fastuosa
se esconde la insidia más sutil”. En
este libro, en cierto sentido
“profético”, escrito hace más de un
siglo, se describe un futuro
dominado por la técnica y en el que
todo, en nombre del progreso, está
uniformado; en todas partes se
predica un nuevo “humanismo” que
suprime las diferencias, anulando la
vida de los pueblos y aboliendo las



religiones, aboliendo todo. Ideologías
opuestas convergen en una
homologación que coloniza
ideológicamente; el hombre, en
contacto con las máquinas, se achata
cada vez más, mientras la vida
común se vuelve triste y enrarecida.
En ese mundo avanzado pero
sombrío, que describe Benson, donde
todos parecen insensibles y
anestesiados, parece obvio descartar
a los enfermos y aplicar la eutanasia,
así como abolir las lenguas y las
culturas nacionales para alcanzar la
paz universal, que en realidad se
transforma en una persecución
fundada sobre las imposiciones del
consenso, hasta el punto de hacer
afirmar a uno de los protagonistas
que “el mundo parece a merced de
una vitalidad perversa, que lo
corrompe y lo confunde todo”.

Me he extendido en este análisis
sombrío precisamente porque es en
ese contexto donde los roles de la



cultura y de la universidad brillan
mejor. La universidad es, en efecto,
como indica el mismo nombre, el
lugar donde el pensamiento nace,
crece y madura abierto y sinfónico.
Es el “templo” donde el conocimiento
está llamado a liberarse de los límites
estrechos del tener y del poseer para
convertirse en cultura, es decir, en
“cultivo” del hombre y de sus
relaciones fundamentales: con el
trascendente, con la sociedad, con la
historia, con la creación. A este
respecto, afirma el Concilio Vaticano
II: «La cultura debe estar
subordinada a la perfección integral
de la persona humana, al bien de la
comunidad y de la sociedad humana
entera. Por lo cual es preciso cultivar
el espíritu de tal manera que se
promueva la capacidad de
admiración, de intuición, de
contemplación y de formarse y ser
capaces de formarse un juicio
personal, así como el poder cultivar
el sentido religioso, moral y



social» (Const. past. Gaudium et spes,
59). En esta perspectiva, he
apreciado mucho sus palabras. Las
suyas, señor Rector, cuando ha dicho
que «en todo verdadero científico
hay algo de escriba, de sacerdote, de
profeta y de místico»; y también que
«con la ayuda de la ciencia no
queremos sólo entender, queremos
también hacer lo correcto, es decir,
construir una civilización humana y
solidaria, una cultura y un ambiente
sostenibles. Es con el corazón
humilde que podemos subir no sólo
al monte del Señor, sino también al
monte de la ciencia».

Es verdad, los grandes intelectuales,
de hecho, son humildes. Por otra
parte, el misterio de la vida se revela
a quien sabe introducirse en las
pequeñas cosas. A este respecto, es
hermoso lo que nos ha dicho
Dorottya: “Descubriendo detalles
cada vez más pequeños nos
sumergimos en la complejidad de la



obra de Dios”. La cultura así
entendida representa
verdaderamente la salvaguardia de
lo humano. Ahonda en la
contemplación y moldea personas
que no están a merced de las modas
del momento, sino bien arraigadas
en la realidad de las cosas. Y que,
humildes discípulas del saber,
sienten que deben ser abiertas y
comunicativas, nunca rígidas y
combativas. De hecho, quien ama la
cultura no se siente nunca satisfecho,
sino que lleva en sí una sana
inquietud. Busca, interroga, arriesga
y explora; sabe salir de sus propias
certezas para aventurarse con
humildad en el misterio de la vida,
que se armoniza con la inquietud, no
con la costumbre; que se abre a las
otras culturas y advierte la necesidad
de compartir el saber. Este es el
espíritu de la universidad, y les
agradezco porque lo viven así, como
nos ha dicho el profesor Major, que
ha explicado la belleza de cooperar



con otras realidades educativas, por
medio de programas de investigación
compartidos y también acogiendo a
estudiantes provenientes de otras
regiones del mundo, como Oriente
Medio, en particular de la
martirizada Siria. Abriéndonos a los
demás nos conocemos mejor a
nosotros mismos.

La cultura nos acompaña en el
conocimiento de nosotros mismos.
Lo recuerda el pensamiento clásico,
que nunca debe desaparecer. Vienen
a la mente las célebres palabras del
oráculo de Delfos: «Conócete a ti
mismo». Es una de las dos frases que
quisiera dejarles como conclusión.
Pero, ¿qué significa conócete a ti
mismo? Quiere decir saber reconocer
los propios límites y, en
consecuencia, frenar la propia
presunción de autosuficiencia. Nos
hace bien, porque es sobre todo
reconociéndonos criaturas cuando
nos volvemos creativos,



sumergiéndonos en el mundo, en vez
de dominarlo. Y mientras que el
pensamiento tecnocrático persigue
un progreso que no admite límites, el
hombre real está hecho también de
fragilidad, y es a menudo justamente
ahí cuando comprende que depende
de Dios y que está conectado con los
otros y con la creación. Por tanto, la
frase del oráculo de Delfos invita a
un conocimiento que, partiendo de la
humildad del límite, descubre sus
maravillosas potencialidades, que
van más allá de las de la técnica. En
otras palabras, conocerse a sí mismo
requiere mantener unidas, en una
dialéctica virtuosa, la fragilidad y la
grandeza del hombre. Del asombro
de este contraste surge la cultura;
nunca satisfecha y siempre en
búsqueda, inquieta y comunitaria,
disciplinada en su finitud y abierta al
absoluto. Me gustaría que cultiven
este apasionante descubrimiento de
la verdad.



La segunda frase se refiere
precisamente a la verdad. Fue
Jesucristo quien dijo: «La verdad los
hará libres» (Jn 8,32). Hungría ha
visto subseguirse de ideologías que
se imponían como verdad, pero no
daban libertad. Y hoy también el
riesgo no ha desaparecido; pienso en
el riesgo del paso del comunismo al
consumismo. En ambos “ismos” hay
una falsa idea de libertad; la del
comunismo era una “libertad”
forzada, limitada desde fuera,
decidida por otro; la del consumismo
es una “libertad” libertina, hedonista,
aplanada, que nos vuelve esclavos
del consumo y de las cosas. Qué fácil
es pasar de los límites impuestos al
pensar, como en el comunismo, al
pensarse sin límites, como en el
consumismo; de una libertad frenada
se pasa a una libertad sin frenos.
Jesús, en cambio, nos ofrece una
salida, diciendo que la verdad es todo
aquello que libera al hombre, que
libra al hombre de sus dependencias



y de sus cerrazones. La clave para
acceder a esta verdad es un
conocimiento que nunca se
desvincula del amor, relacional,
humilde y abierto, concreto y
comunitario, valiente y constructivo.
Esto es lo que las universidades están
llamadas a cultivar y la fe a
alimentar. Les deseo, por tanto, a
esta y a todas las universidades, que
sean un centro de universalidad y de
libertad, una fecunda obra de
humanismo, un taller de esperanza.
Los bendigo de corazón y les
agradezco todo lo que hacen aquí:
Köszönöm szépen! [¡Muchas gracias!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-
hungria/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-hungria/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-hungria/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-hungria/

	Viaje apostólico del Santo Padre a Hungría

