opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Chipre y Grecia

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostolico
a Chipre y Grecia (2-6 de
diciembre de 2021).

06/12/2021

El viaje apostolico de Francisco a los
dos paises mediterraneos, del 2 al 6
de diciembre, sigue los pasos del
Papa emérito en Chipre en 2010 y del
Papa san Juan Pablo IT en Grecia en
2001.



Jueves, 2 de diciembre de 2021

- Encuentro con sacerdotes, religiosos
y religiosas, didconos, catequistas,
asociaciones y movimientos
eclesiales de Chipre en la Catedral
maronita de Nuestra Sefiora de las
Gracias, Nicosia

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en la “Ceremonial Hall”
del Palacio Presidencial de Nicosia

Viernes, 3 de diciembre de 2021

- Visita de cortesia a Su Beatitud
Crisostomo II, Arzobispo ortodoxo de
Chipre en el Arzobispado ortodoxo
de Chipre, Nicosia

- Encuentro con el Santo Sinodo en la
Catedral ortodoxa de Nicosia

- Santa Misa en el Estadio GSP de
Nicosia



- Oracion ecumeénica con los
migrantes en la iglesia parroquial de
la Santa Cruz, Nicosia

Sabado, 4 de diciembre de 2021

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en el Palacio
Presidencial de Atenas

- Encuentro de Su Beatitud Jeronimo
IT y Su Santidad Francisco con sus
respectivos séquitos en la “Sala del
Trono” del Arzobispado ortodoxo de
Grecia, Atenas

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas y catequistas en la
Catedral de San Dionisio de Atenas

Domingo, 5 de diciembre de 2021

- Visita a los refugiados en el Centro
de acogida e identificacion de
Mitilene



- Santa Misa en “Megaron Concert
Hall” de Atenas

- Visita de cortesia de Su Beatitud
Jerénimo II al Santo Padre en la
Nunciatura Apostodlica de Atenas

Lunes, 6 de diciembre de 2021

- Encuentro con los jovenes en la
Escuela San Dionisio de las
Hermanas Ursulinas de Marusi,
Atenas

- Ceremonia de despedida en el
aeropuerto internacional de Atenas

Jueves, 2 de diciembre

Encuentro con sacerdotes,
religiosos y religiosas, diaconos,
catequistas, asociaciones y
movimientos eclesiales de Chipre



Beatitudes, queridos hermanos
obispos,

queridos sacerdotes, religiosas y
religiosos,

queridos catequistas, hermanos y
hermanas: Xaipete! [{Holal!]

Me siento contento de estar entre
ustedes. Deseo expresar mi gratitud
al Cardenal Béchara Boutros Rail por
las palabras que me ha dirigido y
saludar con afecto al Patriarca
Pierbattista Pizzaballa. Gracias a
todos ustedes por su ministerio y su
servicio; en particular a ustedes,
hermanas, por la obra educativa que
llevan adelante en la escuela, a la
que asisten tantos jovenes de la isla,
lugar de encuentro, de didlogo y
aprendizaje del arte de construir
puentes. jGracias! Gracias a todos
por su cercania a las personas,
especialmente en los contextos
sociales y laborales donde es mas
dificil.



Comparto mi alegria de visitar esta
tierra, caminando como peregrino
tras las huellas del gran apodstol
Bernabé, hijo de este pueblo,
discipulo enamorado de Jesus,
intrépido anunciador del Evangelio
que, pasando por las nacientes
comunidades cristianas, veia como
actuaba la gracia de Dios y se
alegraba de ello, exhortando «a todos
para que permanecieran unidos al
Sefior con firmeza de corazon» (Hch
11,23). Y yo vengo con el mismo
deseo: ver la gracia de Dios obrando
en su Iglesia y en su tierra,
alegrandome con ustedes por las
maravillas que el Sefior obra y
exhortandolos a perseverar siempre,
sin cansarse, sin desanimarse nunca.
iDios es mas grande! Dios es mas
grande que nuestras contradicciones.
iAdelante!

Los miro y veo la riqueza de su
diversidad. Es cierto, juna buena
"macedonia". Todo diferente. Saludo



a la Iglesia maronita, que en el curso
de los siglos ha llegado en varias
ocasiones a la isla y que, a menudo
atravesando muchas pruebas, ha
perseverado en la fe. Cuando pienso
en el Libano siento mucha
preocupacion por la crisis en la que
se encuentra y noto el sufrimiento de
un pueblo cansado y probado por la
violencia y el dolor. Llevo a mi
oracion el deseo de paz que sube
desde el corazon de ese pais. Les
agradezco lo que hacen en la Iglesia,
por Chipre. Los cedros del Libano se
citan numerosas veces en la
Escritura como modelos de belleza y
grandeza. Pero incluso un gran cedro
surge desde las raices y crece
lentamente. Ustedes son estas raices,
trasplantadas en Chipre para
difundir la fragancia y la belleza del
Evangelio. jGracias!

Saludo también a la Iglesia latina,
presente aqui por milenios, que ha
visto crecer en el tiempo, junto a sus



hijos, el entusiasmo de la fe y que
hoy, gracias a la presencia de tantos
hermanos y hermanas migrantes, se
presenta como un pueblo
“multicolor”, un auténtico lugar de
encuentro entre etnias y culturas
diferentes. Este rostro de la Iglesia
refleja el rol de Chipre en el
continente europeo: una tierra de
campos dorados, una isla acariciada
por las olas del mar, pero sobre todo
una historia que es cruce de pueblos
y mosaico de encuentros. Asi es
también la Iglesia: catolica, es decir,
universal, espacio abierto en el que
todos son acogidos y alcanzados por
la misericordia de Dios y su
invitacion a amar. No hay ni debe
haber muros en la Iglesia catolica. Y
esto, no lo olvidemos, ninguno de
nosotros ha sido llamado aqui para
hacer proselitismo como
predicadores, eso jamas. El
proselitismo es estéril, no da vida.
Todos hemos sido llamados por la
misericordia de Dios, que nunca se



cansa de llamar, nunca se cansa de
estar cerca, nunca se cansa de
perdonar. ;Donde estan las raices de
nuestra vocacion cristiana? En la
misericordia de Dios. Nunca
debemos olvidar eso. El Sefior no
defrauda; su misericordia no
defrauda. Siempre nos espera. No
hay y no debe haber muros en la
Iglesia catdlica, por favor. Y una casa
comun, es el lugar de las relaciones,
es la convivencia de la diversidad:
ese rito, ese otro rito; uno lo piensa
asi, esa monja lo vio asi, la otra lo vio
de otro modo. La diversidad de todos
y, en esa diversidad, la riqueza de la
unidad. ¢Y quién hace la unidad? El
espiritu santo. ¢Y quién hace la
diversidad? El espiritu santo. Quien
puede entender que entienda. Fl es el
autor de la diversidad y es el autor
de la armonia. San Basilio solia
decirlo: “Ipse harmonia est”. El es
quien hace la diversidad de dones 'y
la unidad armoniosa de la Iglesia.



Queridos amigos, ahora quisiera
compartir algo con ustedes a
proposito de san Bernabé, su
hermano y patrono, inspiraindome en
dos palabras de su vida y de su
mision.

La primera palabra es paciencia. Se
habla de Bernabé como de un gran
hombre de fe y de equilibrio, que fue
elegido por la Iglesia de Jerusalén —
se puede decir de la Iglesia madre—
como la persona mas idénea para
visitar una nueva comunidad, la de
Antioquia, que estaba compuesta por
diversas personas que se habian
convertido recientemente del
paganismo. Fue enviado para ir y ver
qué estaba sucediendo, casi como un
explorador. Alli encontro personas
que provenian de otro mundo, de
otra cultura y sensibilidad religiosa;
personas que acababan de cambiar
de vida y por eso tenian una fe llena
de entusiasmo, pero todavia fragil,
como al inicio. En toda esta situacion,



la actitud de Bernabé fue de gran
paciencia. Sabe esperar. Sabe esperar
que el arbol crezca. Es la paciencia
de estar dispuesto a salir
constantemente de viaje, la paciencia
de entrar en la vida de personas
hasta ese momento desconocidas, la
paciencia de acoger la novedad sin
juzgarla apresuradamente, la
paciencia del discernimiento, que
sabe captar los signos de la obra de
Dios en todas partes, la paciencia de
“estudiar” otras culturasy
tradiciones. Bernabé tuvo sobre todo
la paciencia del acompafiamiento,
deja crecer, acompafiando. No sofoco
la fe fragil de los recién llegados con
actitudes estrictas, inflexibles, o con
requerimientos demasiado exigentes
en cuanto a la observancia de los
preceptos. No. Los dejaba crecer, los
acompaiiaba, los tomaba de la mano,
dialogaba con ellos. Bernabé no se
escandaliza, como un padre y una
madre no se escandalizan con sus
hijos, los acomparfian, los ayudan a



crecer. Tengan en cuenta esto, las
divisiones, el proselitismo dentro de
la Iglesia no van. Deja crecer y
acompaiia. Y si tienes que regafiar a
alguien, regafia, pero con amor, con
paz. Es el hombre de la paciencia.

Necesitamos una Iglesia paciente,
queridos hermanos y hermanas. Una
Iglesia que no se deja turbar y
desconcertar por los cambios, sino
que acoge serenamente la novedad y
discierne las situaciones a la luz del
Evangelio. En esta isla es precioso el
trabajo que llevan adelante en la
acogida de nuevos hermanos y
hermanas que llegan desde otros
lugares del mundo. Como Bernabé,
también ustedes estan llamados a
cultivar una mirada paciente y
atenta, a ser signos visibles y creibles
de la paciencia de Dios que nunca
deja a nadie fuera de casa, nadie
privado de su tierno abrazo. La
Iglesia en Chipre tiene estos brazos
abiertos: acoge, integra y acompana.



Es un mensaje importante también
para la Iglesia en toda Europa,
marcada por la crisis de fe. No sirve
ser impulsivos, no sirve ser
agresivos, o nostalgicos o
quejumbrosos, es mejor seguir
adelante leyendo los signos de los
tiempos y también los signos de la
crisis. Es necesario volver a
comenzar y anunciar el Evangelio
con paciencia, tomar en mano las
Bienaventuranzas, sobre todo
anunciarlas a las nuevas
generaciones. A ustedes, hermanos
obispos, quisiera decirles: sean
pastores pacientes en la cercania, no
se cansen nunca de buscar a Dios en
la oracion; buscar a los sacerdotes,
en el encuentro; a los hermanos de
otras confesiones cristianas, con
respeto y solicitud; y a los fieles, alli
donde viven. Y a ustedes, queridos
sacerdotes que estan aqui, quisiera
decirles: sean pacientes con los fieles,
siempre dispuestos a animarlos,
ministros incansables del perdon y



de la misericordia de Dios. Nunca
jueces severos, siempre padres
amorosos.

Cuando leo la Parabola del hijo
prodigo: el hermano mayor era un
juez riguroso, pero el padre era
misericordioso, la imagen del Padre
que siempre perdona, es mas, que
siempre esta esperando para
perdarnos. El afio pasado un grupo
de jovenes que hacen espectaculos de
musica pop, quisieron hacer la
parabola del hijo prodigo, cantada en
musica pop y dialogos. jHermoso!
Pero lo mas lindo es la discusion
final, cuando el hijo prodigo se
acerca a un amigo y le dice: “No
puedo seguir asi. Quiero irme a casa,
pero tengo miedo de que papa me
cierre la puerta en la cara, que me
eche. Tengo este miedo y no sé como
hacer. —Pero tu papa es bueno— —
Si, pero ya sabes... mi hermano esta
ahi calentandose la cabeza”. Hacia el
final de esa Opera pop sobre el hijo



prodigo, su amigo le dice: “Haz una
cosa: escribe a tu papa y dile que
quieres volver, pero tienes miedo de
que no te reciba bien. Dile a tu papa
que, si quiere darte la bienvenida,
ponga un pafiuelo en la ventana mas
alta de la casa, asi tu papa te dira
primero si te dard la bienvenida o te
rechazara”. Ese acto termina. En el
otro acto, el hijo se dirige a la casa de
su padre. Y cuando estad en camino,
se vuelve y ve la casa de su padre:
que estaba llena de pafiuelos
blancos. jLlena! Este es Dios para
nosotros. Este es Dios para nosotros.
Nunca se cansa de perdonar. Y
cuando el hijo empieza a hablar: “Ah,
sefior, yo hice...”, —Callate, y le tapa
la boca—.

A ustedes sacerdotes: por favor, no
sean rigurosos en la confesion.
Cuando ves que alguien esta en
problemas, di: "entiendo, entiendo".
Esto no significa "manga ancha", no.



Significa corazon de padre, como
corazon de padre tiene Dios.

La obra que el Sefior realiza en la
vida de cada persona es una historia
sagrada, dejémonos apasionar por
ella. En la multiforme variedad de su
pueblo, paciencia significa también
tener oidos y corazon para acoger
sensibilidades espirituales diferentes,
modos de expresar la fe distintos y
culturas diversas. La Iglesia no
quiere uniformar, por favor no. Sino
integrar todas las culturas, todas las
psicologias de las personas, con
paciencia materna, porque la Iglesia
es madre. Es lo que deseamos hacer
con la gracia de Dios en el itinerario
sinodal: la oracion paciente, la
escucha paciente de una Iglesia docil
a Dios y abierta al hombre. La
paciencia era uno de los aspectos de
Bernabé.

En la historia de Bernabé hay un
segundo aspecto importante que



quisiera subrayar: su encuentro con
Pablo de Tarso y la amistad fraterna
entre ellos, que los conducira a vivir
juntos la mision. Después de la
conversion de Pablo —que antes
habia sido un encarnizado
perseguidor de los cristianos—
«todos le temian, porque no creian
que él también fuera discipulo» (Hch
9,26). Aqui el libro de los Hechos de
los Apdstoles dice algo muy hermoso:
Bernabé lo tomo consigo, lo presento
a la comunidad, contd lo que le habia
sucedido y respondio por él (cf. v.
27). Escuchemos este “lo tomo
consigo”. La expresion hace
referencia a la misma mision de
Jesus, que tomo consigo a los
discipulos por los caminos de Galilea,
que tomo sobre si nuestra
humanidad herida por el pecado. Es
una actitud de amistad, una actitud
de compartir la vida. “Tomar
consigo”, “tomar sobre si” significa
hacerse cargo de la historia del otro,
darse tiempo para conocerlo sin



etiquetarlo, cargarlo sobre los
hombros cuando esta cansado o
herido, como hace el buen
samaritano (cf. Lc 10,25-37). Esto se
llama fraternidad, y esta es la
segunda palabra que deseo decirles.
La primera, paciencia y la segunda
fraternidad.

Bernabé y Pablo, como hermanos,
viajaron juntos para anunciar el
Evangelio, aun en medio de
persecuciones. En la Iglesia de
Antioquia «estuvieron juntos todo un
afio e instruyeron a mucha

gente» (Hch 11,26). Luego ambos
tenian reservada una mision mas
grande y, enviados por el Espiritu
Santo, «se embarcaron para

Chipre» (Hch 13,4). Y la Palabra de
Dios corria y crecia no solo por sus
cualidades humanas, sino sobre todo
porque eran hermanos en el nombre
de Dios y esta fraternidad entre ellos
hacia resplandecer el mandamiento
del amor. Hermanos distintos, como



los dedos de una mano, todos
diversos, pero todos con la misma
dignidad. Hermanos. Después, como
sucede en la vida, paso algo
inesperado. Los Hechos cuentan que
los dos tuvieron un fuerte
desacuerdo y sus caminos se
separaron (cf. Hch 15,39). También
entre los hermanos se discute, a
veces hay disputas. Pero Pablo y
Bernabé no se separaron por motivos
personales, sino que estaban
discutiendo acerca de su ministerio,
sobre como llevar adelante la mision,
y tenian visiones diferentes. Bernabé
también queria llevar a la mision al
joven Marcos, y Pablo no queria.
Discutieron, pero por algunas cartas
sucesivas se intuye que no quedd
rencor entre ellos. Incluso a Timoteo,
que tenia que alcanzarlo mas
adelante, Pablo le escribi6: «Ven a
verme cuanto antes [...] Recoge a
Marcos [jjustamente a €l!] y traelo
contigo, pues sera de gran ayuda en
mi ministerio» (2 Tm 4,9.11). Esta es



la fraternidad en la Iglesia, se puede
discutir sobre visiones, sobre puntos
de vista, es bueno hacerlo. Un poco
de discusion es siempre bueno. En
particular sobre diferentes
sensibilidades e ideas, ya que es malo
no discutir nunca. Cuando hay una
paz demasiado rigurosa, no es de
Dios. En familia, los hermanos
discuten, intercambian puntos de
vista. Sospecho de los que nunca
discuten, porque todo el tiempo
tienen "agendas" ocultas. Esta es la
fraternidad de la Iglesia: se pueden
discutir visiones, sensibilidades,
ideas diferentes, y en algunos casos
decir cosas con franqueza, esto
ayuda, y no decirlas por atras con
una critica que no hace bien a nadie.
La discusion es una oportunidad
para el crecimiento y el cambio. Pero
recordemos siempre que no se
discute para hacerse la guerra, para
imponerse, Sino para expresar y vivir
la vitalidad del Espiritu, que es amor



y comunion. Se discute, pero
seguimos siendo hermanos.

Recuerdo que cuando era nifio
éramos cinco. Discutiamos entre
nosotros, a veces con fuerza, no
todos los dias, y luego estabamos
todos juntos en la mesa. La discusion
de la familia que tiene madre, la
madre Iglesia: los hijos discuten.

Queridos hermanos y hermanas,
necesitamos una Iglesia fraterna que
sea instrumento de fraternidad para
el mundo. Aqui en Chipre existen
muchas sensibilidades espirituales y
eclesiales, varias historias de
procedencia, de ritos de tradiciones
diferentes; pero no debemos sentir la
diversidad como una amenaza
contra la identidad, ni debemos
recelar y preocuparnos de los
respectivos espacios. Si caemos en
esta tentacion crece el miedo, el
miedo genera desconfianza, la
desconfianza conduce a la sospecha



y, antes o después, lleva a la guerra.
Somos hermanos amados por un
unico Padre. Ustedes estan inmersos
en el Mediterraneo, un mar con
diferentes historias, un mar que ha
mecido numerosas civilizaciones, un
mar del que todavia hoy
desembarcan personas, pueblos y
culturas de todas partes del mundo.
Con su fraternidad pueden recordar
a todos, a toda Europa, que para
construir un futuro digno del
hombre es necesario trabajar juntos,
superar las divisiones, derribar los
muros y cultivar el suefio de la
unidad. Necesitamos acogernos e
integrarnos, caminar juntos, ser
todos hermanos y hermanas.

Les agradezco lo que son y lo que
hacen, la alegria con la que anuncian
el Evangelio, las fatigas y renuncias
con las que lo sostienen y lo hacen
avanzar. Este es el camino trazado
por los santos apostoles Pablo y
Bernabé. Les deseo que sean siempre



una Iglesia paciente, que discierne,
que no se asusta nunca, que
acompafa y que integra; y una
Iglesia fraterna, que hace espacio al
otro, que discute pero permanece
unida y crece en la discusion. Los
bendigo a cada uno de ustedes. Y, por
favor, sigan rezando por mi, porque
tengo necesidad. Efcharisto!
[iGracias!]

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en la “Ceremonial
Hall” del Palacio Presidencial de
Nicosia

Sefior Presidente de la Republica,

miembros del gobierno y del Cuerpo
diplomatico,

distinguidas Autoridades religiosasy
civiles,

insignes Representantes de la
sociedad y del mundo de la cultura,



sefioras y sefiores:

Los saludo cordialmente,
manifestandoles mi alegria por estar
aqui. Le agradezco, sefior Presidente,
el recibimiento que me ha dado en
nombre de toda la poblacion. He
venido como peregrino a un pais
pequertio por su geografia, pero
grande por su historia; a una isla que
a lo largo de los siglos no ha aislado a
la gente, sino que la ha unido; a una
tierra cuyo limite es el mar; a un
lugar que representa la puerta
oriental de Europa y la puerta
occidental de Oriente Medio. Son una
puerta abierta, un puerto que reune.
Chipre, encrucijada de civilizaciones,
lleva en si la vocacion innata al
encuentro, favorecida por el caracter
acogedor de los chipriotas.

Acabamos de homenajear al primer
Presidente de esta Republica, el
Arzobispo Makarios, y al realizar
este gesto he deseado homenajear a



todos los ciudadanos. Su nombre,
Makarios, evoca las palabras
iniciales del primer discurso de
Jesus: las Bienaventuranzas (cf. Mt
5,3-12). ¢Quién es ese makarios,
quién es realmente ese
bienaventurado segun la fe cristiana,
a quien esta tierra estd ligada
indisolublemente? Bienaventurados
pueden ser todos, y son ante todo los
pobres de espiritu, los que han sido
heridos por la vida, aquellos que
viven con mansedumbre y
misericordia, cuantos practican la
justicia y construyen la paz sin
hacerse notar. Las Bienaventuranzas,
queridos amigos, son la constitucion
perenne del cristianismo. Vivirlas
permite que el Evangelio sea siempre
joven y fecunde la sociedad de
esperanza. Las Bienaventuranzas son
la brujula que orienta, en todas las
latitudes, las rutas que los cristianos
abordan en el viaje de la vida.



Justamente desde aqui, donde
Europa y Oriente se encuentran,
comenzd la primera gran
inculturacion del Evangelio en el
continente y para mi es emocionante
recorrer los pasos de los grandes
misioneros de los origenes, en
particular de los santos Pablo,
Bernabé y Marcos. Heme aqui, pues,
peregrino entre ustedes para
caminar con ustedes, queridos
chipriotas; con todos ustedes, con el
deseo de que la buena noticia del
Evangelio lleve desde aqui a Europa
un alegre mensaje en el signo de las
Bienaventuranzas. Aquello que los
primeros cristianos dieron al mundo
con la fuerza humilde del Espiritu
fue en efecto un inaudito mensaje de
belleza. Fue la novedad sorprendente
de la bienaventuranza al alcance de
todos para conquistar los corazones y
la libertad de muchos. Este pais tiene
una herencia particular en ese
sentido, como mensajero de belleza
entre los continentes. Chipre trasluce



belleza en su territorio, que debe
conservarse y protegerse con
politicas ambientales oportunas y
concertadas con los vecinos. La
belleza se refleja también en la
arquitectura, en el arte —
particularmente en el arte sacro—,
en el artesanado religioso y en los
numerosos tesoros arqueologicos.
Trayendo una imagen del mar que
nos rodea, quisiera decir que esta isla
representa una perla de gran valor
en el corazon del Mediterraneo.

Una perla, en efecto, se convierte en
lo que es porque se forma con el paso
del tiempo, requiere afios para que
las diversas estratificaciones la
hagan compacta y reluciente. De este
modo, la belleza de esta tierra deriva
de las culturas que a lo largo de los
siglos se encontraron y mezclaron.
También hoy la luz de Chipre tiene
muchos matices, varios son los
pueblos y las personas que, con
tonalidades diversas, componen la



gama cromatica de esta poblacion.
Pienso también en la presencia de
muchos inmigrantes, que
porcentualmente es la mas relevante
entre los paises de la Union Europea.
Salvaguardar la belleza multicolor y
poliédrica del conjunto no es facil. Se
necesita tiempo y paciencia, como
para la formacion de la perla. Se
requiere una mirada amplia que
abrace la variedad de las culturasy
tienda hacia el futuro con amplitud
de miras. En este sentido, es
importante tutelar y promover a
cada componente de la sociedad, de
modo especial a los que
estadisticamente son minoritarios.
Pienso ademads en varias entidades
catdlicas que se beneficiarian de un
oportuno reconocimiento
institucional, para que la
contribucion que aportan a la
sociedad por medio de sus
actividades, en particular educativas
y caritativas, sea definido



adecuadamente desde el punto de
vista legal.

Una perla pone de manifiesto su
belleza en circunstancias dificiles.
Nace de la oscuridad, cuando la ostra
“sufre” después de haber recibido
una visita inesperada que amenaza
su incolumidad, como, por ejemplo,
un grano de arena que la irrita. Para
protegerse, reacciona asimilando
aquello que la ha herido, envuelve
aquello que para ella es peligroso y
extrafo y lo transforma en belleza,
en una perla. La perla de Chipre fue
eclipsada por la pandemia, que
impidio a muchos visitantes que
accedan a ver su belleza, agravando,
como en otros lugares, las
consecuencias de la crisis economica
y financiera. Lo que garantizara un
desarrollo so6lido y duradero en este
periodo de reactivacion no sera el
entusiasmo por recobrar cuanto se
ha perdido, sino el compromiso por
promover la recuperacion de la



sociedad, particularmente por medio
de una decidida lucha contra la
corrupcion y las plagas que atentan
contra la dignidad de la persona; me
refiero, por ejemplo, al trafico de
seres humanos.

Pero la herida que mas hace sufrir a
esta tierra es la provocada por la
terrible laceracion que ha padecido
en los ultimos decenios. Me refiero al
sufrimiento interior de cuantos no
pueden regresar a sus casas y lugares
de culto. Ruego por la paz de ustedes,
por la paz de toda la isla, y la deseo
con todas las fuerzas. El camino de la
paz, que sana los conflictos y
regenera la belleza de la fraternidad,
esta marcado por una palabra:
dialogo que Usted Sefior Presidente,
ha repetido tantas veces. Tenemos
que ayudarnos a creer en la fuerza
paciente y humilde del didlogo,
aquella fuerza de la paciencia, de
“llevar sobre las espaldas”,
hypomoné, que podemos extraer de



las Bienaventuranzas. Sabemos que
no es un camino facil; es largo y
tortuoso, pero no hay alternativas
para llegar a la reconciliacion.
Alimentemos la esperanza con el
poder de los gestos en lugar de poner
la esperanza en los gestos de poder.
Porque hay un poder de los gestos
que prepara la paz, no se trata de los
gestos de poder, de las amenazas de
venganza y de las demostraciones de
fuerza, sino de los gestos de
distension, de los pasos concretos de
dialogo. Me refiero, por ejemplo, al
compromiso por entablar un debate
sincero que ponga las exigencias de
la poblacion en primer lugar, a una
implicacion cada vez mas activa de la
Comunidad internacional, a la
salvaguardia del patrimonio religioso
y cultural, a la restitucion de cuanto
en este sentido es mas querido por la
gente, como los lugares o al menos
los objetos sagrados. A este respecto,
quisiera expresar mi aprecio y
animarlos en relacion al Religious



Track of the Cyprus Peace Project,
promovido por la Embajada de
Suecia, para cultivar el didlogo entre
los lideres religiosos.

Los tiempos que no parecen
favorables y en los que el didlogo
decae son precisamente aquellos que
pueden preparar la paz. Nos lo
recuerda una vez mas la perla, que
se vuelve tal cuando, con paciencia y
en la oscuridad, teje sustancias
nuevas junto al agente que la ha
herido. En esta coyuntura, no
dejemos prevalecer el odio, no
renunciemos a curar las heridas, no
olvidemos los casos de las personas
desaparecidas. Y cuando venga la
tentacion del desanimo, pensemos en
las generaciones futuras, que desean
heredar un mundo pacificado,
colaborador, unido, no habitado por
rivalidades perennes y contaminadas
por conflictos no resueltos. Para esto
es necesario el didlogo, sin el cual la
sospecha y el resentimiento crecen.



Que nuestra referencia sea el
Mediterraneo, que ahora
lamentablemente es lugar de
conflictos y de tragedias
humanitarias; en su belleza profunda
es el mare nostrum, el mar de todos
los pueblos que se asoman a él para
estar conectados, no divididos.
Chipre, encrucijada geografica,
historica, cultural y religiosa, tiene
esta posicion para poner en marcha
una accion de paz. Que sea una obra
abierta en la que se construye la paz
en medio del Mediterraneo.

Con frecuencia, la paz no nace de los
grandes personajes, sino de la
determinacién cotidiana, todos los
dias, de los mas pequenios. El
continente europeo necesita
reconciliacion y unidad, necesita
valentia e impulso para caminar
hacia adelante. Porque no seran los
muros del miedo ni los vetos dictados
por intereses nacionalistas los que
contribuiran al progreso, ni tampoco



la recuperacion econdémica por si
sola podra garantizar la seguridad y
la estabilidad. Miremos la historia de
Chipre y veamos como el encuentro y
la acogida han dado frutos
beneficiosos a largo plazo; no solo en
lo que se refiere a la historia del
cristianismo, para la que Chipre fue
“el trampolin de lanzamiento” en el
continente, sino también por la
construccion de una sociedad que ha
encontrado su propia riqueza en la
integracion. Este espiritu amplio,
esta capacidad de mirar mas alla de
las propias fronteras rejuvenece,
permite volver a encontrar el brillo
perdido.

Refiriéndose a Chipre, los Hechos de
los Apdstoles narran que Pablo y
Bernabé «atravesaron toda la isla
hasta llegar a Pafos» (Hch 13,6). Para
mi es un motivo de alegria atravesar
durante estos dias la historia y el
alma de esta tierra, con el deseo de
que su anhelo de unidad y su



mensaje de belleza sigan guiando su
camino. O Theds na evloghi tin Kipro!
[Que Dios bendiga a Chipre!]

Viernes, 3 de diciembre

Encuentro con el Santo Sinodo en
la Catedral ortodoxa de Nicosia

Beatitud, queridos obispos del Santo
Sinodo:

Estoy contento de encontrarme entre
ustedes y les agradezco la cordial
acogida. Gracias, querido hermano,
por sus palabras, por la apertura del
corazon y por el compromiso de
promover el didlogo entre nosotros.
Deseo extender mi saludo a los
sacerdotes, a los didconos y a todos
los fieles de la Iglesia ortodoxa de
Chipre, recordando particularmente
a los monjes y las monjas, que con su



oracion purifican y elevan la fe de
todos.

La gracia de estar aqui me lleva a
pensar que tenemos un origen
apostolico comun: Pablo atraveso
Chipre y posteriormente llego a
Roma. Por tanto, descendemos del
mismo ardor apostolico y nos une un
unico camino: el del Evangelio. Me
agrada ver que seguimos caminando
en la misma direccién, en busca de
una fraternidad cada vez mayor y de
la unidad plena. En este retazo de la
Tierra Santa que difunde la gracia de
los Santos Lugares en el
Mediterraneo, viene con naturalidad
el recuerdo de tantas paginasy
figuras biblicas. Entre todas, quisiera
referirme de nuevo a san Bernabé,
destacando algunos aspectos que
pueden orientarnos en el camino.

«José, a quien los apdstoles llamaban
“Bernabé”» (Hch 4,36): asi es
presentado en los Hechos de los



Apostoles. Lo conocemos y
veneramos por su sobrenombre,
debido a lo mucho que este definia
su persona. Ahora bien, la palabra
Bernabé significa al mismo tiempo
“hijo del consuelo” e “hijo de la
exhortacion”. Es hermoso que en su
figura se fundan ambas
caracteristicas, indispensables para
el anuncio del Evangelio. En efecto,
todo consuelo verdadero no puede
ser intimista, sino que debe
traducirse en exhortacion, orientar
la libertad hacia el bien. Al mismo
tiempo, cada exhortacion en la fe no
puede mas que fundarse en la
presencia consoladora de Dios y
estar acompafada por la caridad
fraterna.

De este modo Bernabé, hijo del
consuelo, nos exhorta a nosotros sus
hermanos a emprender la misma
mision de proclamar el Evangelio a
los hombres, invitdndonos a
comprender que el anuncio no puede



basarse en exhortaciones generales,
en la repeticion de preceptos 'y
normas que observar, como se ha
hecho con frecuencia. Hay que seguir
el camino del encuentro personal,
prestar atencion a las preguntas de la
gente, a sus necesidades
existenciales. Para ser hijos del
consuelo, antes de decir cualquier
cosa, es necesario escuchar, dejarse
interrogar, descubrir al otro,
compartir: porque el Evangelio se
transmite por la comunion. Esto es lo
que, como catdlicos, deseamos vivir
en los proximos afos,
redescubriendo la dimension
sinodal, constitutiva del ser de la
Iglesia. Y en esto sentimos la
necesidad de caminar mas
intensamente con ustedes, queridos
hermanos, que por medio de la
experiencia de su sinodalidad
pueden sernos verdaderamente de
gran ayuda. Gracias por su
colaboracion fraterna, que también
se manifiesta en la participacion



activa en la Comision mixta
internacional para el didlogo
teoldgico entre la Iglesia catolica y la
Iglesia ortodoxa.

Deseo de corazdn que aumenten las
posibilidades de encontrarnos, de
conocernos mejor, de derribar
muchos preconceptos y de
disponernos para una escucha
serena de las respectivas
experiencias de fe. Serd una
exhortacion estimulante para que
cada uno ofrezca lo mejor y esto dara
un fruto espiritual de consolacion a
todos. El apostol Pablo, de quien
descendemos, habla a menudo de
consolacion y es hermoso imaginar
que Bernabé, hijo del consuelo, haya
sido el inspirador de algunas
palabras suyas, como aquellas del
comienzo de la segunda Carta a los
corintios, con las que recomienda
que nos consolemos mutuamente
con el mismo consuelo que recibimos
de Dios (cf. 2 Co 1,3-5). En este



sentido, queridos hermanos, deseo
asegurarles mi oracion y cercania,
asi como la de la Iglesia catolica,
tanto en los problemas mas
dolorosos que los angustian como en
las esperanzas mas hermosas y
audaces que los animan. Las tristezas
y las alegrias de ustedes nos
pertenecen, las sentimos nuestras; y
también sentimos que necesitamos
mucho de sus oraciones.

A continuacion —segundo aspecto—,
san Bernabé es presentado en los
Hechos de los Apdstoles como «un
levita nacido en Chipre» (Hch 4,36).
El texto no agrega otros detalles, ni
en cuanto a su aspecto ni en cuanto a
su persona, pero inmediatamente
después revela a Bernabé por medio
de una accion emblemadtica: «vendio
un campo de su propiedad, llevo el
importe y lo puso a disposicion de los
apostoles» (v. 37). Este magnifico
gesto sugiere que para revitalizarnos
en la comunion y en la mision



también nosotros hemos de tener la
valentia de despojarnos de aquello
que, aun siendo valioso, es terreno,
para favorecer la plenitud de la
unidad. No me refiero ciertamente a
lo que es sagrado y nos ayuda a
encontrar al Sefior, sino al riesgo de
absolutizar ciertos usos y costumbres
que no son esenciales para vivir la fe.
No nos dejemos paralizar por el
temor de abrirnos y de realizar
gestos audaces, no secundemos el
“cardacter irreconciliable de las
diferencias” que no encuentra
correspondencia en el Evangelio. No
permitamos que las tradiciones —en
plural y con la “t” minuscula—
tiendan a prevalecer sobre la
Tradicion —en singular y con la “t”
mayuscula—. Esta nos exhorta a
imitar a Bernabé, a dejar cuanto, aun
siendo bueno, puede comprometer la
plenitud de la comunion, el primado
de la caridad y la necesidad de la
unidad.



Bernabé, dejando todo lo que poseia
a los pies de los apdstoles, entro en
sus corazones. También nosotros
estamos invitados por el Sefior a
redescubrirnos como parte del
mismo Cuerpo, a abajarnos hasta los
pies de los hermanos. Es cierto que la
historia, en el campo de nuestras
relaciones, ha abierto amplios surcos
entre nosotros, pero el Espiritu Santo
desea que volvamos a acercarnos
con humildad y respeto. El nos invita
a no resignarnos frente a las
divisiones del pasado y a cultivar
juntos el campo del Reino, con
paciencia, asiduidad y de modo
concreto. Porque si dejamos de lado
teorias abstractas y trabajamos
juntos codo a codo —por ejemplo, en
la caridad, en la educacion y en la
promocion de la dignidad humana—,
redescubriremos al hermano y la
comunion madurard por si misma,
para gloria de Dios. Cada uno
mantendra las propias manerasy el
propio estilo pero, con el tiempo, el



trabajo conjunto acrecentara la
concordia y se mostrara fecundo. Asi
como estas tierras mediterraneas
fueron embellecidas por el trabajo
respetuoso y paciente del hombre,
también nosotros cultivemos, con la
ayuda de Dios y con humilde
perseverancia, nuestra comunion
apostolica.

Por ejemplo, es un buen fruto lo que
sucede aqui en Chipre en la iglesia de
“Nuestra Sefiora de la Ciudad de
oro”. El templo, dedicado a la
Panaghia Chrysopolitissa, es
actualmente lugar de culto para
varias confesiones cristianas, amado
por la poblacion y elegido con
frecuencia para las celebraciones de
los matrimonios. Es por tanto un
signo de comunidn de fe y de vida,
bajo la mirada de la Santa Madre de
Dios, que reune a sus hijos. Ademas,
dentro del complejo se conserva una
columna donde, segun la tradicion,
san Pablo sufrio treinta y nueve



azotes por haber anunciado la fe en
Pafos. La misién, asi como la
comunion, pasa siempre a traves de
sacrificios y pruebas.

El tercer aspecto que destaco de la
figura de Bernabé es precisamente
una prueba, la cual marcé su historia
y los origenes de la difusion del
Evangelio en estas tierras. Al
regresar a Chipre con Pabloy
Marcos, Bernabé encontro a Elimas,
“mago y falso profeta”, que se les
opuso con malicia, tratando de torcer
los caminos derechos del Sefior (cf.
Hch 13,6.8.10). Tampoco hoy faltan
falsedades y engafios que el pasado
nos pone delante y que obstaculizan
el camino. Siglos de division y
distancias que han llevado a
asimilar, aun involuntariamente, no
pocos prejuicios hostiles respecto a
los demas, preconceptos basados a
menudo en informaciones
deficientes y distorsionadas,
divulgadas por una lectura agresiva



y polémica. Pero todo esto tuerce el
camino de Dios, que se orienta hacia
la concordia y la unidad. Queridos
hermanos, la santidad de Bernabé es
elocuente también para nosotros.
Cuantas veces en la historia, entre los
mismos cristianos nos hemos
preocupado por oponernos a los
demads, en lugar de acoger
docilmente el camino de Dios, que
tiende a recomponer las divisiones
en la caridad. Cuantas veces hemos
agrandado y difundido prejuicios
sobre los demas, en vez de cumplir la
exhortacion que el Sefor repite
especialmente en el Evangelio escrito
por Marcos, quien fuera con Bernabhé
a esta isla: hacerse pequerios y servir
a los demas (cf. Mc 9,35; 10,43-44).

Beatitud, hoy en nuestro didlogo he
quedado conmovido cuando usted
hablo de la Iglesia Madre. Nuestra
Iglesia es madre, es una madre que
siempre reune a sus hijos con
ternura. Confiamos en esta Madre



Iglesia, que nos reune a todos y que,
con paciencia, ternura y valentia, nos
conduce hacia adelante en el camino
del Sefior. Pero, para sentir la
maternidad de la Iglesia, todos
nosotros tenemos que ir alli donde la
Iglesia es madre. Todos nosotros, con
nuestras diferencias, pero todos hijos
de la Iglesia Madre. Gracias por esa
reflexion que hoy ha hecho conmigo.

Supliquemos al Sefior sabiduria y
valentia para seguir sus caminos y no
los nuestros. Pidamoslo por
intercesion de los santos. Leontios
Machairas, cronista del siglo XV,
definid a Chipre como la “Isla santa”
por la cantidad de martires y beatos
que esta tierra ha conocido a lo largo
de los siglos. Ademas de los mas
célebres y venerados, como Bernabé,
Pablo y Marcos, Epifanio, Barbara,
Espiridon, hay muchos otros,
multitudes innumerables de santos
que, unidos en la unica Iglesia
celestial —la Iglesia Madre—, nos



impulsan a navegar juntos hacia el
puerto por el que todos suspiramos.
Desde el mas alla invitan a que
hagamos de Chipre —que ya es un
puente entre Oriente y Occidente—
un puente entre el cielo y la tierra.
Que asi sea, para gloria de la
Santisima Trinidad, para nuestro
bien y para el bien el de todos.
Gracias.

Santa Misa en el Estadio GSP de
Nicosia

Mientras Jesus pasaba, dos ciegos le
expresaban a gritos su miseria y su
esperanza: «jHijo de David, ten
piedad de nosotros!» (Mt 9,27). “Hijo
de David” era un titulo atribuido al
Mesias, que las profecias anunciaban
como proveniente de la estirpe de
David. Los dos protagonistas del
Evangelio de hoy son ciegos vy, sin
embargo, ven lo mas importante:
reconocen a Jesus como el Mesias
que ha venido al mundo.



Detengamonos en tres pasos de este
encuentro que, en este camino de
adviento, pueden ayudarnos a acoger
al Sefior que viene, al Sefior que
pasa.

El primer paso: ir a Jesus para sanar.
El texto dice que los dos ciegos
gritaban al Sefior mientras lo seguian
(cf. v. 27). No lo veian, pero
escuchaban su voz y seguian sus
pasos. Buscaban en el Cristo lo que
habian preanunciado los profetas, es
decir, los signos de curaciéon y de
compasion de Dios en medio de su
pueblo. A este respecto, Isaias habia
escrito: «Se despegaran los ojos de los
ciegos» (35,5). Y otra profecia,
incluida en la primera Lectura de
hoy: «Los ojos de los ciegos veran sin
sombra ni oscuridad» (29,18). Los dos
ciegos del Evangelio se fian de Jesus
y lo siguen en busca de luz para sus
0j0s.



¢Y por qué, hermanos y hermanas,
estas dos personas se fian de Jesus?
Porque perciben que, en la oscuridad
de la historia, Fl es la luz que ilumina
las noches del corazén y del mundo,
que derrota las tinieblas y vence toda
ceguera. También nosotros, como los
dos ciegos, tenemos cegueras en el
corazon. También nosotros, como los
dos ciegos, somos viajeros a menudo
inmersos en la oscuridad de la vida.
Lo primero que hay que hacer es
acudir a Jesus, como El mismo dijo:
«Vengan a mi todos los cansados y
abrumados por cargas, y yo los haré
descansar» (Mt 11,28). ;Quién de
nosotros no esta de alguna manera
cansado y abrumado? Todos. Pero
nos resistimos a ir hacia Jesus;
muchas veces preferimos quedarnos
encerrados en nosotros mismos,
estar solos con nuestras oscuridades,
autocompadecernos, aceptando la
mala compafiia de la tristeza. Jesus
es el médico, sélo El, la luz verdadera
que ilumina a todo hombre (cf. Jn



1,9), nos da luz, calor y amor en
abundancia. Sélo Ellibera el corazén
del mal. Podemos preguntarnos: ;me
encierro en la oscuridad de la
melancolia, que reseca las fuentes de
la alegria, o voy al encuentro de Jesus
y le ofrezco mi vida? ¢Sigo a Jesus, lo
“persigo”, le grito mis necesidades, le
entrego mis amarguras? Hagamoslo,
démosle a Jesus la posibilidad de
curarnos el corazon: este es el primer
paso; la curacion interior requiere
otros dos.

El segundo paso es llevar las heridas
juntos. En este relato evangeélico no
se cura a un solo ciego, como por
ejemplo, en el caso de Bartimeo (cf.
Mc 10,46-52) o del ciego de
nacimiento (cf. Jn 9,1-41). Aqui los
ciegos son dos. Se encuentran juntos
en el camino. Juntos comparten el
dolor por su condicion, juntos desean
una luz que pueda hacer brillar un
resplandor en el corazon de sus
noches. El texto que hemos



escuchado esta siempre en plural,
porque los dos hacen todo juntos:
ambos siguen a Jesus, ambos,
dirigiéndose a El, le piden la curacion
a gritos; no cada uno por su lado,
sino juntos. Es significativo que
digan a Cristo: ten piedad de nosotros.
Usan el “nosotros”, no dicen “yo”. No
piensa cada uno en su propia
ceguera, sino que piden ayuda
juntos. Este es el signo elocuente de
la vida cristiana, el rasgo distintivo
del espiritu eclesial: pensar, hablar y
actuar como un “nosotros”, saliendo
del individualismo y de la pretension
de la autosuficiencia que enferman
el corazon.

Los dos ciegos, al compartir sus
sufrimientos y con su amistad
fraterna, nos ensefian mucho. Cada
uno de nosotros de algun modo esta
clego a causa del pecado, que nos
impide “ver” a Dios como Padre y a
los otros como hermanos. Esto es 1o
que hace el pecado: distorsiona la



realidad, nos hace ver a Dios como el
amo y a los otros como problemas. Es
la obra del tentador, que falsifica las
cosas y tiende a mostrarnoslas bajo
una luz negativa para arrojarnos en
el desanimo y la amargura. Y la
horrible tristeza, que es peligrosa y
no viene de Dios, anida bien en la
soledad. Por tanto, no se puede
afrontar la oscuridad estando solos.
Sillevamos solos nuestras cegueras
interiores, nos vemos abrumados.
Necesitamos ponernos uno junto al
otro, compartir las heridas y afrontar
el camino juntos.

Queridos hermanos y hermanas,
frente a cada oscuridad personal y a
los desafios que se nos presentan en
la Iglesia y en la sociedad estamos
llamados a renovar la fraternidad. Si
permanecemos divididos entre
nosotros, si cada uno piensa sélo en
si mismo o0 en su grupo, si no nos
juntamos, si no dialogamos, si no
caminamos unidos, no podremos



curar la ceguera plenamente. La
curacion llega cuando llevamos
juntos las heridas, cuando
afrontamos juntos los problemas,
cuando nos escuchamos y hablamos
entre nosotros. Y esta es la gracia de
vivir en comunidad, de comprender el
valor de estar juntos, de ser
comunidad. Pido para ustedes que
puedan estar siempre juntos,
siempre unidos; seguir adelante asiy
con alegria, hermanos cristianos,
hijos del unico Padre. Y lo pido
también para mi.

Y el tercer paso es anunciar el
Evangelio con alegria. Después de
haber sido curados juntos por Jesus,
los dos protagonistas anonimos del
Evangelio, en los que podemos
reflejarnos, comenzaron a difundir
la noticia en toda la region, a hablar
de eso en todas partes. Hay un poco
de ironia en este hecho: Jesus les
habia recomendado que no dijeran
nada a nadie, sin embargo, ellos



hicieron exactamente lo contrario
(cf. Mt 9,30-31). Pero por el relato se
entiende que no era su intencion
desobedecer al Sefior, sino que
simplemente no lograron contener el
entusiasmo por haber sido curados y
la alegria por lo que habian vivido en
el encuentro con El. Aqui hay otro
signo distintivo del cristiano: la
alegria del Evangelio, que es
incontenible, «llena el corazon y la
vida entera de los que se encuentran
con Jesus» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 1); l1a alegria del Evangelio
libera del riesgo de una fe intimista,
distante y quejumbrosa, e introduce
en el dinamismo del testimonio.

Queridos amigos, es hermoso verlos
y percibir que viven con alegria el
anuncio liberador del Evangelio: les
agradezco por esto. No se trata de
proselitismo —por favor, nunca
hagan proselitismo—, sino de
testimonio; no es moralismo que
juzga —no, no lo hagan—, sino


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_alegr%C3%ADa_del_Evangelio
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_alegr%C3%ADa_del_Evangelio

misericordia que abraza; no se trata
de culto exterior, sino de amor
vivido. Los animo a seguir adelante
en este camino. Como los dos ciegos
del Evangelio, renovemos también
nosotros el encuentro con Jesus y
salgamos de nosotros mismos sin
miedo para testimoniarlo a cuantos
encontremos. Salgamos a llevar la
luz que hemos recibido, salgamos a
iluminar la noche que a menudo nos
rodea. Hermanos y hermanas, se
necesitan cristianos iluminados, pero
sobre todo luminosos, que toquen con
ternura las cegueras de los
hermanos, que con gestos y palabras
de consuelo enciendan luces de
esperanza en la oscuridad; cristianos
que siembren brotes de Evangelio en
los aridos campos de la cotidianidad,
que lleven caricias a las soledades
del sufrimiento y de la pobreza.

Hermanos, hermanas, el Sefior Jesus
pasa, también pasa por nuestras
calles de Chipre, escucha el grito de



nuestras cegueras, quiere tocar
nuestros 0jos, quiere tocar nuestro
corazon, quiere atraernos hacia la
luz, hacernos renacer y reanimarnos
interiormente: esto quiere hacer
Jesus. Y también a nosotros nos
dirige la pregunta que hizo a
aquellos ciegos: «;Creen que puedo
hacer esto?» (Mt 9,28). ¢Creemos que
Jesus pueda hacer esto? Renovemos
nuestra confianza en Fl. Digdmosle:
Jesus, creemos que tu luz es mas
grande que cualquiera de nuestras
tinieblas, creemos que Tu puedes
curarnos, que Tu puedes renovar
nuestra fraternidad, que puedes
multiplicar nuestra alegria; y con
toda la Iglesia te invocamos, todos
juntos: {Ven, Sefor Jesus! [todos
repiten: “jVen, Sefior Jesus!”] jVen,
Sefior Jesus! [todos repiten: “jVen,
Sefior Jesus!”] iVen, Sefior Jesus!
[todos repiten: “jVen, Sefior Jesus!”]




Saludo al final de la Santa Misa
Queridos hermanos y hermanas:

Soy yo el que desea agradecerles a
todos ustedes. Mafiana por la
mafana, al despedirme de este pais,
tendré la oportunidad de saludar al
sefior Presidente de la Republica,
aqui presente, pero ya desde ahora
deseo expresar de corazon mi
gratitud a todos por la acogida y el
afecto que me han brindado.
iGracias!

Aqui en Chipre estoy respirando un
poco de esa atmdsfera tipica de
Tierra Santa, donde la antigiiedad y
la variedad de las tradiciones
cristianas enriquecen al peregrino.
Esto me hace bien, y hace bien
encontrar comunidades de creyentes
que viven el presente con esperanza,
abiertas al futuro, y que comparten
este horizonte con los mas
necesitados. Pienso particularmente
en los migrantes que buscan una



vida mejor, con los que tendré mi
ultimo encuentro en esta isla, junto a
los hermanos y hermanas de
diversas confesiones cristianas.

Gracias a todos los que han
colaborado en esta visita. Recen por
mi. Que el Sefior los bendiga y la
Virgen Santa los proteja. Efcharisto!
[{Gracias!]

Oracion ecuménica con los
migrantes en la iglesia parroquial
de la Santa Cruz, Nicosia

Queridos hermanos y hermanas:

Es una gran alegria estar aqui con
ustedes y concluir mi visita a Chipre
con este encuentro de oracion.
Agradezco a los Patriarcas Pizzaballa
y Béchara Rai, asi como también a la
sefiora Elisabeth de Caritas. Saludo
con afecto y gratitud a los
Representantes de las diversas
confesiones cristianas presentes en
Chipre.



A ustedes, joOvenes migrantes que han
dado sus testimonios, deseo decirles
un enorme “gracias” de corazon.
Habia recibido los testimonios con
anticipacion, hace aproximadamente
un mes, y me habian emocionado
mucho, y también hoy me han
conmovido nuevamente al
escucharlos. Pero no es s6lo emocion,
es mucho mas, es la conmocion que
viene de la belleza de la verdad,
como la de Jesus cuando exclama:
«Yo te alabo, Padre, Sefior del cielo y
de la tierra, porque has revelado
todo esto a los pequefios y lo has
ocultado a los sabios y a los

astutos» (Mt 11,25). También yo
alabo al Padre celestial porque esto
sucede hoy, aqui —como también en
todo el mundo—, Dios revela su
Reino a los pequefios: Reino de amor,
de justicia y de paz.

Después de escucharlos a ustedes
comprendemos mejor toda la fuerza
profética de la Palabra de Dios que,



por medio del apdstol Pablo, dice:
«Ustedes ya no son extrafios ni
forasteros, sino conciudadanos de los
santos y familia de Dios» (Ef 2,19).
Fueron palabras escritas a los
cristianos de Efeso —no lejos de aqui
—; muy distantes en el tiempo, pero
palabras tan cercanas, que son mas
actuales que nunca, como si
hubieran sido escritas hoy para
nosotros: “Ustedes no son forasteros,
sino conciudadanos”. Esta es la
profecia de la Iglesia, una comunidad
que encarna —con todos los limites
humanos— el suefio de Dios. Porque
también Dios suena, como tu,
Mariamie, que vienes de la Republica
Democratica del Congo y te has
definido “llena de suefios”. Como tu,
Dios suefia un mundo de paz, en el
que sus hijos viven como hermanos y
hermanas. Dios quiere esto, Dios
sueria esto. Somos nosotros los que
no lo queremos.



Su presencia, hermanos y hermanas
migrantes, es muy significativa en
esta celebracion. Sus testimonios son
Ccomo un “espejo” para nosotros,
comunidades cristianas. Cuando tu,
Thamara, que vienes de Sri Lanka,
dices: “A menudo me preguntan
quién soy”: la brutalidad de la
migracion pone en juego la propia
identidad. “Pero, ¢este soy yo? No lo
sé. ;.Donde estan mis raices? ¢Quién
soy?”. Y cuando dices esto, nos
recuerdas que también a nosotros se
nos hace a veces esta pregunta:
“cQuién eres tu?”.y,
lamentablemente, con frecuencia lo
que se quiere decir es: “¢De qué
parte estas? ;A qué grupo
perteneces?”. Pero como tu nos has
dicho, no somos niimeros, no somos
individuos que haya que catalogar:
somos “hermanos”, “amigos”,
“creyentes” y “projimos” los unos de
los otros. Pero cuando los intereses
de grupo o los intereses politicos,
también de las naciones, presionan,



muchos de entre nosotros son
apartados y, sin quererlo, se ven
esclavos. Porque el interés siempre
esclaviza, siempre crea esclavos. E1
amor que es amplio y que es
contrario al odio, nos hace libres.

Cuando tu, Maccolins, que vienes de
Camerun, dices que a lo largo de tu
vida has sido “herido por el odio”, tu
estas hablando de esto, de estas
heridas de los intereses; y nos
recuerdas que el odio también ha
contaminado nuestras relaciones
entre cristianos. Y esto, como tu has
dicho, deja una marca, una marca
profunda que dura mucho tiempo: es
un veneno. Si, lo has expresado con
tu pasion: el odio es un veneno del
que resulta dificil desintoxicarse. Y el
odio es una mentalidad
distorsionada que, en vez de hacer
que nos reconozcamos hermanos,
lleva a que nos veamos como
adversarios, como rivales, o si no



como objetos que se venden o se
explotan.

Cuando tu, Rozh, que vienes de Irak,
dices que eres “una persona en
camino”, nos recuerdas que también
nosotros somos una comunidad en
camino, que estamos en marcha del
conflicto a la comunion. En este
camino, que es largo y esta formado
por subidas y bajadas, no nos deben
asustar las diferencias entre
nosotros, sino mas bien, si deben
darnos miedo nuestras cerrazones, y
nuestros prejuicios, que impiden que
nos encontremos realmente y que
caminemos juntos. Las cerrazones y
los prejuicios vuelven a construir
entre nosotros ese muro de
separacion que Cristo ha derribado,
es decir, la enemistad (cf. Ef2,14). Y
entonces nuestro viaje hacia la
unidad plena podra avanzar en la
medida en que tengamos todos
juntos la mirada fija en Jesus, en El,
que es «nuestra paz» (ibid.), que es la



«piedra principal» (v. 20). Y El, el
Sefior Jesus, viene a nuestro
encuentro en el rostro del hermano
marginado y descartado, en el rostro
del migrante despreciado, rechazado,
oprimido, explotado. Pero también —
como has dicho ti—, en el rostro del
migrante que esta en camino hacia
algo, hacia una esperanza, hacia una
convivencia mas humana.

Y asi Dios nos habla a través de sus
suefios. El peligro es que muchas
veces no dejamos entrar los suerios
dentro de nosotros, preferimos
dormir y no sofiar. Es mas facil mirar
a otra parte. Y en este mundo nos
acostumbramos a la cultura de la
indiferencia, a la cultura de mirar a
otro lado, y dormirnos asi,
tranquilos. Pero por este camino
nunca se puede sofiar. Es duro. Dios
habla por medio de sus suefios. Dios
no habla por medio de las personas
que no pueden sofiar nada, porque
tienen todo o porque su corazon se



ha endurecido. Dios también a
nosotros nos llama a no resignarnos
a vivir en un mundo dividido, a no
resignarnos a comunidades
cristianas divididas, sino a caminar
en la historia atraidos por el suefio
de Dios, que es una humanidad sin
muros de separacion, liberada de la
enemistad, sin mas forasteros sino
s6lo conciudadanos, como nos decia
Pablo en el pasaje que he citado.
Diferentes, es verdad, y orgullosos de
nuestras peculiaridades; orgullosos
de ser diferentes, de estas
peculiaridades que son un don de
Dios, Diferentes, orgullosos de serlo,
pero siempre reconciliados, siempre
hermanos.

Que esta isla, marcada por una
dolorosa division —estoy mirando el
muro, alli [a través de la puerta
abierta de la Iglesia]—, pueda
convertirse con la gracia de Dios en
taller de fraternidad. Yo agradezco a
todos los que trabajan por esto.



Pensar que esta isla es generosa,
pero no puede hacerlo todo, porque
el numero de gente que llega es
superior a sus posibilidades de
incorporar, de integrar, de
acompaiiar, de promover. Su
cercania geografica facilita, pero no
es facil. Debemos entender los
limites que tienen los gobernantes de
esta isla. Pero siempre esta presente
en esta isla, y 1o he visto en los
responsables que he visitado, [el
compromiso] de convertirse, con la
gracia de Dios, en taller de
fraternidad. Y podra serlo con dos
condiciones: la primera es el
reconocimiento efectivo de la
dignidad de cada persona humana
(cf. Carta enc. Fratelli tutti, 8).
Nuestra dignidad no se vende, no se
alquila, no se pierde. La frente alta:
yo soy digno hijo de Dios. El
reconocimiento efectivo de la
dignidad de toda persona humana:
este es el fundamento ético, un
fundamento universal que esta


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#8

también en el centro de la doctrina
social cristiana. La segunda
condicion es la apertura confiada a
Dios, Padre de todos, y este es el
“fermento” que estamos llamados a
ser como creyentes (cf. ibid., 272).

Con estas condiciones es posible que
el suerio se traduzca en un vigje
cotidiano, hecho de pasos concretos
que van del conflicto a la comunion,
del odio al amor, de la huida al
encuentro. Un camino paciente que,
dia tras dia, nos hace entrar en la
tierra que Dios ha preparado para
nosotros, la tierra donde, si te
preguntan: “;Quién eres?”, puedes
responder a cara descubierta: “Mira,
soy tu hermano, ;no me conoces?”. Y
andar asi, lentamente.

Escuchandolos a ustedes, mirandolos
a la cara, la memoria va mas alla, va
a los sufrimientos. Ustedes llegaron
aqui, pero, ¢cuantos de sus hermanos
y hermanas se quedaron en el


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#272

camino? ;Cuantos, desesperados,
empezaron el viaje en condiciones
muy dificiles, incluso precarias, y no
pudieron llegar? Podemos decir que
este mar se ha convertido en un gran
cementerio. Mirandolos a ustedes
veo los sufrimientos del camino,
tantos que han sido secuestrados,
vendidos, explotados; todavia estan
en camino, no sabemos donde. Es la
historia de una esclavitud, una
esclavitud universal. Nosotros
miramos lo que sucede, y lo peor es
que nos estamos acostumbrando a
esto: “Ah, si, hoy se hundio un barco,
alli, muchos desaparecidos”. Pero
mira que este acostumbrarse es una
enfermedad grave, es una
enfermedad muy grave y no hay
antibidtico para esta enfermedad.
Debemos reaccionar contra este vicio
de acostumbrarse a leer estas
tragedias en los periodicos o
escucharlas en otros medios de
comunicacion. Mirandolos a ustedes,
pienso en tantos que tuvieron que



regresar porque los rechazarony
terminaron en los campos de
refugiados, verdaderos campos de
concentracion, donde las mujeres
son vendidas, los hombres
torturados, esclavizados. Nosotros
nos lamentamos cuando leemos las
historias de los campos de
concentracion del siglo pasado, los de
los nazis, los de Stalin, nos
lamentamos cuando vemos eso y
decimos: “Pero, ;cOmo es posible que
haya sucedido eso?”. Hermanos y
hermanas: esta sucediendo hoy, en
las costas cercanas. Lugares de
esclavitud. He visto algunos
testimonios grabados de eso: lugares
de tortura, de venta de personas.
Esto lo digo porque es mi
responsabilidad ayudar a que
abramos los ojos. La migracion
forzada no es una costumbre casi
turistica, jpor favor! Y el pecado que
tenemos dentro nos impulsa a pensar
asi: “Pobre gente, pobre gente”. Y con
ese “pobre gente” borramos todo. Es



la guerra de este momento, es el
sufrimiento de hermanos y
hermanas que nosotros no podemos
callar. Aquellos que han dado todo lo
que tenian para subir a un barco, de
noche sin saber si llegarian. Y
después, tantos de ellos son
rechazados y terminan en los
campos de concentracion,
verdaderos lugares de
confinamiento, de tortura y de
esclavitud.

Esta es la historia de esta civilizacion
desarrollada, que nosotros llamamos
Occidente. Y después —perddnenme,
pero quisiera decir lo que tengo en el
corazon, al menos para rezar unos
por otros y hacer algo—, después los
alambres de puas. Uno lo veo aqui:
esta es una guerra de odio que divide
a un pais. Pero los alambres de puas,
en otros lugares donde estan, se
ponen para no dejar entrar al
refugiado, al que viene a pedir
libertad, pan, ayuda, hermandad,



alegria, que estd huyendo del odio y
se encuentra ante un odio que se
llama alambre de puas. Que el Sefior
despierte las conciencias de todos
nosotros frente a estas cosas.

Y perdonenme si he dicho las cosas

como son, pero no podemos callary
mirar a otro lado, en esta cultura de
la indiferencia.

Que el Serior los bendiga a todos.
Gracias.

Sabado, 4 de diciembre de 2021

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en el Palacio
Presidencial de Atenas

Serfiora Presidenta de la Republica,

miembros del gobierno y del Cuerpo
diplomatico,

distinguidas Autoridades religiosasy
civiles,



insignes Representantes de la
sociedad y del mundo de la cultura,

sefioras y sefiores:

Los saludo cordialmente y agradezco
a la sefiora Presidenta las palabras
de bienvenida que me ha dirigido en
nombre de ustedes y de todos los
ciudadanos griegos. Es un honor
estar en esta gloriosa ciudad. Hago
mias las palabras de san Gregorio
Nacianceno: «Atenas aureay
dispensadora de bien... cuando
buscaba la elocuencia, encontré la
felicidad» (Oratio 43,14). Vengo como
peregrino a estos lugares que
sobreabundan de espiritualidad,
cultura y civilizacion, para percibir
la misma felicidad que entusiasmaé al
gran Padre de la Iglesia. Era la
alegria de cultivar la sabiduria y de
compartir su belleza. Una felicidad,
por tanto, que no es individual ni
estd aislada, sino que, naciendo del
asombro, tiende al infinito y se abre



a la comunidad; una sabia felicidad,
que desde estos lugares se ha
difundido en todas partes. Sin Atenas
y sin Grecia, Europa y el mundo no
serian lo que son: serian menos
sabios y menos felices.

Desde aqui, los horizontes de la
humanidad se han dilatado. Yo
también me siento invitado a elevar
la mirada y a detenerla en la parte
mas alta de la ciudad: la Acropolis.
Visible desde lejos para los viajeros
que han llegado hasta alli a través de
los milenios, ofrecia una
imprescindible referencia a la
divinidad. Es la llamada a ampliar
los horizontes hacia lo alto, desde el
Monte Olimpo a la Acrépolis y al
Monte Athos. Grecia invita al hombre
de todos los tiempos a orientar el
viaje de la vida hacia lo alto: hacia
Dios, porque necesitamos de la
trascendencia para ser
verdaderamente humanos. Y
mientras hoy en el Occidente, que ha



nacido aqui, se tiende a ofuscar la
necesidad del Cielo, atrapados por el
frenesi de miles de carreras terrenas
y por la avidez insaciable de un
consumismo que despersonaliza,
estos lugares nos invitan a dejarnos
sorprender por el infinito, por la
belleza del ser, por la alegria de la fe.
Por aqui han pasado los caminos del
Evangelio que han unido el Oriente y
el Occidente, los Santos Lugares y
Europa, Jerusalén y Roma; esos
Evangelios que, para llevar al mundo
la buena noticia de Dios amante del
hombre, se escribieron en griego,
lengua inmortal usada por la Palabra
—el Logos— para expresarse,
lenguaje de la sabiduria humana
convertido en voz de la Sabiduria
divina.

Pero en esta ciudad la mirada,
ademas de dirigirse hacia lo alto, se
impulsa también hacia el otro. Nos lo
recuerda el mar, al que Atenas se
asoma y que orienta la vocacion de



esta tierra, situada en el corazon del
Mediterraneo para ser puente entre
las personas. Aqui grandes
historiadores se apasionaron
narrando las historias de los pueblos
cercanos y lejanos. Aqui, segun la
conocida afirmacion de Socrates,
tuvo comienzo el sentirse ciudadanos
no solo de la propia patria, sino del
mundo entero. Ciudadanos, aqui el
hombre tomd conciencia de ser “un
animal politico” (cf. Aristoteles,
Politica, 1, 2) y, como parte de una
comunidad, vio en los otros no sélo
sujetos, sino ciudadanos con los que
organizar juntos la polis. Aqui nacid
la democracia. La cuna, milenios
después, se convirtio en una casa,
una gran casa de pueblos
democraticos: me refiero a la Union
Europea y al suefio de pazy
fraternidad que representa para
tantos pueblos.

Sin embargo, no se puede dejar de
constatar con preocupacion como



hoy, no solo en el continente
europeo, se registra un retroceso de
la democracia. Esta requiere la
participacion y la implicacion de
todos y por tanto exige esfuerzoy
paciencia; la democracia es compleja,
mientras el autoritarismo es
expeditivo y las promesas faciles
propuestas por los populismos se
muestran atrayentes. En diversas
sociedades, preocupadas por la
seguridad y anestesiadas por el
consumismo, el cansancio y el
malestar conducen a una suerte de
“escepticismo democratico”. Sin
embargo, la participacion de todos es
una exigencia fundamental, no sélo
para alcanzar objetivos comunes,
sino porque responde a lo que
somos: seres sociales, irrepetibles y
al mismo tiempo interdependientes.

Pero también existe un escepticismo,
en relacion a la democracia,
provocado por la distancia de las
instituciones, por el temor a la



pérdida de identidad y por la
burocracia. El remedio a esto no esta
en la busqueda obsesiva de
popularidad, en la sed de visibilidad,
en la proclamacion de promesas
imposibles o en la adhesion a
abstractas colonizaciones
ideolodgicas, sino que esta en la buena
politica. Porque la politica es algo
bueno y asi debe ser en la practica,
en cuanto responsabilidad suprema
del ciudadano, en cuanto arte del
bien comun. Para que el bien sea
realmente participado, hay que
dirigir una atencion particular, diria
prioritaria, a las franjas mas débiles.
Esta es la direccion a seguir, que un
padre fundador de Europa indico
como antidoto para las
polarizaciones que animan la
democracia, pero que amenazan con
exasperarla: «Se habla mucho de
quien esta a la izquierda o a la
derecha, pero lo decisivo es ir hacia
adelante, e ir hacia adelante significa
encaminarse hacia la justicia



social» (A. De Gasperi, Discurso en
Milan, 23 abril 1949). En este sentido,
es necesario un cambio de ritmo,
mientras cada dia se difunden
miedos, amplificados por la
comunicacion virtual, y se elaboran
teorias para oponerse a los demas.
Ayudémonos, en cambio, a pasar del
partidismo a la participacion; del
mero compromiso por sostener la
propia faccion a implicarse
activamente por la promocion de
todos.

Del partidismo a la participacion. Es
la motivacion que nos debe impulsar
en varios frentes: pienso en el clima,
en la pandemia, en el mercado
comun y sobre todo en las pobrezas
extendidas. Son desafios que piden
colaborar de manera concreta y
activa, lo necesita la comunidad
internacional, para abrir caminos de
paz a través de un multilateralismo
que no sea sofocado por excesivas
pretensiones nacionalistas; 1o



necesita la politica, para poner las
exigencias comunes ante los
intereses privados. Puede parecer
una utopia, un viaje sin esperanza en
un mar turbulento, una odisea larga
e irrealizable. Y, sin embargo, como
ensefia el gran relato homeérico, el
viaje en un mar agitado es a menudo
el unico camino. Y alcanza la meta si
esta animado por el deseo de un
hogar, por la busqueda de seguir
adelante juntos, por el nostos algos,
por la nostalgia. A este respecto,
quisiera renovar mi aprecio por el
dificil recorrido que ha llevado al
“Acuerdo de Prespa”, firmado entre
esta Republica y la de Macedonia del
Norte.

Mirando aun al Mediterraneo, mar
que nos abre al otro, pienso en sus
costas fértiles y en el arbol que
podria erigirse como simbolo: el
olivo, del que se acaban de recoger
los frutos y que auna tierras diversas
que se asoman al unico mar. Es triste



ver como muchos olivos centenarios
ardieron en los ultimos anos,
consumidos por incendios causados
con frecuencia por condiciones
meteoroldgicas adversas, que a su
vez fueron provocados por el cambio
climatico. Frente al paisaje herido de
este maravilloso pais, el arbol del
olivo puede simbolizar la voluntad
de contrastar la crisis climatica y sus
devastaciones. De hecho, después del
diluvio, la catastrofe primordial
narrada por la Biblia, una paloma
regreso hasta Noé «llevando en el
pico una hoja de olivo que habia
arrancado» (Gn 8,11). Era el simbolo
de la recuperacion, de la fuerza para
volver a comenzar cambiando el
estilo de vida, renovando las propias
relaciones con el Creador, las
creaturas y la creacion. En este
sentido, deseo que los compromisos
asumidos en la lucha contra el
cambio climatico se compartan cada
vez mas y no sean de fachada, sino
que se lleven adelante con seriedad;



que a las palabras sigan los hechos,
para que los hijos no paguen una vez
mas la hipocresia de los padres.
Resuenan en este sentido las
palabras que Homero puso en boca
de Aquiles: «Me es tan odioso como
las puertas del Hades quien piensa
una cosa y manifiesta otra» (Iliada,
1X,312-313).

En la Escritura, el olivo también
representa una invitacion a ser
solidarios, en particular con respecto
a cuantos no pertenecen al propio
pueblo. Dice la Biblia: «Si recoges el
fruto de tus olivos, no regreses a
buscar mas. Sera para el

migrante» (Dt 24,20). Este pais,
caracterizado por la acogida, ha visto
arribar en algunas de sus islas un
numero mayor de hermanos y
hermanas migrantes que el de los
mismos habitantes, aumentando de
ese modo los problemas, que todavia
se ven afectados por las dificultades
que trajo consigo la crisis econémica.



Pero también las demoras europeas
perduran. La Comunidad europea,
desgarrada por egoismos
nacionalistas, mds que ser un tren de
solidaridad, algunas veces se
muestra bloqueada y sin
coordinacion. Si en un tiempo los
contrastes ideoldgicos impedian la
construccion de puentes entre el este
y el oeste del continente, hoy la
cuestion migratoria también ha
abierto brechas entre el sury el
norte. Quisiera exhortar nuevamente
a una vision de conjunto,
comunitaria, ante la cuestion
migratoria, y animar a que se dirija
la atencion a los mas necesitados
para que, segun las posibilidades de
cada pais, sean acogidos, protegidos,
promovidos e integrados en el pleno
respeto de sus derechos humanos y
de su dignidad. Mas que un obstaculo
para el presente, eso representa una
garantia para el futuro, de modo que
sea signo de una convivencia pacifica
para cuantos se ven forzados a huir



en busca de un hogar y de esperanza,
y que son cada vez mas numerosos.
Son los protagonistas de una terrible
odisea moderna. Me agrada recordar
que cuando Ulises desembarcoé en
ftaca no fue reconocido por los
sefiores del lugar, que le habian
usurpado su casa y sus bienes, sino
por quien se habia hecho cargo de él.
Su nodriza se dio cuenta de que era
él cuando vio sus cicatrices. Los
sufrimientos nos unen y reconocer la
pertenencia a la misma humanidad
fragil nos ayudara a construir un
futuro mas integrado y pacifico.
iTransformemos en audaz
oportunidad lo que solo parece una
desgraciada adversidad!

En cambio, la pandemia es la gran
adversidad. Ha hecho que nos
redescubramos fragiles, necesitados
de los demads. También en este pais es
un desafio que requiere oportunas
intervenciones por parte de las
autoridades —me refiero a la



necesidad de la campana de
vacunacion— y no pocos sacrificios
para los ciudadanos. Pero en medio
de tanto esfuerzo se ha abierto
camino un notable sentido de
solidaridad, al que la Iglesia catdlica
local es dichosa de poder seguir
contribuyendo, con la conviccion de
que esto constituya una herencia que
no debe perderse con el lento
aplacarse de la tempestad. Algunas
palabras del juramento de
Hipocrates parecen escritas para
nuestro tiempo, tales como el
esfuerzo por “regular el tenor de
vida por el bien de los enfermos”, por
“abstenerse de todo dafio y ofensa” a
los demas, por salvaguardar la vida
en todo momento, particularmente
en el seno materno (cf. Juramento de
Hipocrates, texto antiguo). Siempre
ha de privilegiarse el derecho al
cuidado y a los tratamientos para
todos, para que los mas débiles
nunca sean descartados, en
particular los ancianos; que los



ancianos no sean las primeras
personas excluidas por la cultura del
descarte. Los ancianos son el signo
de la sabiduria de un pueblo. En
efecto, la vida es un derecho; no lo es
la muerte, que se acoge, no se
suministra.

Queridos amigos, algunos ejemplares
de olivo mediterrdneo atestiguan una
vida tan larga que precede al
nacimiento de Cristo. Milenarios y
duraderos, han resistido el paso del
tiempo y nos recuerdan la
importancia de custodiar raices
fuertes, inervadas de memoria. Este
pais puede definirse como la
memoria de Europa, —ustedes son la
memoria de Europa— y estoy
contento de visitarlo después de
veinte afios de la histdrica visita del
Papa Juan Pablo Il y en el
bicentenario de su independencia. A
este respecto, es conocida la frase del
general Colocotronis: “Dios ha puesto
su firma sobre la libertad de Grecia”.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_greece-syria-malta-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_greece-syria-malta-2001.html

Dios pone gustosamente su firma
sobre la libertad humana, siempre y
en todo lugar, es su don mas grande
y lo que, a su vez, mas valora de
nosotros. EL, en efecto, nos ha creado
libres y 1o que mas le agrada es que
amemos libremente a El y al préjimo.
Las leyes contribuyen a hacerlo
posible, pero también la educacion
en la responsabilidad y el
crecimiento de una cultura del
respeto. A este respecto, quiero
renovar mi agradecimiento por el
reconocimiento publico de la
comunidad catolica y aseguro su
voluntad de promover el bien comun
de la sociedad griega, orientando en
ese sentido la universalidad que la
caracteriza, con el deseo de que en
términos practicos siempre se
garanticen las condiciones
necesarias para desempefiar bien su
servicio.

Hace doscientos anos, el Gobierno
provisorio del pais se dirigio a los



catdlicos con palabras
conmovedoras: “Cristo ha establecido
el mandamiento del amor al préjimo.
¢Pero quién es mas projimo a
ustedes, nuestros conciudadanos,
aunque haya algunas diferencias en
los ritos? Nosotros tenemos una
unica patria, pertenecemos a un
unico pueblo; nosotros cristianos
somos hermanos, hermanos en las
raices, en el crecimiento y en los
frutos por la Santa Cruz”. Ser
hermanos bajo el signo de la cruz, en
este pais bendecido por la fe y por
sus tradiciones cristianas, exhorta a
todos los creyentes en Cristo a
cultivar la comunion en todos los
ambitos, en el nombre de ese Dios
que abraza a todos con su
misericordia. En este sentido,
queridos hermanos y hermanas, les
agradezco su compromiso y los
exhorto a hacer progresar a este pais
en la apertura, la inclusion y la
justicia. Desde esta ciudad, desde
esta cuna de la civilizacion se elevo



—V que siga elevandose siempre—
un mensaje orientado hacia lo altoy
hacia el otro; que a las seducciones
del autoritarismo responda con la
democracia; que a la indiferencia
individualista oponga el cuidado del
otro, del pobre y de la creacion,
pilares esenciales para un
humanismo renovado, que es lo que
necesitan nuestros tiempos y nuestra
Europa. O Theds na evloghi tin
Elladha! [;Que Dios bendiga a
Grecia!]

Encuentro de Su Beatitud Jeronimo
IT'y Su Santidad Francisco

Beatitud:

«Gracia y paz de parte de Dios» (Rm
1,7). Lo saludo con estas palabras del
gran apostol Pablo, las mismas con
las que, mientras se encontraba en
tierra griega, se dirigio a los fieles de
Roma. Hoy nuestro encuentro
renueva esa gracia y esa paz.
Rezando ante los trofeos de la Iglesia



de Roma, que son las tumbas de los
apostoles y de los martires, me he
sentido impulsado a venir aqui como
peregrino, con gran respeto y
humildad, para renovar esa
comunion apostolica y alimentar la
caridad fraterna. En este sentido
deseo agradecerle, Beatitud, por las
palabras que me ha dirigido y que
correspondo con afecto, saludando,
por medio suyo, al clero, a las
comunidades mondsticas y a todos
los fieles ortodoxos de Grecia.

Hace cinco afios nos encontramos en
Lesbos, en la emergencia de uno de
los dramas mas grandes de nuestro
tiempo, el de tantos hermanos y
hermanas migrantes que no pueden
ser dejados en la indiferencia y vistos
s6lo como una carga que hay que
gestionar o, todavia peor, que hay
que delegar a otro. Ahora volvemos a
encontrarnos para compartir la
alegria de la fraternidad y mirar al
Mediterraneo que nos rodea no solo



como un lugar que preocupa y
divide, sino también como un mar
que nos une. Hace un momento
recordé los olivos centenarios que
aunan estas tierras. Volviendo a
evocar estos arboles que nos
vinculan, pienso en las raices que
compartimos: son subterraneas,
estan escondidas, a menudo
descuidadas, pero existen y lo
sostienen todo. ¢Cudles son nuestras
raices comunes que han atravesado
los siglos? Son las raices apostolicas.
San Pablo las ponia de manifiesto
recordando la importancia de estar
«edificados sobre el cimiento de los
apostoles» (Ef 2,20). Estas raices, que
han crecido de la semilla del
Evangelio, comenzaron a dar
grandes frutos precisamente en la
cultura helénica, pienso en tantos
Padres y en los primeros grandes
Concilios ecuménicos.

Lamentablemente, después hemos
crecido alejados: nos han



contaminado venenos mortales, la
cizafia de la sospecha aumento la
distancia y dejamos de cultivar la
comunion. San Basilio Magno afirmo
que los verdaderos discipulos de
Cristo estan «modelados solamente
en base a lo que ven en El» (Moralia,
80,1). Con vergiienza —lo reconozco
por la Iglesia catélica— acciones y
decisiones que tienen poco o nada
que ver con Jesus y con el Evangelio,
basadas mas bien en la sed de
ganancias y de poder, han hecho
marchitar la comunion. De este
modo hemos dejado que la
fecundidad estuviera amenazada por
las divisiones. La historia tiene su
peso y hoy aqui siento la necesidad
de renovar la suplica de perddn a
Dios y a los hermanos por los errores
que han cometido tantos catolicos.
Pero es un gran consuelo la certeza
de saber que nuestras raices son
apostolicas y que, no obstante las
distorsiones del tiempo, la planta de
Dios crece y da frutos en el mismo



Espiritu. Y es una gracia que
reconozcamos los unos los frutos de
los otros y que juntos agradezcamos
al Sefior por ello.

El fruto final del arbol de olivo es el
aceite, ese aceite que tiempo atras se
contenia en preciosos vasos y
recipientes, que abundan entre los
tesoros arqueoldgicos de este pais. E1
aceite ha proporcionado la luz que
iluming las noches de la antigiiedad.
Durante milenios fue el «sol liquido,
el primer misterioso estado de la
llama de las lamparas» (C. Boureux,
Les plantes de la Bible et leur
symbolique, Paris 2014, 65). A
nosotros, querido hermano, el aceite
nos evoca al Espiritu Santo, que dio a
luz a la Iglesia. Sélo El, con su
esplendor que no conoce el ocaso,
puede disipar las oscuridades e
iluminar los pasos de nuestro
camino.



Si, porque el Espiritu Santo es, sobre
todo, aceite de comunion. En la
Escritura se habla del aceite que hace
brillar el rostro del hombre (cf. Sal
104,15). Cuanto se necesita hoy
reconocer el valor unico que
resplandece en todo hombre, en cada
hermano. Reconocer esta
caracteristica comun de la
humanidad es el punto de partida
para edificar la comunidn. Pero,
lamentablemente —como ha escrito
un gran teologo—, «la comunion
parece tocar una cuerda sensible»,
un tema delicado, no solo en la
sociedad, sino a menudo también
entre los discipulos de Jesus «en un
mundo cristiano nutrido de
individualismo y de rigidez
institucional». Con todo, si las
tradiciones propias y las
especificidades de cada uno llevan a
atrincherarse y a tomar distancia de
los demas, si «la alteridad no es algo
cualificado por la comunion,
dificilmente se puede dar vida a una



cultura adecuada» (I. Zizioulas,
Comunione e alterita, Roma 2016, 16).
En cambio, la comunioén entre los
hermanos trae consigo la bendicion
divina. Los Salmos la comparan con
un «perfume precioso que se
derrama sobre la cabeza, que
desciende sobre la barba» (Sal 133,2).
El Espiritu que se derrama en las
mentes nos impulsa en efecto a una
fraternidad mas intensa, a
estructurarnos en la comunion. Por
€s0, N0 nos tengamos miedo,
ayudémonos a adorar a Diosy a
servir al projimo, sin hacer
proselitismo y respetando
plenamente la libertad de los demas,
porque —como escribié san Pablo—
«donde estd el Espiritu del Sefior hay
libertad» (2 Co 3,17). Rezo para que el
Espiritu de caridad venza nuestras
resistencias y nos haga constructores
de comunion, porque «si el amor
logra expulsar completamente al
temor y éste, transformado, se
convierte en amor, entonces veremos



que la unidad es una consecuencia
de la salvacion» (S. Gregorio de Nisa,
Homilia 15, sobre el libro del Cantar
de los cantares). Por otra parte,
¢como podemos dar testimonio al
mundo de la concordia del Evangelio
si nosotros cristianos todavia
estamos separados? ¢Como podemos
anunciar el amor de Cristo que reune
a las gentes, si no estamos unidos
entre nosotros? Muchos pasos se han
realizado para encontrarnos.
Invoquemos al Espiritu de comunion
para que nos impulse en sus caminos
y nos ayude a fundar la comunion no
en base a calculos, estrategias y
conveniencias, sino sobre el inico
modelo al que hemos de mirar: la
Santisima Trinidad.

En segundo lugar, el Espiritu es
aceite de sabiduria. El ungi6 a Cristo
y desea inspirar a los cristianos.
Ddciles a su sabiduria humilde,
crecemos en el conocimiento de Dios
y nos abrimos a los demas. Quisiera



en este sentido expresar mi
reconocimiento por la importancia
que da esta Iglesia ortodoxa,
heredera de la primera gran
inculturacion de la fe —la
inculturacion con la cultura helénica
— a la formacion y a la preparacion
teoldgica. También quisiera recordar
la fructifera colaboracion en el
ambito cultural entre la Apostoliki
Diakonia de la Iglesia de Grecia —
cuyos representantes tuve la alegria
de encontrar en el 2019—y el
Pontificio Consejo para la Promocion
de la Unidad de los Cristianos, asi
como la importancia de los simposios
intercristianos promovidos por la
Facultad de Teologia ortodoxa de la
Universidad de Salonicco junto a la
Universidad Pontificia Antonianum
de Roma. Son ocasiones que nos han
permitido instaurar cordiales
relaciones y llevar adelante utiles
intercambios entre los académicos
de nuestras confesiones. Agradezco
ademas la activa participacion de la



Iglesia ortodoxa de Grecia en la
Comision mixta internacional para el
dialogo teoldgico. jQue el Espiritu
nos ayude a proseguir con sabiduria
en estos caminos!

Por ultimo, el mismo Espiritu es
aceite de consolacion, Paraclito que
esta cerca de nosotros, balsamo del
alma, curacion de nuestras heridas.
Fl ha consagrado a Cristo con la
uncion para que proclamara la
buena noticia a los pobres, la
liberacion a los cautivos, la libertad a
los oprimidos (cf. Lc 4,18). Y E1
todavia nos impulsa para que nos
hagamos cargo de los mas débiles y
los mas pobres, y para que su causa
—primordial a los ojos de Dios— se
dé a conocer al mundo. Aqui, como
en cualquier otro sitio, ha sido
indispensable el apoyo ofrecido a los
mas necesitados durante los periodos
mas duros de la crisis econémica.
Desarrollemos juntos formas de
cooperacion en la caridad,



abramonos y colaboremos en
cuestiones de caracter ético y social
para servir a los hombres de nuestro
tiempo y llevarles la consolacion del
Evangelio. En efecto, el Espiritu nos
llama, hoy mas que en el pasado, a
curar las heridas de la humanidad
con el 6leo de la caridad.

Cristo mismo pidio a los suyos, en el
momento de la angustia, el consuelo
de la cercania y la oracion. La
imagen del aceite nos conduce asi al
huerto de los olivos. Dijo Jesus:
«Quédense aqui y vigilen» (Mc 14,34).
Su peticion a los apodstoles fue en
plural. También hoy desea que
vigilemos y recemos. Para llevar al
mundo el consuelo de Dios y sanar
nuestras relaciones heridas se
necesita que recemos unos por otros.
Es indispensable que lleguemos «a la
necesaria purificacion de la memoria
histdrica. Con la gracia del Espiritu
Santo, los discipulos del Sefior,
animados por el amor, por la fuerza



de la verdad y por la voluntad
sincera de perdonarse mutuamente y
reconciliarse, estan llamados a
reconsiderar juntos su doloroso
pasado y las heridas que
desgraciadamente éste sigue
produciendo también hoy» (S. Juan
Pablo II, Carta. enc. Ut unum sint, 2).

A esto nos exhorta, en particular, la
fe en la Resurreccion. Los apostoles,
temerosos y titubeantes, se
reconciliaron con la lacerante
desilusion de la Pasion cuando
vieron al Sefior resucitado delante de
ellos. Precisamente de sus llagas, que
parecian imposibles de cicatrizar,
encontraron una esperanza nueva,
una misericordia inaudita, un amor
mas grande que sus propios erroresy
miserias, que los transformaria en
un solo Cuerpo, unido por el Espiritu
en la multiplicidad de muchos
miembros diferentes. Que venga
sobre nosotros el Espiritu del
Crucificado Resucitado, que nos


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html

conceda «una sosegada y limpia
mirada de verdad, vivificada por la
misericordia divina, capaz de liberar
los espiritus y suscitar en cada uno
una renovada disponibilidad» (ibid.);
que nos ayude a no quedarnos
paralizados por la negatividad y los
prejuicios del pasado, sino a mirar la
realidad con ojos nuevos. Entonces,
las tribulaciones de ayer dejaran
espacio a las consolaciones del
presente, y seremos confortados por
tesoros de gracia que
redescubriremos en los hermanos.
Como catolicos, acabamos de
comenzar un itinerario para
profundizar la sinodalidad y
sentimos que tenemos que aprender
mucho de ustedes; lo deseamos con
sinceridad. Es verdad que, cuando
los hermanos en la fe se acercan, se
derrama en los corazones el consuelo
del Espiritu.

Beatitud, querido hermano, que en
este camino nos acomparien los


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html

numerosos e insignes santos de estas
tierras, y los martires, que
lamentablemente hoy en el mundo
son mas que en el pasado. De
diversas confesiones en la tierra,
habitan juntos el mismo Cielo. Que
intercedan para que el Espiritu, 0leo
santo de Dios, se infunda sobre
nosotros en un renovado Pentecostés
como sobre los apodstoles de los que
descendemos, que encienda en
nosotros el deseo de la comunion,
que nos ilumine con su sabiduria y
que nos unja con su consolacion.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas y catequistas en la
Catedral de San Dionisio de Atenas

Queridos hermanos obispos,

queridos sacerdotes, religiosas y
religiosos, seminaristas,

queridos hermanos y hermanas:
Kalispera sas! [{Buenas tardes!]



Les agradezco de corazon la acogida
y las palabras de saludo que me ha
dirigido Mons. Rossolatos. Y gracias,
hermana, por su testimonio. Es
importante que los religiosos y las
religiosas vivan su servicio con este
espiritu, con un amor apasionado
que se hace don para la comunidad
donde son enviados. jGracias!
Gracias también a Rokos por el
hermoso testimonio de fe vivido en
la familia, en la vida cotidiana, junto
a los hijos que, como tantos jovenes,
en un cierto momento se hacen
preguntas, se interrogan, se vuelven
un poco criticos sobre algunas cosas.
Pero también eso esta bien, porque
nos ayuda como Iglesia a reflexionar
y a cambiar.

Estoy contento de encontrarlos en
una tierra que es un don, un
patrimonio de la humanidad sobre el
que se han construido los
fundamentos de Occidente. Todos
somos un poco hijos y deudores de su



pais: sin la poesia, la literatura, la
filosofia y el arte que se
desarrollaron aqui no podriamos
conocer tantas facetas de la
existencia humana, ni satisfacer
tantas preguntas interiores sobre la
vida, el amor, el dolor y también la
muerte.

En el seno de este rico patrimonio, en
los inicios del cristianismo se
inauguro aqui un “taller” para la
inculturacion de la fe, dirigido por la
sabiduria de muchos Padres de la
Iglesia, que con su santa conducta de
vida y sus escritos representan un
faro luminoso para los creyentes de
todas las épocas. Pero si nos
preguntamos quién ha inaugurado el
encuentro entre el cristianismo de
los origenes y la cultura griega, el
pensamiento no puede ir mas que al
apostol Pablo. Es él quien abri6 el
“taller de la fe” que sintetizo esos dos
mundos; y lo hizo precisamente aqui,
como relatan los Hechos de los



Apostoles. Llego a Atenas, comenzo a
predicar en la plaza y los eruditos de
ese tiempo lo llevaron al Aredpago
(cf. Hch 17,16-34), que era el consejo
de los ancianos, de los sabios que
juzgaban cuestiones de interés
publico. Detengamonos en este
episodio y dejémonos orientar, en
nuestro camino como Iglesia, por dos
actitudes del Apdstol que son utiles a
nuestra actual elaboracion de la fe.

La primera actitud es la confianza.
Mientras Pablo predicaba, algunos
filésofos comenzaron a preguntarse
qué queria ensefar ese

«charlatan» (v. 18). Lo llamaron asi,
charlatan, uno que inventa cosas
aprovechandose de la buena fe de
quien lo escucha, por eso lo
condujeron al Aredpago. Por tanto,
no tenemos que imaginar que le
abrieron el telon de un escenario. Al
contrario, lo llevaron alli para
interrogarlo: «¢Se puede saber qué
doctrina nueva es esta que tu



ensefias? Queremos saber qué
significan estas cosas extrafias que te
oimos decir» (vv. 19-20). Pablo, en
definitiva, fue acorralado.

Estas circunstancias de su mision en
Grecia también son importantes para
nosotros hoy: el Apdstol fue
arrinconado. Un poco antes, en
TesalOnica, habia sido obstaculizado
en su predicacion y, a causa de los
tumultos suscitados en el pueblo, que
lo acusaba de procurar desordenes,
tuvo que escapar durante la noche.
Ahora, en Atenas, fue tomado por un
charlatan y, como un huésped no
deseado, lo condujeron al Aredpago.
Por lo tanto, no estaba viviendo un
momento triunfante, sino que estaba
llevando adelante la mision en
condiciones dificiles. Quiza en
muchos momentos de nuestro
camino, también nosotros
percibimos el cansancio y a veces la
frustraciéon de ser una comunidad
pequeiia o una Iglesia con poca



fuerza que se mueve en un contexto
no siempre favorable. Mediten la
historia de Pablo en Atenas: estaba
solo, superado en numero y tenia
escasas posibilidades de éxito, pero
no se dejo vencer por el desanimo,
no renuncio a la mision ni se dejo
atrapar por la tentacion de
lamentarse. Esto es muy importante,
tengan cuidado con no estarse
lamentando. Esta es la actitud del
verdadero apdstol: seguir adelante
con confianza, prefiriendo la
inquietud de las situaciones
inesperadas a la costumbre y a la
repeticion. Pablo tuvo esa valentia,
¢de donde le nacia? De la confianza
en Dios. Su valentia era la de la
confianza, confianza en la grandeza
de Dios, que ama obrar siempre en
nuestra debilidad.

Queridos hermanos y hermanas,
tenemos confianza, porque el ser
Iglesia pequefia nos hace signo

elocuente del Evangelio, del Dios



anunciado por Jesus que elige a los
pequerios y a los pobres, que cambia
la historia con las proezas sencillas
de los humildes. A nosotros, como
Iglesia, no se nos pide el espiritu de
la conquista y de la victoria, la
magnificencia de los grandes
numeros, el esplendor mundano.
Todo eso es peligroso, es la tentacion
del triunfalismo. A nosotros se nos
pide que sigamos el ejemplo del
granito de mostaza, que es infimo,
pero crece humilde y lentamente; es
la mas pequefia de todas las semillas
—dice Jesus— pero cuando crece se
convierte en un arbol (cf. Mt 13,32).
A nosotros se nos pide que seamos
levadura que fermenta en lo
escondido, paciente y
silenciosamente, dentro de la masa
del mundo, gracias a la obra
incesante del Espiritu Santo (cf. v.
33). El secreto del Reino de Dios esta
contenido en las pequerias cosas, en
lo que a menudo no se ve ni hace
ruido. El apdstol Pablo, cuyo nombre



remite a la pequeriez, vivio en la
confianza porque acogio en el
corazon estas palabras del Evangelio,
hasta el punto de ensefiarlas a los
hermanos de Corinto: «lo que parece
debilidad en Dios es mas fuerte que
todo lo humano», «escogio a los que
el mundo tiene por débiles, para
avergonzar a los fuertes» (1 Co
1,25.27).

Entonces, queridos amigos, quisiera
decirles: bendigan la pequefiez y
acojanla, los dispone a confiar en
Dios y s6lo en El. Ser minoria —y en
el mundo entero la Iglesia es
minoritaria— no quiere decir ser
insignificantes, sino recorrer el
camino que abrid el Sefior, que es el
de la pequeriez, el de la kénosis, el
abajamiento, de la condescendencia,
de la synkatabasis de Dios en
Jesucristo. Fl descendi6 hasta llegar a
esconderse en los pliegues de la
humanidad y en las llagas de nuestra
carne. Nos ha salvado, sirviéndonos.



El, en efecto —afirma Pablo—, «se
despojo de si mismo asumiendo la
condicion de esclavo» (Flp 2,7).
Muchas veces tenemos la obsesion de
querer aparecer, de llamar la
atencion, pero «el Reino de Dios no
viene de manera que lo puedan
detectar visiblemente» (Lc 17,20).
Viene secretamente como la lluvia,
lentamente, sobre la tierra.
Ayudémonos a renovar esta
confianza en la obra de Dios, a no
perder el entusiasmo del servicio.
iAnimo y adelante por este camino
de la humildad y la pequefiez!

Ahora quisiera destacar una segunda
actitud de Pablo en el Aredpago de
Atenas: la acogida. Es la disposicion
interior necesaria para la
evangelizacion, se trata de no querer
ocupar el espacio y la vida de los
demas, sino de sembrar la buena
noticia en el terreno de su existencia,
aprendiendo sobre todo a acoger y
reconocer las semillas que Dios ya ha



puesto en sus corazones, antes de
nuestra llegada. Recordemos que
Dios siempre nos precede, Dios
siempre precede nuestra siembra.
Evangelizar no es llenar un
recipiente vacio, es ante todo dar a
luz aquello que Dios ya ha empezado
a realizar. Y esta extraordinaria
pedagogia es la que el Apostol
demostro ante los atenienses. No les
dijo “se estan equivocando en todo” o
“ahora les ensefio la verdad”, sino
que comenzo acogiendo su espiritu
religioso: «Atenienses, veo que
ustedes son, desde todo punto de
vista, personas muy religiosas.
Porque mientras paseaba y
contemplaba sus monumentos
sagrados encontré un altar en el que
estaba escrito: “Al dios
desconocido”» (Hch 17,22-23). Toma
un elemento valioso de los
atenienses. El Apdstol reconocio la
dignidad de sus interlocutores y
acogio su sensibilidad religiosa. Aun
cuando las calles de Atenas estaban



llenas de idolos, que lo habian hecho
“estremecerse dentro de si” (cf. v. 16),
Pablo acogio el deseo de Dios
escondido en el corazon de esas
personas y amablemente quiso
transmitirles el asombro de la fe. Su
estilo no fue impositivo, sino
propositivo; no estaba fundado en el
proselitismo, nunca, sino en la
mansedumbre de Jesus. Y eso fue
posible porque Pablo tenia una
mirada espiritual sobre la realidad,
creia que el Espiritu Santo trabaja en
el corazon del hombre, mas alla de
las etiquetas religiosas. Hemos
escuchado esto en el testimonio de
Rokos. En un cierto momento, los
hijos se alejan un poco de la practica
religiosa, pero el Espiritu Santo habia
obrado y continua obrando, y de ese
modo ellos creen mucho en la unidad
y en la fraternidad con el projimo. El
Espiritu trabaja siempre, mas alla de
lo que se ve exteriormente,
jacordémonos de esto! La actitud del
apostol en todo tiempo comienza,



pues, por acoger al otro, no
olvidemos que «la gracia supone la
cultura, y el don de Dios se encarna
en la cultura de quien lo

recibe» (Exhort ap. Evangelii
gaudium, 115). No hay una gracia
abstracta girando sobre nuestras
cabezas, siempre la gracia esta
encarnada en una cultura, ahi se
encarna.

A propdsito de la visita de Pablo al
Areopago, Benedicto XVI dijo que
debemos interesarnos mucho por las
personas agnasticas o ateas, pero que
tenemos que estar atentos porque
«cuando hablamos de una nueva
evangelizacion, estas personas tal
vez se asustan. No quieren verse a si
mismas como objeto de mision, ni
renunciar a su libertad de
pensamiento y de

voluntad» (Discurso a la Curia
Romana, 21 diciembre 2009).
También hoy a nosotros se nos pide
la actitud de la acogida, el estilo de la


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_pueblo_con_muchos_rostros
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_pueblo_con_muchos_rostros
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2009/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20091221_curia-auguri.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2009/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20091221_curia-auguri.html

hospitalidad, un corazon animado
por el deseo de crear comunion en
medio de las diferencias humanas,
culturales o religiosas. El desafio es
elaborar la pasion por el conjunto,
que nos conduzca —catdlicos,
ortodoxos, hermanos y hermanas de
otros credos, asi como hermanos
agnosticos, todos— a escucharnos
reciprocamente, a soflar y trabajar
juntos, a cultivar la “mistica” de la
fraternidad (cf. Exhort ap. Evangelii
gaudium, 87). La historia pasada
permanece todavia como una herida
abierta en el camino de este didlogo
afable, pero abrazamos con valentia
el desafio que hoy se nos presenta.

Queridos hermanos y hermanas,
aqui en tierra griega, san Pablo
manifesto su serena confianza en
Dios y eso hizo que acogiera a los
areopagitas que sospechaban de él.
Con estas dos actitudes anuncio a ese
Dios que era desconocido para sus
interlocutores, y lleg6 a presentarles


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo

el rostro de un Dios que en Cristo
Jesus sembro el germen de la
resurreccion, el derecho universal a
la esperanza, que es un derecho
humano, el derecho a la esperanza.
Cuando Pablo anuncio esta buena
noticia, la mayor parte lo ridiculizo y
se fue. Sin embargo, «algunos
hombres se unieron a él y abrazaron
la fe, entre ellos Dionisio, el
areopagita, una mujer llamada
Damaris y algunos mas» (Hch 17,34).
La mayoria se fue, un pequerio resto
se unio a Pablo, entre ellos Dionisio,
titular de esta Catedral. Era una
pequefia porcion, pero es asi como
Dios teje los hilos de la historia,
desde entonces hasta hoy. Les deseo
de corazon que prosigan la obra en
su historico taller de la fe, y que lo
hagan con estos dos ingredientes: la
confianza y la acogida, para saborear
el Evangelio como experiencia de
alegria y también como experiencia
de fraternidad. Los llevo conmigo en
el afecto y en la oracion. Y ustedes,



por favor, no se olviden de rezar por
mi. O Theds na sas evloghi! [{Que
Dios los bendiga!]

Domingo, 5 de diciembre de 2021

Visita a los refugiados en el Centro
de acogida e identificacion de
Mitilene

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias por sus palabras. Le
agradezco, sefiora Presidenta, por su
presencia y sus palabras. Hermanas,
hermanos, estoy nuevamente aqui
para encontrarme con ustedes; estoy
aqui para decirles que estoy cerca de
ustedes de corazon; estoy aqui para
ver sus rostros, para mirarlos a los
0jos: ojos cargados de miedo y de
esperanza, 0jos que han visto la
violencia y la pobreza, ojos surcados
por demasiadas lagrimas. Hace cinco



afos, el Patriarca Ecuménico y
querido hermano Bartolomé dijo en
esta isla algo que me impactd: «El
que les tiene miedo no los ha mirado
a los ojos. El que les tiene miedo no
ha visto sus rostros. El que les tiene
miedo no ve a sus hijos. Olvida que la
dignidad y la libertad trascienden el
miedo y la division. Olvida que la
migracion no es un problema del
Oriente Medio y del Africa
septentrional, de Europa y de Grecia.
Es un problema del

mundo» (Discurso, 16 abril 2016).

Si, es un problema del mundo, una
crisis humanitaria que concierne a
todos. La pandemia nos ha afectado
globalmente, nos ha hecho sentir a
todos en la misma barca, nos ha
hecho experimentar lo que significa
tener los mismos miedos. Hemos
comprendido que las grandes
cuestiones se afrontan juntos, porque
en el mundo de hoy las soluciones
fragmentadas son inadecuadas. Pero



mientras se llevan adelante las
vacunaciones a nivel planetario y —
aun en medio de muchos retrasos e
incertezas— algo parece que se esta
moviendo en la lucha contra el
cambio climatico, todo parece
terriblemente opaco en lo que se
refiere a las migraciones. Y, sin
embargo, estan en juego personas,
vidas humanas. Esta en juego el
futuro de todos, que sélo sera sereno
si esta integrado. El futuro solo sera
prospero si se reconcilia con los mas
débiles. Porque cuando se rechaza a
los pobres, se rechaza la paz. Cierres
y nacionalismos —nos enserfia la
historia— llevan a consecuencias
desastrosas. En efecto, como ha
recordado el Concilio Vaticano II, «es
absolutamente necesario el firme
proposito de respetar a los demas
hombres y pueblos, asi como su
dignidad, y el apasionado ejercicio de
la fraternidad en orden a construir la
paz» (Const. past. Gaudium et spes,
78). Es una ilusion pensar que basta


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

con salvaguardarnos a nosotros
mismos, defendiéndonos de los mas
débiles que llaman a la puerta. El
futuro nos pondra cada vez mas en
contacto unos con otros; para
orientarlo hacia el bien no sirven
acciones unilaterales, sino politicas
mas amplias. La historia, repito, nos
ensefia, pero todavia no hemos
aprendido. Que no se vuelvan las
espaldas a la realidad, que termine el
continuo rebote de
responsabilidades, que no se delegue
siempre a los otros la cuestion
migratoria, como si a ninguno le
importara y fuese sélo una carga
inutil que alguno se ve obligado a
soportar.

Hermanas, hermanos, sus rostros,
sus 0jos nos piden que no miremos a
otra parte, que no reneguemos de la
humanidad que nos une, que
hagamos nuestras sus historias y no
olvidemos sus dramas. Elie Wiesel,
testigo de la tragedia mas grande del



siglo pasado, escribio: «Me acerco a
los hombres, mis hermanos, porque
recuerdo nuestro origen comun,
porque me niego a olvidar que su
futuro es tan importante como el
mio» (From the Kingdom of Memory,
Reminiscenses, Nueva York, 1990, 10).
En este domingo, ruego a Dios que
nos despierte del olvido de quien
sufre, que nos sacuda del
individualismo que excluye, que
despierte los corazones sordos a las
necesidades del préjimo. Y ruego
también al hombre, a cada hombre:
superemos la paralisis del miedo, la
indiferencia que mata, el cinico
desinterés que con guantes de seda
condena a muerte a quienes estan en
los margenes. Afrontemos desde su
raiz al pensamiento dominante, que
gira en torno al propio yo, a los
propios egoismos personales y
nacionales, que se convierten en
medida y criterio de todo.



Han pasado cinco afios desde la
visita que realicé con los queridos
hermanos Bartolomé y Ieronymos.
Después de todo este tiempo
constatamos que poco ha cambiado
sobre la cuestion migratoria.
Ciertamente, muchos se han
comprometido en la acogida y en la
integracion, y quisiera agradecer a
los numerosos voluntarios y a
cuantos, a todo nivel —institucional,
social, caritativo, politico—, han
asumido grandes esfuerzos,
haciéndose cargo de las personas y
de la cuestion migratoria. Reconozco
el compromiso en la financiacion y
construccion de dignas estructuras
de acogida y agradezco de corazon a
la poblacion local por todo el bien
que ha hecho y los numerosos
sacrificios que han aceptado.
Asimismo, quisiera agradecer a las
autoridades locales, que reciben,
custodian y ayudan a salir adelante a
esta gente que viene a nosotros.
Gracias por lo que hacen. Pero



debemos admitir amargamente que
este pais, como otros, esta
atravesando actualmente una
situacion dificil y que en Europa
sigue habiendo personas que
persisten en tratar el problema como
un asunto que no les incumbe. Esto
es tragico. Recuerdo sus ultimas
palabras [dirigiéndose a la
Presidenta]: “Que Europa haga lo
mismo”. Y, jcuantas condiciones
indignas del hombre! jCuantos
puntos criticos donde los migrantes y
refugiados viven en situaciones
limite, sin vislumbrar soluciones en
el horizonte! Y, sin embargo, el
respeto a las personas y a los
derechos humanos —especialmente
en el continente que no cesa de
promoverlos en el mundo— deberia
ser salvaguardado siempre, y la
dignidad de cada uno deberia ser
antepuesta a todo. Es triste escuchar
que el uso de fondos comunes se
propone como solucion para
construir muros, para construir



alambres de puas. Estamos en la
época de los muros y de los alambres
de puas. Ciertamente, los temores y
las inseguridades, las dificultades y
los peligros son comprensibles. El
cansancio y la frustracion,
agudizados por la crisis econdémica y
pandémica, se perciben, pero no es
levantando barreras como se
resuelven los problemas y se mejora
la convivencia, sino uniendo fuerzas
para hacerse cargo de los demas
segun las posibilidades reales de
cada uno y en el respeto de la
legalidad, poniendo siempre en
primer lugar el valor irrenunciable
de la vida de todo hombre, de toda
mujer, de toda persona. Cito una vez
mas a Elie Wiesel: «Cuando las vidas
humanas estan en peligro, cuando la
dignidad humana esta en peligro, los
limites nacionales se vuelven
irrelevantes» (Discurso de aceptacion
del Premio Nobel de la paz, 10
diciembre 1986).



En varias sociedades los conceptos de
seguridad y solidaridad, local y
universal, tradicion y apertura se
estan oponiendo de modo ideolégico.
Mas que sostener unas ideas, puede
ayudar partir de la realidad,
detenerse, ampliar la mirada,
sumergirse en los problemas de la
mayoria de la humanidad, de tantas
poblaciones victimas de emergencias
humanitarias que no han provocado
sino sdlo padecido, a menudo
despueés de largas historias de
explotacion todavia en curso. Es facil
arrastrar a la opinion publica,
fomentando el miedo al otro; ¢por
qué, en cambio, con el mismo tono,
no se habla de la explotacion de los
pobres, o de las guerras olvidadas y a
menudo generosamente financiadas,
0 de los acuerdos econdémicos que se
hacen a costa de la gente, o de las
maniobras ocultas para traficar
armas y hacer que prolifere su
comercio? ;Por qué no se habla de
esto? Hay que enfrentar las causas



remotas, no a las pobres personas
que pagan las consecuencias de ello,
siendo ademads usadas como
propaganda politica. Para remover
las causas profundas no se puede
solo resolver las emergencias. Se
necesitan acciones concertadas. Es
necesario acercarse a los cambios
histdricos con amplitud de miras.
Porque no hay respuestas faciles
para problemas complejos; existe
mas bien la necesidad de acompafiar
los procesos desde dentro, para
superar los guetos y favorecer una
lenta e indispensable integracion,
para acoger las culturas y las
tradiciones de los otros de una
manera fraterna y responsable.

Sobre todo, si queremos recomenzar,
miremos el rostro de los nifios.
Hallemos la valentia de
avergonzarnos ante ellos, que son
inocentes y son el futuro. Interpelan
nuestras conciencias y nos
preguntan: “;Qué mundo nos



quieren dar?”. No escapemos
rapidamente de las crudas imagenes
de sus pequerios cuerpos sin vida en
las playas. El Mediterraneo, que
durante milenios ha unido pueblos
diversos y tierras distantes, se esta
convirtiendo en un frio cementerio
sin lapidas. Esta gran cuenca de
agua, cuna de tantas civilizaciones,
ahora parece un espejo de muerte.
iNo dejemos que el mare nostrum se
convierta en un desolador mare
mortuum, ni que este lugar de
encuentro se vuelva un escenario de
conflictos! No permitamos que este
“mar de los recuerdos” se transforme
en el “mar del olvido”. Hermanos y
hermanas, les suplico: jdetengamos
este naufragio de civilizacion!

Dios se hizo hombre en las orillas de
este mar. Su Palabra ha resonado
llevando consigo el anuncio de Dios,
que es «Padre y guia de los
hombres» (S. Gregorio Nacianceno,
Sermon 7, en honor de su hermano



Cesario, 24). 1 nos ama como hijos y
quiere que seamos hermanos. Y, en
cambio, ofendemos a Dios,
despreciando al hombre creado a su
imagen, dejandolo a merced de las
olas, en la marea de la indiferencia, a
veces justificada incluso en nombre
de presuntos valores cristianos. La fe
nos pide compasion y misericordia —
no nos olvidemos que este es el estilo
de Dios: cercania, compasion y
ternura—. La fe exhorta a la
hospitalidad, a aquella filoxenia que
impregno la cultura clasica,
encontrando luego en Jesus su propia
manifestacion definitiva,
especialmente en la pardbola del
Buen Samaritano (cf. Lc 10,29-37) y
en las palabras del capitulo 25 del
Evangelio de Mateo (cf. vv. 31-46). No
es ideologia religiosa, son raices
cristianas concretas. Jesus afirma
solemnemente que esta alli, en el
forastero, en el refugiado, en el que
esta desnudo y hambriento; y el
programa cristiano es estar donde



estd Jesus. Si, porque el programa
cristiano, escribio el Papa Benedicto,
«es un corazon que ve» (Carta enc.
Deus caritas est, 31).

Y no quisiera terminar este mensaje
sin agradecer al pueblo griego por el
recibimiento, pues tantas veces la
acogida se convierte en un problema
porque no encuentra camino de
salida para la gente, para desplazarse
a otro lado. Gracias, hermanos y
hermanas griegos, gracias por esta
generosidad. Y ahora pidamos a la
Virgen Maria que nos abra los ojos
ante los sufrimientos de los
hermanos. Ella se puso en camino
rapidamente al encuentro de su
prima Isabel, que estaba encinta.
iCuantas madres embarazadas
encontraron la muerte rapidamente,
estando de viaje, mientras llevaban
la vida en su vientre! Que la Madre
de Dios nos ayude a tener una
mirada materna, que ve en los
hombres hijos de Dios, hermanas y


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html#31

hermanos que acoger, proteger,
promover e integrar; y a amar con
ternura. Que Maria Santisima nos
ensefie a anteponer la realidad del
hombre a las ideas e ideologias, y a
dar pasos agiles al encuentro del que
sufre.

Ahora recemos a la Virgen todos
juntos.

Santa Misa en “Megaron Concert
Hall” de Atenas

En este segundo domingo de
adviento la Palabra de Dios nos
presenta la figura de san Juan
Bautista. El Evangelio subraya dos
aspectos: el lugar donde se encuentra
—el desierto— y el contenido de su
mensaje —la conversion—. Desierto
y conversion: en esto insiste el
Evangelio de hoy; y tanta insistencia
nos hace pensar que estas palabras
nos afectan directamente.
Contemplemos ambas.



El desierto. El evangelista Lucas
introduce este lugar de un modo
particular. Habla, en efecto, de
circunstancias solemnes y de grandes
personajes del tiempo: cita el afio
quince del emperador Tiberio, sefiala
al gobernador Poncio Pilato, al rey
Herodes y a otros “lideres politicos”
de entonces. Después menciona a los
religiosos, Anas y Caifds, que estaban
en el Templo de Jerusalén (cf. Lc
3,1-2). A este respecto declara: «La
palabra de Dios fue dirigida a Juan, el
hijo de Zacarias, que estaba en el
desierto» (Lc 3,2). Pero, ;cOmo?
Hubiéramos esperado que la Palabra
de Dios se dirigiera a uno de los
grandes mencionados
anteriormente. Y, en cambio, no. De
las lineas del Evangelio emerge una
sutil ironia: de los pisos superiores
donde residen los que detentan el
poder se pasa repentinamente al
desierto, a un hombre desconocido y
solitario. Dios sorprende, sus
decisiones sorprenden; estas no



entran en las previsiones humanas,
no persiguen el poder y la grandeza
con los que el hombre habitualmente
lo asocia. El Sefior prefiere la
pequeiiez y la humildad. La
redencion no comienza en Jerusalén,
en Atenas o en Roma, sino en el
desierto. Esta estrategia paradojica
nos da un mensaje muy hermoso:
tener autoridad, ser cultos y famosos
no es una garantia para agradar a
Dios; al contrario, podria conducir a
ensoberbecerse y a rechazarlo. Es
necesario en cambio ser pobres por
dentro, como pobre es el desierto.

Quedémonos en la paradoja del
desierto. El Precursor prepara la
venida de Cristo en este lugar
inaccesible e inhdspito, lleno de
peligros. Ahora bien, si uno quiere
dar un anuncio importante,
normalmente va a lugares bonitos,
donde hay mucha gente, donde hay
visibilidad. Juan, en cambio,
predicaba en el desierto.



Precisamente alli, en el lugar de la
aridez, en ese espacio vacio que se
extiende hasta el horizonte y donde
casi no hay vida, alli se revela la
gloria del Sefior, que —como
profetizan las Escrituras (cf. Is 40,3-4)
— cambia el desierto en lagunas, la
tierra estéril en fuentes de agua (cf.
Is 41,18). Este es otro mensaje
reconfortante: Dios, hoy como
entonces, dirige la mirada hacia
donde dominan la tristeza y la
soledad. Podemos experimentarlo en
la vida, E1 a menudo no logra llegar
hasta nosotros mientras estamos en
medio de los aplausos y solo
pensamos en nosotros mismos; llega
hasta nosotros sobre todo en la hora
de la prueba; nos visita en las
situaciones dificiles, en nuestros
vacios que le dejan espacio, en
nuestros desiertos existenciales. Alli
nos visita el Sefior.

Queridos hermanos y hermanas, en
la vida de una persona o de un



pueblo no faltan momentos en los
que se tiene la impresion de hallarse
en un desierto. Y es precisamente alli
donde se hace presente el Sefior, que
a menudo no es acogido por quien se
siente exitoso, sino por quien siente
que ya no puede seguir. Y llega con
palabras de cercania, compasion y
ternura: «No temas, porque yo estoy
contigo. No te angusties, porque yo
soy tu Dios. Yo te fortalezco y te
auxilio» (v. 10). Predicando en el
desierto, Juan nos asegura que el
Sefior viene a liberarnosy a
devolvernos la vida justo en las
situaciones que parecen
irremediables, sin via de escape: alli
viene. No hay por tanto lugar que
Dios no quiera visitar. Y hoy no
podemos mas que experimentar
alegria al verlo en el desierto para
alcanzarnos en nuestra pequefiez
que ama y en nuestra sequedad que
quiere saciar. Entonces, queridos
amigos, no teman a la pequeiiez,
porque la cuestion no es ser



pequenos o pocos, sino abrirse a Dios
y a los demads. Y tampoco tengan
miedo de la aridez, porque Dios no la
teme, y es alli donde viene a
visitarnos.

Pasemos ahora al segundo aspecto, la
conversion. El Bautista la predicaba
sin descanso y con vehemencia (cf.
Lc 3,7). También este es un tema
“incomodo”. Asi como el desierto no
es el primer lugar al que quisiéramos
ir, la invitacién a la conversion no es
ciertamente la primera propuesta
que quisiéramos oir. Hablar de
conversion puede suscitar tristeza;
nos parece dificil de conciliar con el
Evangelio de la alegria. Pero esto
sucede cuando la conversion se
reduce a un esfuerzo moral, como si
fuera sdlo un fruto de nuestro
esfuerzo. El problema esta
justamente ahi: en basar todo en
nuestras propias fuerzas; eso no
funciona. Ahi también anidan la
tristeza espiritual y la frustracion.



Quisiéramos convertirnos, ser
mejores, superar nuestros defectos,
cambiar, pero sentimos que no
somos plenamente capaces y, a pesar
de nuestra buena voluntad, siempre
volvemos a caer. Tenemos la misma
experiencia de san Pablo que,
precisamente desde estas tierras,
escribia: «Esta a mi alcance querer el
bien, pero no el realizarlo, ya que no
hago el bien que quiero y, en cambio,
practico el mal que no quiero» (Rm
7,18-19). Por tanto, si solos no
tenemos la capacidad de hacer el
bien que queremos, ;qué quiere
decir que nos debemos convertir?

Nos puede ayudar su hermosa
lengua, el griego, con la etimologia
del verbo evangélico “convertirse”,
metanoéin. Esta compuesto por la
preposicion metd, que aqui significa
mas alla, y del verbo noéin, que
quiere decir pensar. Convertirse,
entonces, es pensar mas alla, es
decir, ir mas alla del modo habitual



de pensar, mas alla de los esquemas
mentales a los que estamos
acostumbrados. Pienso en los
esquemas que reducen todo a
nuestro yo, a nuestra pretension de
autosuficiencia. O en esos esquemas
cerrados por la rigidez y el miedo
que paralizan, por la tentacion del
“siempre se ha hecho asi, ¢para qué
cambiar?”, por la idea de que los
desiertos de la vida son lugares de
muerte y no de la presencia de Dios.

Juan, exhortandonos a la conversion,
nos invita a ir mas alld y a no
detenernos aqui, a ir mas alla de lo
que nos dicen nuestros instintos y
nos representan nuestros
pensamientos, porque la realidad es
mas grande, mas grande que
nuestros instintos y que nuestros
pensamientos. La realidad es que
Dios es mas grande. Convertirse,
entonces, significa no prestar oido a
aquello que corroe la esperanza, a
quien repite que en la vida nunca



cambiard nada —los pesimistas de
siempre—; es rechazar el creer que
estamos destinados a hundirnos en
las arenas movedizas de la
mediocridad; es no rendirse a los
fantasmas interiores, que se
presentan sobre todo en los
momentos de prueba para
desalentarnos y decirnos que no
podemos, que todo estd mal y que ser
santos no es para nosotros. No es asi,
porqué esta Dios. Es necesario fiarse
de EI porque El es nuestro mas alla,
nuestra fuerza. Todo cambia si se le
deja el primer lugar a El. Eso es la
conversion: al Sefor le basta que
dejemos nuestra puerta abierta para
entrar y hacer maravillas, como le
bastaron un desierto y las palabras
de Juan para venir al mundo. No
pide mas.

Pidamos la gracia de creer que con
Dios las cosas cambian, que El cura
nuestros miedos, sana nuestras
heridas, transforma los lugares



aridos en manantiales de agua.
Pidamos la gracia de la esperanza.
Porque la esperanza reanima la fey
reaviva la caridad. Porque los
desiertos del mundo hoy estan
sedientos de esperanza. Y mientras
este encuentro nos renueva en la
esperanza y en la alegria de Jesus, y
yo gozo estando con ustedes,
pidamos a nuestra Madre Santisima
que nos ayude a ser, como ella,
testigos de esperanza, sembradores
de alegria a nuestro alrededor —la
esperanza, hermanos y hermanas, no
defrauda, nunca defrauda—, no sélo
cuando estamos contentos y estamos
juntos, sino cada dia, en los desiertos
donde vivimos. Porque es alli que,
con la gracia de Dios, nuestra vida
esta llamada a convertirse. Alli, en
los numerosos desiertos que tenemos
dentro o que nos rodean, alli la vida
esta llamada a florecer. Que el Sefior
nos conceda la gracia y la valentia de
acoger esta verdad.



Saludo al final de la Santa Misa
Queridos hermanos y hermanas:

Al concluir esta celebracién, deseo
expresar mi gratitud por la acogida
que he recibido entre ustedes.
iGracias de corazon! Efcharisto!
[iGracias!]

La palabra Eucaristia, que proviene
de la lengua griega, sintetiza el don
de Cristo para toda la Iglesia. Y, de
este modo, el agradecimiento esta
inscrito para nosotros cristianos en el
corazon de la fe y de la vida. Que el
Espiritu Santo pueda hacer de todo
nuestro ser y nuestro obrar una
Eucaristia, una accion de gracias a
Dios y un don de amor a los
hermanos.

En este contexto, renuevo mi
profundo agradecimiento a las
autoridades civiles, a la sefiora



Presidenta de la Republica, aqui
presente, y a mis hermanos obispos,
como también a todos aquellos que
han colaborado de distintas maneras
para preparar y organizar esta visita.
iGracias a todos! Y gracias al coro
que nos ha ayudado a rezar tan bien.

Mafiana dejaré Grecia, pero no los
dejaré a ustedes. Los llevaré
conmigo, en la memoria y en la
oracion. Y también ustedes, por
favor, sigan rezando por mi.
iGracias!

Lunes, 6 de diciembre de 2021

Encuentro con los jovenes en la
Escuela San Dionisio de las
Hermanas Ursulinas de Marusi,
Atenas

Queridos hermanos y hermanas:
Kaliméra sas! [{Buenos dias!]



Les agradezco por haber venido
hasta aqui, muchos de ustedes desde
lugares lejanos. Efcharisto!
[iGracias!] Estoy contento de
encontrarme con ustedes finalizando
mi visita a Grecia, y aprovecho la
ocasion para renovar mi gratitud por
la acogida y por todo el trabajo que
llevaron adelante para organizarla.
Efcharisto!

Sus hermosos testimonios me han
impresionado. Ya los habia leido y
retomo ahora con ustedes algunas
partes.

Katerina, nos has hablado de tus
recurrentes dudas de fe. Quisiera
decirte a ti y a todos ustedes, no
tengan miedo de las dudas, porque
no son faltas de fe. No tengan miedo
de las dudas; al contrario, las dudas
son “vitaminas de la fe”, ayudan a
robustecerla, a hacerla mas fuerte, es
decir, mas consciente, la hacen
crecer, la hacen mas libre y mas



madura. La hacen mas disponible a
ponerse en camino, a seguir adelante
cada dia con humildad. Y la fe es
precisamente esto, un camino
cotidiano con Jesus que nos lleva de
la mano, nos acomparia, nos alienta
y, cuando caemos, vuelve a
levantarnos; nunca se atemoriza. Es
como una historia de amor, donde
siempre se sigue adelante juntos, dia
tras dia. Y como en una historia de
amor, llegan momentos en los que es
necesario interrogarse, hacerse
preguntas. Y hace bien, hace crecer
el nivel de la relacion. Y esto es muy
importante para ustedes, porque
ustedes no pueden ir ciegos por el
camino de la fe, no, sino que tienen
que dialogar con Dios, con la propia
conciencia y con los demas.

Quisiera destacar un punto
importante en la experiencia de
Katerina. A veces, frente a las
incomprensiones o a las dificultades
de la vida, en los momentos de



soledad o de desilusion, esta duda
puede llamar a la puerta de nuestro
corazon: “Quiza soy yo que no voy
bien, tal vez estoy equivocado, estoy
equivocada”. Amigos, es una
tentacion que hay que rechazar. El
diablo nos mete esta duda en el
corazon para arrojarnos en la
tristeza. ¢Qué hay que hacer? ;Qué
hay que hacer cuando una duda de
este tipo se vuelve sofocante y no nos
deja en paz, cuando se pierde la
confianza y no se sabe por dénde
comenzar? Es necesario volver a
encontrar el punto de partida. ¢Cual
es? Para comprenderlo, pongdmonos
a la escucha de vuestra gran cultura
clasica. ¢Saben cudl fue el punto de
partida de la filosofia, pero también
del arte, de la cultura y de la ciencia?
¢Saben cudl? Todo comenzd por una
chispa, por un descubrimiento que se
expresa con una palabra magnifica:
thaumazein. Es el maravillarse, el
asombro. Asi comenzo0 la filosofia, de
maravillarse frente a aquello que es,



frente a nuestra existencia, a la
armonia de la creacion y al misterio
de la vida.

Pero el asombro no es solo el
comienzo de la filosofia, sino
también el inicio de nuestra fe. El
Evangelio nos dice muchas veces que
cuando alguien encuentra a Jesus se
asombra, siente admiracion. En el
encuentro con Dios esta siempre ese
estupor, que es el inicio del diadlogo
con Dios. Y esto es asi porque tener
fe no consiste principalmente en un
conjunto de cosas que hay que creer
y de preceptos que hay que cumplir.
El corazén de la fe no es una idea, no
es una moral; el corazon de la fe es
una realidad, una realidad bellisima
que no depende de nosotros y que
nos deja con la boca abierta: jsomos
hijos amados de Dios! Este es el
corazon de la fe: jsomos hijos amados
de Dios! Hijos amados, tenemos un
Padre que vela por nosotros y que
nunca deja de amarnos.



Reflexionemos: cualquier cosa que tu
pienses o hagas, aunque sea lo peor,
Dios sigue amandote. Yo quisiera que
entiendan bien esto: Dios no se cansa
de amar. Alguno puede decirme:
“Pero si yo caigo en las cosas mas
feas, ¢Dios me ama?”. Dios te ama. “Y
si yo soy un traidor, un pecador
tremendo, y acabo mal, en la droga,
¢Dios me ama?”. Dios te ama. Dios
ama siempre. No puede dejar de
amar. Ama siempre y a pesar de
todo, mira tu vida y la ve muy buena
(cf. Gn 1,31). Nunca se arrepiente de
nosotros. Si nos ponemos delante del
espejo quiza no nos vemos como
quisiéramos, porque corremos el
riesgo de centrarnos en lo que no nos
gusta. Pero si nos ponemos ante Dios
la perspectiva cambia. No podemos
mas que asombrarnos de que seamos
para El, a pesar de todas nuestras
debilidades y nuestros pecados, hijos
amados desde siempre y para
siempre. Entonces, mas que
comenzar la jornada frente al espejo,



ipor qué no abres la ventana de tu
habitacion y te detienes en todo, en
todo lo hermoso que existe, en todo
lo hermoso que ves? Sal de ti mismo.
Queridos jovenes, piensen que, si a
nuestros ojos la creacion es hermosa,
a los ojos de Dios cada uno de
ustedes es infinitamente hermoso. El,
dice la Escritura, “ha hecho de
nosotros maravillas, maravillas
admirables” (cf. Sal 139,14).
Nosotros, para Dios, somos una
maravilla admirable. Deja que este
asombro te invada. Déjate amar por
quien siempre cree en ti, por quien te
ama mas de cuanto tu mismo puedas
llegar a amarte. No es facil
comprender esta anchura, esta
profundidad del amor, no es facil
entenderla, pero es asi; basta dejarse
mirar por la mirada de Dios.

Y cuando estén decepcionados por
algo que hayan hecho, hay otro
asombro que no tienen que dejar
escapar: el asombro del perdon. En



esto quiero ser claro: Dios perdona
Siempre. Somos nosotros los que nos
cansamos de pedir perdén, pero El
perdona siempre. Alli, en el perdon,
se encuentra el rostro del Padre y la
paz del corazon. Alli, El nos restaura
de nuevo, derrama su amor en un
abrazo que vuelve a levantarnos, que
desintegra el mal cometido y vuelve
a hacer resplandecer la belleza
incontenible que hay en nosotros, el
ser sus hijos predilectos. No
permitamos que la pereza, el miedo o
la vergiienza nos roben el tesoro del
perdon. iDejemos que el amor de
Dios nos asombre! Nos
redescubriremos a nosotros mismos;
no lo que dicen de nosotros o lo que
las pulsiones del momento suscitan
en nosotros, no lo que los esléganes
publicitarios nos echan encima, sino
nuestra verdad mas profunda, la que
ve Dios, aquella en la que El cree: la
belleza irrepetible que somos.



¢Recuerdan la famosa inscripcion en
la entrada del templo de Delfos?
yv@0OL ceautov, «conocete a ti
mismo». Hoy corremos el peligro de
olvidarnos de lo que somos,
obsesionados por miles de
apariencias, por mensajes
machacones que hacen depender la
vida de la ropa que usamos, del
automovil que conducimos, del modo
en que nos miran los demas. Pero
aquella antigua invitacion, condcete
a ti mismo, vale todavia hoy.
Reconoce que vales por lo que eres,
no por lo que tienes. No vales por la
marca de la ropa o por el calzado que
llevas, sino porque eres unico, eres
unica. Pienso en otra imagen
antigua, la de las sirenas. Como
Ulises en su itinerario de regreso a
casa, también ustedes en la vida, que
es un viaje audaz hacia la Casa del
Padre, encontraran sirenas. En el
mito atraian a los navegantes con su
canto para hacerlos estrellar contra
los arrecifes. En la realidad, las



sirenas de hoy quieren hipnotizarlos
con mensajes seductores e
insistentes, que apuntan a beneficios
faciles, a las falsas necesidades del
consumismo, al culto del bienestar
fisico, a la diversién a toda costa. Son
muchos fuegos artificiales, que
brillan por un instante, y después
solo dejan humo en el aire. Yo los
entiendo, resistir no es facil. ;Se
acuerdan como resistio Ulises,
asediado por las sirenas? Se hizo atar
al palo mayor del barco. Pero otro
personaje, Orfeo, nos ensefia un
camino mejor: entono una melodia
mas hermosa que la de las sirenas y
asi las hizo callar. jPor eso es
importante alimentar el asombro, la
belleza de la fe! No somos cristianos
porque debemos, sino porque es
hermoso. Y precisamente porque
queremos proteger esta belleza
decimos no a lo que quiere
ensombrecerla. La alegria del
Evangelio, el asombro que provoca
Jesus hace que las renuncias y las



fatigas pasen a un segundo plano.
Entonces, ;estamos de acuerdo?
Recuerden bien esto: ser cristiano no
se trata fundamentalmente de hacer
esto, de hacer aquello; de hacer
cosas. Hay que hacer cosas, pero no
es fundamentalmente eso. Ser
cristiano fundamentalmente es dejar
que Dios te ame, y reconocer que
ante el amor de Dios eres unico, eres
unica.

Pasemos a otro capitulo. Los rostros
de los demas. loanna, me gusto que,
para hablarnos de tu vida, has
hablado de los demas, sobre todo de
las dos mujeres mas importantes de
tu vida, tu mama y tu abuela, que te
“han ensefiado a rezar, a agradecer
cada dia a Dios”. Asi asimilaste la fe
de manera natural, genuina. Y nos
has dado un consejo que nos hace
bien: que acudamos al Sefior en
cualquier circunstancia, “que le
hablemos, que le confesemos
nuestras preocupaciones”. De ese



modo, Jesus se hizo familiar para ti.
iQué contento esta cuando nos
abrimos a El! Asi se conoce a Dios.
Porque para conocerlo no basta
tener ideas claras sobre Fl1 —esa es
una pequeria parte, no es suficiente
—,se necesita ir hacia El con la vida.
Tal vez este sea el motivo por el que
tantos lo ignoran, porque solo
sienten predicaciones y discursos. En
cambio, Jesus se transmite a través
de rostros y de personas concretas.
Hagan la prueba de releer los Hechos
de los Apostoles y veran cuantas
personas, rostros y encuentros; asi
conocieron a Jesus nuestros padres
en la fe. Dios no nos da un catecismo
en la mano, sino que se hace
presente por medio de las historias
de las personas. Pasa a través de
nosotros. Dios no nos da un libro en
las manos para aprender cosas de
memoria, no. Dios se hace entender
con la cercania, acompafidndonos en
el camino de la vida. Conocer a Jesus
es justamente el nucleo de nuestra fe.



Precisamente en este sentido, [oanna,
nos has contado acerca de una
persona decisiva para ti, una
religiosa que te mostro la alegria “de
ver la vida como un servicio”.
Subrayo esto: ver la vida como un
servicio. Es verdad, servir a los
demas es el camino para conquistar
la alegria. Dedicarse a los demas no
es de perdedores, es de vencedores;
es el camino para hacer algo
realmente nuevo en la historia. Supe
que en griego “joven” se dice “nuevo”
y nuevo significa joven. El servicio es
la novedad de Jesus; el servicio,
dedicarse a los demas es la novedad
que hace la vida siempre joven.
¢Quieres hacer algo nuevo en la
vida? ¢Quieres rejuvenecer? No te
contentes con publicar algun post o
algun tuit. No te contentes con
encuentros virtuales, busca los
reales, sobre todo con quien te
necesita; no busques la visibilidad,
sino a los invisibles. Esto es original,
esto es revolucionario. Salir de uno



mismo para encontrar a los otros.
Pero si tu vives prisionero en ti
mismo, nunca encontraras a los
otros, nunca sabras qué es servir.
Servir es el gesto mas bello, mas
grande de una persona, servir a los
demads. Muchos hoy son “de redes
sociales” pero poco “sociales”,
encerrados en si mismos, prisioneros
del teléfono que tienen entre sus
manos. Pero en la pantalla falta el
otro, faltan sus o0jos, su respiracion,
sus manos. La pantalla se vuelve
facilmente un espejo, donde crees
que estas frente al mundo, pero en
realidad estds solo, en un mundo
virtual lleno de apariencias, de fotos
trucadas para parecer siempre
hermosos y en forma. jQué bonito,
en cambio, es estar con los demas,
descubrir la novedad del otro,
dialogar con el otro, cultivar la
mistica del conjunto, la alegria de
compartir, el ardor de servir!



A este respecto, en el encuentro con
los jovenes en Eslovaquia, el pasado
mes de septiembre, algunos jovenes
mostraban una pancarta interesante.
Tenia solo dos palabras: “Todos
hermanos”. Me gustd. A menudo en
los estadios, en las manifestaciones,
en las calles se exponen pancartas
para alentar la propia faccion, las
propias ideas, el propio equipo, los
propios derechos. Pero la pancarta
de esos jovenes decia algo nuevo:
que es hermoso sentirse hermanos y
hermanas de todos, sentir que los
demads forman parte de un nosotros,
no gente de la que hay que tomar
distancia. Estoy contento de verlos
todos juntos, unidos, aun
proviniendo de paises e historias tan
distintas. jSuerien con la fraternidad!

En griego hay un refran iluminador:o
filos ine dllos eaftos, “el amigo es otro
yo0”. Si, el otro es el camino para
volver a encontrarse con uno mismo;
no lo es el espejo, es el otro.



Ciertamente, cuesta salir de las
propias zonas de confort, es mas facil
estar sentados en el sofa frente a la
television. Pero eso es algo viejo, no
es de jovenes. Pero mira: un joven en
el sofd, jqué cosa vieja! De jovenes es
reaccionar, abrirse cuando uno se
siente solo, buscar a los demas
cuando viene la tentacion de
cerrarse, entrenarse en esta
“gimnasia del alma”. Aqui nacieron
los eventos deportivos mas grandes,
las Olimpiadas, el maraton. Mas alla
del espiritu de lucha que hace bien al
cuerpo, esta aquello que hace bien al
alma: entrenarse para la apertura,
recorrer largas distancias desde uno
mismo para acortarlas con los
demas, lanzar el corazon
atravesando los obstaculos, cargar
unos los pesos de los otros.
Entrenarse en esto los hara felices,
los mantendra jovenes y les hara
sentir la aventura de vivir.



A propdésito de aventura, Aboud, tu
testimonio nos ha impactado: la
huida, junto con los tuyos, de la
amada y martirizada Siria, después
de haber estado varias veces a punto
de ser asesinados en la guerra. Y
después de tantos “no” y miles de
dificultades, llegaron a este pais del
unico modo posible, en barco,
permaneciendo “en una roca sin
agua y sin comida, esperando el
amanecer y una nave de la guardia
costera”: una verdadera odisea de
nuestros dias. Y me vino en mente
que, en la Odisea de Homero, el
primer héroe que aparece no es
Ulises, sino un joven, Telémaco, su
hijo, que vivio una gran aventura.

No habia conocido a su padre y
estaba angustiado, desalentado
porque no sabia dénde se encontraba
y ni siquiera si estaba vivo. Se sentia
sin raices y estaba delante de una
encrucijada: permanecer alli, a la
espera, o quiza hacer una locura y



lanzarse a la busqueda. Hay varias
voces, entre ellas la de la divinidad,
que lo exhortan a ser valiente y a
partir. Y él lo hace, se levanta,
prepara el barco a escondidas y
rapidamente, al despuntar el sol, sale
a la aventura. El sentido de la vida no
es quedarse en la playa esperando
que el viento traiga novedades. La
salvacion esta en mar abierto, esta en
el impulso, en seguir los suerios, los
verdaderos, los que se suefian con los
ojos abiertos, que comportan
esfuerzo, lucha, vientos contrarios,
borrascas repentinas. Por favor, no
hay que dejarse paralizar por el
miedo, jsuefien en grande! ;Y suefien
juntos! Como pasé con Telémaco,
habra quien intente detenerlos.
Habra siempre alguien que les dira:
“Déjalo, no te arriesgues, es inutil”.
Estos son los anuladores de suefios,
los sicarios de la esperanza, los
incurables nostalgicos del pasado.



Ustedes, en cambio, por favor,
alimenten la valentia de la esperanza,
la que has tenido tu, Aboud. ;Como
se hace? Por medio de sus decisiones.
Elegir es un desafio, es afrontar el
miedo a lo desconocido, es salir del
pantano de la aprobacion, es
decidirse a tomar la propia vida
entre las manos. Para tomar
decisiones adecuadas, pueden
recordar una cosa: las buenas
decisiones incluyen siempre a los
demas, no s6lo a uno mismo. Esas
son las decisiones por las que vale la
pena arriesgarse, los suefios que hay
que realizar; aquellos que requieren
valentia y que implican a los demas.

Y, al despedirme de ustedes, les deseo
la valentia de seguir adelante, la
valentia de arriesgar, la valentia de
no quedarse en el sofa. El coraje de
arriesgar, de ir al encuentro de los
otros, nunca aislados, siempre con
los demads. Y con esa valentia, cada
uno de ustedes se encontrara a si



mismo, encontrara a los otrosy
hallard el sentido de la vida. Les
deseo esto, con la ayuda de Dios, que
los ama a todos. Dios los ama, sean
valientes, jsigan adelante! Brosta, oli
mast! [{Adelante, todos juntos!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-
chipre-grecia/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-chipre-grecia/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-chipre-grecia/
https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-chipre-grecia/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Chipre y Grecia

