
opusdei.org

Origen de una
incomprensión

Capítulo de "El Fundador del
Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido"

01/12/2009

A pesar de todo, se puso en duda el
grado de autonomía personal de
estos hombres del Opus Dei, que
ascendieron por méritos propios a
esos cargos ministeriales, olvidando
que hubo también otras personas del
Opus Dei –algunas tan conocidas
como Calvo Serer- que se opusieron



frontalmente al Régimen durante esa
misma época.

Al leer algunas historias de la España
contemporánea no es raro encontrar
junto a los nombres de esos
ministros el latiguillo “del Opus Dei”,
calificación que a veces se aplica
arbitrariamente incluso a equipos
ministeriales enteros. Hay autores
siguen hablando todavía del
“gobierno monocolor de 1969” como
indicando que estaba compuesto en
su casi totalidad por personas del
Opus Dei, cuando la realidad es que
de los 19 ministros del gabinete sólo
tres pertenecían a esta realidad de la
Iglesia.

El ambiente político de los últimos
años del franquismo favoreció, sin
duda, este tipo de categorizaciones
simplistas, porque en décadas
sucesivas y en otras naciones la
pertenencia de algunos políticos
relevantes al Opus Dei no llamará



tanto la atención: baste recordar lo
sucedido en países como Alemania,
con figuras como Kurt Malangré,
alcalde de Aquisgrán; o el Reino
Unido, con una ministra en el
gobierno laborista de Blair; por no
hablar de Italia, donde fue elegida en
2006 como senadora de El Olivo, una
formación de centro-izquierda, una
mujer del Opus Dei.

Ya nadie se extraña de que estos
hombres y mujeres dedicados a la
política encuentren en el Opus Dei
un aliento para vivir intensamente
su vida cristiana, y que actúen en
nombre propio, asumiendo sus
personales responsabilidades en la
vida pública.

Muy posiblemente el hecho de que el
Opus Dei naciera en España y diera
sus primeros pasos durante los
complejos años en los que ese país
pasó de la Monarquía a la República,
y una vez concluido el conflicto, al



franquismo de la inmediata
posguerra, ha coloreado los
comienzos del Opus Dei, a los ojos de
algunos, con un tinte peyorativo. El
franquismo aparece ante la opinión
pública como la supervivencia del
autoritarismo fascista en el mundo
occidental de la posguerra, un
mundo en el que triunfaron los
sistemas democráticos; y para
muchos la guerra de España se sigue
contemplando a través de la visión
romántica de autores como
Hemingway, Koestler, Orwell o
Malraux. A esto se sumaron
“escritores católicos” como Mauriac,
Bernanos, Journet, Madaule, o
Maritain. A estos últimos les
sorprendió dolorosamente la
persecución religiosa que se llevó a
cabo durante la IIa República, y
comprendían, por eso, algunos de los
motivos que llevaron a un sector de
españoles a la rebelión militar; pero
por otra parte temían las
consecuencias de un compromiso de



la Iglesia con un determinado
régimen político; en este caso, con el
régimen que acabaron formando los
llamados “nacionales”; sin hablar de
los horrores, inherentes a toda
guerra, de los que se hablaba en la
prensa a propósito de los dos bandos.

Frente a ellos sólo se encuentran las
visiones de escritores concretos –y
muy posicionados ideológicamente-
como un Maurras, un Brasillach o un
Jacques Chevalier; y, en ocasiones, un
Claudel, en su oda “Aux martyrs
espagnols” [1] .

Pero la visión del conflicto de estos
últimos tuvo una influencia muy
escasa en la opinión pública
occidental, en contraste con el eco
universal que alcanzaron las
novelas, crónicas y ensayos de los
primeros.

Todo esto facilitó que se aceptase
acríticamente un análisis simplista
de aquel complejo periodo histórico:



aquello había sido, simplemente -se
dijo- la “lucha de las democracias
contra el fascismo”. Esa visión
reductiva silenciaba el complejo
entramado de concausas y en el
conjunto de factores contrapuestos
que intervinieron en el conflicto,
como la terrible persecución
religiosa que padecieron los católicos
españoles durante los años de
República y la guerra civil.

Todo esto explica que muchos,
ignorantes de esto, no alcancen a
valorar de un modo global el
conjunto de lo ocurrido en España
durante ese periodo. Y sin esa
valoración global no se entiende, por
ejemplo, el drama personal de los
hombres y mujeres que lucharon en
defensa de unos derechos tan
elementales como la libertad de
conciencia y de culto.

Lo curioso del asunto es que esa
asimilación, llamémosla “perezosa”,



del Opus Dei con el franquismo, se
vuelve realmente paradójica cuando
se estudia de cerca la historia de la
institución durante aquella época,
como luego veremos.

Dicho esto, hay que precisar que todo
esto que venimos diciendo –las
peculiaridades de un conflicto bélico
complejo, en que intervinieron
muchos factores contrapuestos- no
acaba de explicar del todo la
incomprensión que sufrió Escrivá a
causa de las enseñanzas que
proclamó y vivió personalmente; ni
nos da una razón suficiente para
entender el alto número de
interpretaciones equivocadas que se
hicieron sobre su modo de actuar
frente al poder político.

Sucede que, junto con las anteriores,
hay un conjunto de razones que
explican la dificultad que tuvieron
muchas personas de aquel periodo
para entender el mensaje de san



Josemaría. Entre ese conjunto de
razones destacaremos las siguientes:

- Un sector de la opinión pública de
aquel tiempo pensaba que el
compromiso de los miembros del
Opus Dei con la institución era
exactamente igual al de los religiosos
con respecto a sus respectivas
congregaciones. Desde este
presupuesto equivocado, concluían
que los miembros de la Obra estaban
obligados a obedecer a las personas
que les acompañan espiritualmente 
en todo y no sólo en lo que se refiere
estrictamente a su vida interior y a
su apostolado personal, como de
hecho sucede. Ignoraban que en el
resto de los ámbitos (profesional,
político, económico, social, etc.) las
personas del Opus Dei gozan de
plena libertad: la misma que sus
conciudadanos.

- Junto con esa razón, se puede
apuntar cierto humus cultural –que



aún pervive en ocasiones- heredado
de años anteriores, fruto de un
conjunto de novelas, ensayos y
artículos que habían prestado una
especial atención al fenómeno de las
sociedades secretas en el seno de la
Iglesia. En muchos casos -como en el
del Opus Dei- el supuesto secretismo
de esas instituciones era totalmente
infundado; aunque se hubieran dado
en el pasado algunos casos aislados
de instituciones que trabajaron
realmente en secreto. Fue el caso,
por ejemplo, de la Congrégation [2] ,
nacida a comienzos del siglo XIX; de
la Compañía del Santísimo
Sacramento o de La Sapinière.

- Existía además cierta tendencia a
valorar cualquier fenómeno nuevo
bajo el prisma del “ dietrismo ”:
“Parece bueno –se pensaba-, pero…
¿qué habrá realmente detrás ? Se
aceptaba, casi por principio , que
siempre hay algo que nos ocultan .
Esta actitud era fruto, en gran



medida, de las obras de una serie de
autores del siglo XIX. Eugène Sue es
uno de sus mejores representantes: a
él se deben estereotipos maliciosos
tan difundidos y populares como el
“judío errante” o “el jesuita
intrigante”. En las obras de Sue se
estimula al lector a desarrollar una
actitud mental que lleva a ver, por
principio , “complots” por todas
partes.

- Unido a esto, en el periodo en que
nació el Opus Dei y dio sus primeros
pasos, se había dado en algunos
países -y se seguía dando en otros- el
fenómeno de la unión política de los
católicos en defensa de un objetivo
determinado; un fenómeno que en
ocasiones había sido alentado
directamente por la Jerarquía
eclesiástica. Y no faltaban obispos
que pensaban que los fieles de su
diócesis debían “actuar en el mundo”
bajo su personal dirección; en la
creencia de que esa unión compacta



en cuestiones políticas, sociales, etc.
les daría una mayor eficacia e
influencia en el seno de la sociedad…

Todos estos presupuestos
intelectuales –aceptados en su
conjunto o por separado- afectaron, y
siguen afectando, a una percepción
justa del Opus Dei. No se entendía –y
en algunos casos, algunos siguen sin
entender- la realidad de una nueva
realidad apostólica, que cuenta con
laicos que trabajan en los sectores
más diversos de la sociedad. No se
entendía tampoco que hubiera una
institución compuesta por mujeres y
por hombres con grandes afanes de
formación personal y el deseo de
evangelizar su propio medio
profesional.

Esto era algo nuevo para muchos: un
conjunto de cristianos corrientes,
difundiendo el mensaje de Cristo en
sus propios ambientes familiares,
profesionales y sociales, sin



“mandato” alguno de la Jerarquía,
movidos sólo por la fidelidad a su
vocación bautismal.

No se entendía, además, que esos
laicos usaran de su libertad, con
naturalidad y sin complejos; y
menos, que actuaran en nombre
propio –no en nombre de la Iglesia o
del Opus Dei-, respondiendo, cada
cual a su modo, con iniciativas y
planteamientos muy diversos entre
sí, a los retos de la sociedad, al igual
que sus conciudadanos.

No se entendía. Y la polémica hizo el
resto, dejando en las mentes de
muchos una serie de prejuicios
difíciles de superar . [1] P. Claudel,
Oda “Aux martyrs espagnols”, 
Oeuvres poétiques , Gallimard, La
Pléiade, p. 1977

[2] "La Congrégation de la Sainte-
Vierge fue una congregación
religiosa católica fundada en Roma
en 1560 por Jean Leunis, profesor de



un colegio jesuita, bajo el patronazgo
de “María, socorro de los cristianos”.
Congregaciones de ese tipo fueron
multiplicándose en Europa y en los
países de misión, tanto en los
colegios como en diversos ámbitos de
la sociedad: entre la nobleza, la
burguesía, los artesanos, el clero y el
ejército. El 2 de febrero de 1801 el
Padre Jean-Baptiste Bourdier-
Delpuits, canónigo de París, impulsó
una de estas congregaciones, que
conocida tiempo después como “ La
Congrégation ”. Era una
organización de caridad, formada
por laicos y eclesiásticos, que acabó
jugando un papel político y religioso
importante, especialmente en
defensa de la religión, bajo el
Directorio francés, el Primer Imperio
y la Restauración. Formaban parte de
“La Congregación” numerosas
personalidades de signo
tradicionalista y ultraconservador.
La pertenencia a ella fue, sin duda,
un punto de apoyo en la promoción



de la carrera política de sus
miembros. Fue vivamente criticada
por sus lazos con el Vaticano y
acusada de hacer espionaje en su
propio beneficio y en el de sus
estrategias políticas particulares. Fue
disuelta en 1809 por decreto
Imperial, y reconstituida en 1819 por
los sacerdotes Legris-Duval y Pierre
Ronsin." Las polémicas del siglo XIX
acerca de “La Congrégation” siguen
presentes en el imaginario francés,
junto con “el complot jesuítico” y la
masonería.

François Gondrand

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-
incomprension/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/
https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/
https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/

	Origen de una incomprensión

