opusdei.org

Origen de una
incomprension

Capitulo de "El Fundador del
Opus Dei y su actitud ante el
poder establecido”

01/12/2009

A pesar de todo, se puso en duda el
grado de autonomia personal de
estos hombres del Opus Dei, que
ascendieron por méritos propios a
esos cargos ministeriales, olvidando
que hubo también otras personas del
Opus Dei —algunas tan conocidas
como Calvo Serer- que se opusieron



frontalmente al Régimen durante esa
misma época.

Al leer algunas historias de la Esparia
contemporanea no es raro encontrar
junto a los nombres de esos
ministros el latiguillo “del Opus Dei”,
calificacion que a veces se aplica
arbitrariamente incluso a equipos
ministeriales enteros. Hay autores
siguen hablando todavia del
“gobierno monocolor de 1969” como
indicando que estaba compuesto en
su casi totalidad por personas del
Opus Dei, cuando la realidad es que
de los 19 ministros del gabinete solo
tres pertenecian a esta realidad de la
Iglesia.

El ambiente politico de los ultimos
afos del franquismo favorecio, sin
duda, este tipo de categorizaciones
simplistas, porque en décadas
sucesivas y en otras naciones la
pertenencia de algunos politicos
relevantes al Opus Dei no llamara



tanto la atencion: baste recordar lo
sucedido en paises como Alemania,
con figuras como Kurt Malangré,
alcalde de Aquisgran; o el Reino
Unido, con una ministra en el
gobierno laborista de Blair; por no
hablar de Italia, donde fue elegida en
2006 como senadora de El Olivo, una
formacion de centro-izquierda, una
mujer del Opus Dei.

Ya nadie se extrafia de que estos
hombres y mujeres dedicados a la
politica encuentren en el Opus Dei
un aliento para vivir intensamente
su vida cristiana, y que actien en
nombre propio, asumiendo sus
personales responsabilidades en la
vida publica.

Muy posiblemente el hecho de que el
Opus Dei naciera en Espafia y diera
sus primeros pasos durante los
complejos afios en los que ese pais
paso de la Monarquia a la Republica,
y una vez concluido el conflicto, al



franquismo de la inmediata
posguerra, ha coloreado los
comienzos del Opus Dei, a los ojos de
algunos, con un tinte peyorativo. El
franquismo aparece ante la opinion
publica como la supervivencia del
autoritarismo fascista en el mundo
occidental de la posguerra, un
mundo en el que triunfaron los
sistemas democraticos; y para
muchos la guerra de Espafia se sigue
contemplando a traveés de la vision
romantica de autores como
Hemingway, Koestler, Orwell o
Malraux. A esto se sumaron
“escritores catdlicos” como Mauriac,
Bernanos, Journet, Madaule, o
Maritain. A estos ultimos les
sorprendio dolorosamente la
persecucion religiosa que se llevo a
cabo durante la IIa Republica, y
comprendian, por eso, algunos de los
motivos que llevaron a un sector de
espafioles a la rebelion militar; pero
por otra parte temian las
consecuencias de un compromiso de



la Iglesia con un determinado
régimen politico; en este caso, con el
régimen que acabaron formando los
llamados “nacionales”; sin hablar de
los horrores, inherentes a toda
guerra, de los que se hablaba en la
prensa a proposito de los dos bandos.

Frente a ellos sélo se encuentran las
visiones de escritores concretos -y
muy posicionados ideoldgicamente-
como un Maurras, un Brasillach o un
Jacques Chevalier; y, en ocasiones, un
Claudel, en su oda “Aux martyrs
espagnols” [1] .

Pero la vision del conflicto de estos
ultimos tuvo una influencia muy
escasa en la opinién publica
occidental, en contraste con el eco
universal que alcanzaron las
novelas, cronicas y ensayos de los
primeros.

Todo esto facilitd que se aceptase
acriticamente un analisis simplista
de aquel complejo periodo historico:



aquello habia sido, simplemente -se
dijo- la “lucha de las democracias
contra el fascismo”. Esa vision
reductiva silenciaba el complejo
entramado de concausas y en el
conjunto de factores contrapuestos
que intervinieron en el conflicto,
como la terrible persecucion
religiosa que padecieron los catolicos
espafioles durante los afios de
Republica y la guerra civil.

Todo esto explica que muchos,
ignorantes de esto, no alcancen a
valorar de un modo global el
conjunto de lo ocurrido en Espafia
durante ese periodo. Y sin esa
valoracion global no se entiende, por
ejemplo, el drama personal de los
hombres y mujeres que lucharon en
defensa de unos derechos tan
elementales como la libertad de
conciencia y de culto.

Lo curioso del asunto es que esa
asimilacion, llamémosla “perezosa”,



del Opus Dei con el franquismo, se
vuelve realmente paraddjica cuando
se estudia de cerca la historia de la
institucion durante aquella época,
como luego veremos.

Dicho esto, hay que precisar que todo
esto que venimos diciendo -las
peculiaridades de un conflicto bélico
complejo, en que intervinieron
muchos factores contrapuestos- no
acaba de explicar del todo la
incomprension que sufrio Escriva a
causa de las ensefianzas que
proclamo y vivio personalmente; ni
nos da una razon suficiente para
entender el alto numero de
interpretaciones equivocadas que se
hicieron sobre su modo de actuar
frente al poder politico.

Sucede que, junto con las anteriores,
hay un conjunto de razones que
explican la dificultad que tuvieron
muchas personas de aquel periodo
para entender el mensaje de san



Josemaria. Entre ese conjunto de
razones destacaremos las siguientes:

- Un sector de la opinidn publica de
aquel tiempo pensaba que el
compromiso de los miembros del
Opus Dei con la institucion era
exactamente igual al de los religiosos
con respecto a sus respectivas
congregaciones. Desde este
presupuesto equivocado, concluian
que los miembros de la Obra estaban
obligados a obedecer a las personas
que les acompafian espiritualmente
en todo y no solo en lo que se refiere
estrictamente a su vida interior y a
su apostolado personal, como de
hecho sucede. Ignoraban que en el
resto de los &mbitos (profesional,
politico, econdémico, social, etc.) las
personas del Opus Dei gozan de
plena libertad: la misma que sus
conciudadanos.

- Junto con esa razon, se puede
apuntar cierto humus cultural —que



aun pervive en ocasiones- heredado
de afios anteriores, fruto de un
conjunto de novelas, ensayos y
articulos que habian prestado una
especial atencion al fenémeno de las
sociedades secretas en el seno de la
Iglesia. En muchos casos -como en el
del Opus Dei- el supuesto secretismo
de esas instituciones era totalmente
infundado; aunque se hubieran dado
en el pasado algunos casos aislados
de instituciones que trabajaron
realmente en secreto. Fue el caso,
por ejemplo, de la Congrégation [2],
nacida a comienzos del siglo XIX; de
la Compafiia del Santisimo
Sacramento o de La Sapinieére.

- Existia ademas cierta tendencia a
valorar cualquier fendmeno nuevo
bajo el prisma del “ dietrismo :
“Parece bueno -se pensaba-, pero...
¢qué habra realmente detrds ? Se
aceptaba, casi por principio, que
siempre hay algo que nos ocultan .
Esta actitud era fruto, en gran



medida, de las obras de una serie de
autores del siglo XIX. Eugene Sue es
uno de sus mejores representantes: a
él se deben estereotipos maliciosos
tan difundidos y populares como el
“judio errante” o “el jesuita
intrigante”. En las obras de Sue se
estimula al lector a desarrollar una
actitud mental que lleva a ver, por
principio , “complots” por todas
partes.

- Unido a esto, en el periodo en que
nacio el Opus Dei y dio sus primeros
pasos, se habia dado en algunos
paises -y se seguia dando en otros- el
fenomeno de la union politica de los
catolicos en defensa de un objetivo
determinado; un fenémeno que en
ocasiones habia sido alentado
directamente por la Jerarquia
eclesiastica. Y no faltaban obispos
que pensaban que los fieles de su
didcesis debian “actuar en el mundo”
bajo su personal direccidn; en la
creencia de que esa unioén compacta



en cuestiones politicas, sociales, etc.
les daria una mayor eficacia e
influencia en el seno de la sociedad...

Todos estos presupuestos
intelectuales —aceptados en su
conjunto o por separado- afectaron, y
siguen afectando, a una percepcion
justa del Opus Dei. No se entendia -y
en algunos casos, algunos siguen sin
entender- la realidad de una nueva
realidad apostdlica, que cuenta con
laicos que trabajan en los sectores
mas diversos de la sociedad. No se
entendia tampoco que hubiera una
institucién compuesta por mujeres y
por hombres con grandes afanes de
formacion personal y el deseo de
evangelizar su propio medio
profesional.

Esto era algo nuevo para muchos: un
conjunto de cristianos corrientes,
difundiendo el mensaje de Cristo en
sus propios ambientes familiares,
profesionales y sociales, sin



“mandato” alguno de la Jerarquia,
movidos solo por la fidelidad a su
vocacion bautismal.

No se entendia, ademas, que esos
laicos usaran de su libertad, con
naturalidad y sin complejos; y
menos, que actuaran en nombre
propio —-no en nombre de la Iglesia o
del Opus Dei-, respondiendo, cada
cual a su modo, con iniciativas y
planteamientos muy diversos entre
si, a los retos de la sociedad, al igual
que sus conciudadanos.

No se entendia. Y la polémica hizo el
resto, dejando en las mentes de
muchos una serie de prejuicios
dificiles de superar . [1] P. Claudel,
Oda “Aux martyrs espagnols”,
Oeuvres poétiques , Gallimard, La
Pléiade, p. 1977

[2] "La Congrégation de la Sainte-
Vierge fue una congregacion
religiosa catdlica fundada en Roma
en 1560 por Jean Leunis, profesor de



un colegio jesuita, bajo el patronazgo
de “Maria, socorro de los cristianos”.
Congregaciones de ese tipo fueron
multiplicandose en Europa y en los
paises de mision, tanto en los
colegios como en diversos ambitos de
la sociedad: entre la nobleza, la
burguesia, los artesanos, el clero y el
ejército. El 2 de febrero de 1801 el
Padre Jean-Baptiste Bourdier-
Delpuits, canénigo de Paris, impulsé
una de estas congregaciones, que
conocida tiempo después como “ La
Congrégation ”. Era una
organizacion de caridad, formada
por laicos y eclesiasticos, que acabd
jugando un papel politico y religioso
importante, especialmente en
defensa de la religion, bajo el
Directorio francés, el Primer Imperio
y la Restauracion. Formaban parte de
“La Congregacion” numerosas
personalidades de signo
tradicionalista y ultraconservador.
La pertenencia a ella fue, sin duda,
un punto de apoyo en la promocion



de la carrera politica de sus
miembros. Fue vivamente criticada
por sus lazos con el Vaticano y
acusada de hacer espionaje en su
propio beneficio y en el de sus
estrategias politicas particulares. Fue
disuelta en 1809 por decreto
Imperial, y reconstituida en 1819 por
los sacerdotes Legris-Duval y Pierre
Ronsin." Las polémicas del siglo XIX
acerca de “La Congrégation” siguen
presentes en el imaginario francés,
junto con “el complot jesuitico” y la
masoneria.

Francois Gondrand

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-
incomprension/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/
https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/
https://opusdei.org/es-es/article/origen-de-una-incomprension/

	Origen de una incomprensión

