
opusdei.org

“Omnia traham ad
meipsum”

Estudio de Pedro Rodríguez,
profesor de la Facultad de
Teología de la Universidad de
Navarra, publicado en
'Romana', nº 13 (1991).

06/06/2015

El sentido de Juan 12, 32 en la
experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer

El 7 de agosto de 1931, en la Santa
Misa, al alzar la Sagrada Hostia
después de la consagración



eucarística, las palabras de San Juan,
cap. 12, v. 32 quedaron grabadas a
fuego en el alma de Josemaría
Escrivá de Balaguer. Vinieron «a mi
pensamiento —escribió aquella
misma tarde— con fuerza y claridad
extraordinarias». Las "oyó" en el
tenor latino de la Vulgata: Et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum. Tenía entonces 29 años
y todavía no hacía tres que había
fundado el Opus Dei. Fue la de
aquella mañana una experiencia
mística de su espíritu, semejante a
otras que se habían dado —y se
seguirían dando— en la vida del
Siervo de Dios. Me refiero a la
irrupción de lo divino en su alma
bajo la forma de loquela o locutio
divina[1]. A un primer movimiento
de temor ante la Majestad de Dios,
siguió la paz del "Ne timeas!", soy Yo.
«Y comprendí que serán los hombres
y mujeres de Dios, quienes
levantarán la Cruz con las doctrinas
de Cristo sobre el pináculo de toda



actividad humana... Y vi triunfar al
Señor, atrayendo a Sí todas las
cosas»[2].

Josemaría Escrivá vivió esta
experiencia sobrenatural, y así lo
explicó numerosas veces, en un
horizonte claramente fundacional, es
decir, en estricta relación con el
espíritu de la Obra que el Señor le
había confiado. El 2 de octubre de
1928 había "visto" el Opus Dei[3] y el
14 de febrero de 1930 supo que el
Señor quería en él también a las
mujeres[4]. Ahora, en aquella
mañana de agosto de 1931, Dios le
hizo entender con insospechada
hondura el sentido santificador y
salvífico de la tarea de esos
«hombres y mujeres de Dios». La
comprensión de esas palabras de
Cristo —que el Espíritu Santo le
concedió— aparecía a sus ojos como
definitoria del espíritu y de la misión
del Opus Dei. Puede decirse, en
consecuencia, que esa inteligencia



del texto bíblico —que predicó
continuamente desde entonces—
contribuyó de manera decisiva a
configurar su concepción de la vida
cristiana en el mundo y a conferirle
su peculiar significado en el
patrimonio espiritual de la Iglesia.
Por otra parte, se constituye —la
comprensión de que hablamos— en
una aportación del Fundador del
Opus Dei a la incesante búsqueda
eclesial del sensus plenior del texto
joánico.

La experiencia del 7 de agosto se
ofrece a la reflexión teológica en un
doble momento: por una parte,
aparece la palabra misma de la
Escritura, pronunciada por Dios en el
alma del Siervo de Dios (vino «a mi
pensamiento»), y, a la vez,
«entendida» por él con una rara
profundidad («y comprendí»). Por
otra parte, le fue concedido no sólo 
oír y comprender —la misión que el
Señor le encargaba— a la luz del



texto de San Juan, sino ver el triunfo
de Cristo y el misterioso realizarse de
la tractio salvífica desde la Cruz.
Ambos momentos aparecen,
obviamente, unidos en aquel evento
espiritual. Son, sin embargo, de
naturaleza teológica diversa. Este
segundo momento, de honda
naturaleza mística, orienta la
reflexión en una línea que escapa, al
menos de manera inmediata, a la
tematización teológica. El primero,
en cambio, que fue objeto por el
propio Fundador de sucesivas
meditaciones, es el que se ofrece
directamente al discurso
propiamente teológico y el que ahora
nos interesa considerar, también en
su doble aspecto: la palabra oída y,
con ella, su comprensión —que es
igualmente sobrenatural—, fruto de
aquella irrupción de Dios.

Quiere esto decir que una reflexión
sobre la experiencia del 7 de agosto
de 1931 ha de ser básicamente una



meditación teológico-bíblica, al hilo
de la inteligencia del misterio de
Cristo que le fue concedida al
discípulo amado: a Juan, "el Teólogo",
como le llama la Tradición. En esa
línea se mueve, a mi parecer, la
mística comprensión que Mons.
Escrivá alcanzó de estas palabras
evangélicas. Veamos, pues, primero,
el texto bíblico y su contexto;
después, los textos en los que el
Siervo de Dios expresó su
comprensión; finalmente, lo que
"comprendió", tematizado
teológicamente.

I. El texto de San Juan y su
contexto[5]

1. El texto de Juan 12, 32

El versículo que nos ocupa se
encuentra dentro de una célebre
sección del Evangelio joánico: Juan
12, 20-36. Con ella concluye San Juan
el ministerio público de Jesús y se
dispone a narrar, a partir del



capítulo 13, lo que ocurrió a partir de
aquella "noche memorable": el
misterio de la muerte y resurrección
del Señor. La citada sección anticipa
el sentido salvífico de ese misterio,
ofreciéndonos la teología joánica de
la Cruz. la ocasión de estos
desarrollos vino dada por aquellos
griegos que querían ver a Jesús (vv.
20-22). Pero, inmediatamente, estos
hombres van a quedar como mero
trasfondo: no se vuelve a hablar de
ellos. La respuesta de Jesús va más
allá: «Ha llegado la hora en la que el
Hijo del hombre va a ser
glorificado» (v. 23). Toda la sección es
como un desarrollo del sentido de
estas palabras. «Con gran fuerza
creadora ha encontrado el
evangelista una conclusión adecuada
al ministerio público de Jesús: es una
mirada a su muerte en cruz (vv.
24.33), pero que él considera como la
hora de la «exaltación» del Hijo del
hombre (vv. 23.32) y, por ende, de la
glorificación y triunfo de Jesús (vv.



31s). De la muerte brotará la vida,
como lo evidencia la imagen del
grano de trigo (v. 24); y no sólo para
Jesús, sino para todos cuantos le
siguen y «sirven» (v. 26). La
«glorificación» de Jesús se contempla
aquí sobre todo en su fecundidad
universal, en la atracción que ejerce
sobre todos los hombres dispuestos a
creer. La victoria sobre el adversario
de Dios, el "señor de este mundo" (v.
31), se convierte en una victoria
misionera en el mundo humano,
como lo subraya el evangelista
contemplando su propio tiempo. El
enfrentamiento con el judaísmo
persiste hasta la última frase (vv.
34-36); pero la llamada a la fe está
formulada de tal modo que pasa a
ser un requerimiento actual a todos
los hombres que entre las tinieblas
del mundo suspiran por la luz
verdadera»[6].

En esta secuencia de ideas el v. 32
tiene una fuerza reveladora



culminante: «Y yo, cuando sea
levantado (exaltatus fuero) de la
tierra, atraeré a todos hacia mí». Es,
en efecto, uno de los textos más
representativos de algo característico
del Cuarto Evangelio, subrayado por
toda la Tradición[7], a saber, que es
precisamente en la Cruz donde
comienza a revelarse la gloria y el
triunfo de Cristo[8]. La exaltación, en
nuestro versículo, se refiere, pues, de
manera inmediata a la elevación de
Cristo en la Cruz. Pero esa cruz
alzada sobre la tierra, aunque no es
todavía formalmente la glorificación
de Jesús[9], apunta cristológicamente
a la resurrección y ascensión de
Jesús al Padre, es decir, a la
glorificación de Cristo en sentido
estricto; pues la Cruz, al ser el lugar
eminente de la obediencia de Cristo
al Padre, se constituye por ello
mismo en el camino de la
glorificación de Jesús, anticipando la
gloria de Cristo a los ojos de la fe[10].
Esta consideración cristológica



comporta esta otra soteriológica: esta
Cruz es gloriosa porque en ella se
revela con la máxima intensidad el
misterio del infinito amor de Dios a
la humanidad y a toda la creación:
«Tanto amó Dios al mundo que le dio
a su Hijo Unigénito» (Jn 3, 16); en la
Cruz el Padre glorifica al Hijo
proclamándole Salvador del mundo.
La salvación alcanzará al hombre —y
en él a toda criatura— a través de la
"atracción" que ejerce el Salvador
Crucificado, atracción que demuestra
la (exousía), el poder de Cristo
crucificado y glorioso, y que no es
otra cosa que la "expansión" de su
amor infinito, de la caridad del Padre
y del Hijo[11]. La Cruz es gloriosa
porque el enemigo ha sido vencido
en ella de manera total, y la tractio
divina de la Cruz no tiene otro límite,
por decirlo con la expresión de
Schnackenburg, que «la resistencia
de la incredulidad»[12].



El Fundador del Opus Dei "oyó" el
versículo de Juan —ya lo hemos
dicho— en el tenor literal de la
Vulgata, tal como la leía y meditaba
entonces la Iglesia. Según el texto
griego que leyó San Jerónimo, la 
tractio divina se ejerce sobre "tá
pánta", omnia, todas las cosas
(aspecto cósmico de la redención). La
lección crítica hoy más aceptada —
acogida en la Neovulgata— lee
"pántas", omnes, todos los hombres
(aspecto antropológico). En realidad
las dos lecturas, que están
sólidamente testificadas, son
complementarias: la una incluye a la
otra. Según los exégetas, el sentido
teológico de las dos lecturas es el
mismo[13].

2. Juan 3, 14 como contexto remoto

La doctrina de Juan 12, 32 está en
íntima relación con los otros lugares
del Evangelio de San Juan que
desarrollan el tema "exaltación del



Hijo del hombre", especialmente, con
Juan 3, 14s: «Como Moisés levantó la
serpiente en el desierto, así es
preciso que sea levantado el Hijo del
Hombre, para que todo el que crea
tenga vida eterna en él». La
proximidad temática y espiritual de
los dos pasajes es tan acusada, que su
estudio conjunto nos parece
fundamental para la comprensión de
la experiencia del 7 de agosto. La
meditación cristiana a lo largo de los
siglos ha captado cómo ambos textos
se iluminan mutuamente, y se
recubren el uno al otro para
revelarnos el misterio de la
exaltación soteriológica de Cristo. El
texto de Juan 3 alude primeramente
al episodio de Num 21, 4-9, donde se
nos cuenta cómo los israelitas, que
habían sido castigados con una plaga
de serpientes venenosas, quedaban
curados al mirar la serpiente de
bronce que el Señor mandó a Moisés
levantar. San Juan —como dice San
Cirilo de Alejandría— pasa a



continuación «de la historia a la
tipología»[14] y se sirve del episodio
—usado aquí por primera y única
vez en el Nuevo Testamento— para
explicar el misterio de la Cruz de
Cristo.

Jesús no dice, en ninguno de los dos
pasajes, en qué consiste la exaltación
de la que habla. El discípulo amado
lo "supo" después y lo hizo constar en
Juan 12, 33: Jesús, cuando hablaba de
su exaltación, se refería a la muerte
con la que había de morir. Pero es el
mismo Jesús el que nos dice
explícitamente en Juan 3, 15 la
finalidad última de su exaltación en
la Cruz: la salvación, la vida eterna.
Por otra parte, cada uno de los dos
pasajes sitúa, entre el hecho de la
exaltación —la Cruz— y la finalidad
última —la vida eterna—, una
realidad intermedia, que aparece
como la finalidad próxima de la
exaltación. En Juan 12, 32 esa
realidad es la tractio de la Cruz. La



exaltación es el camino por el que
Jesús atrae hacia sí a todos y a todas
las cosas: esa atracción que Cristo
ejerce desde la Cruz es lo que lleva al
hombre a la salvación, a la vida
eterna. En Juan 3, 14, en cambio,
Cristo es exaltado a la Cruz, puesto
en alto, precisamente para que
pueda ser mirado y visto por los
hombres. Se entiende que se trata del
mirar que lleva a ver, es decir, de la
mirada de la fe, como lo dice
expresamente Jesús en el versículo
siguiente: «para que todo el que crea
en él no perezca». El hombre se salva
en esta mirada (fe y amor: «fe que
obra por la caridad», Gal 5, 6) al
Crucificado. Juan 12 subraya, pues, la
potencia redentora de los actos de
Cristo: la tractio divina de la Cruz.
Juan 3, por su parte, pone en primer
plano la necesidad de la colaboración
del hombre: que el hombre "mire" a
su Salvador (que le atrae). Pero las
dos dimensiones o realidades
intermedias se encuentran en ambos



textos con sus contextos. No
olvidemos, por ejemplo, que Juan 12,
32 es la culminación de las palabras
de Cristo en respuesta a la demanda
de aquellos prosélitos griegos que
dijeron a los discípulos: «Queremos 
ver a Jesús». Aquellos hombres
querían "verle", pero de una manera
terrena, aunque llena de calor
humano y simpatía. Por eso la
sección que comentamos va a ser en
realidad una detenida explicación de
en qué consiste verdaderamente "ver
a Jesús": dónde, cómo y cuándo
puede "verse" a Jesús. Jesús viene a
decir: Todos podrán verme cuando
sea exaltado a la Cruz y les atraiga.

El tema "ver", "mirar", nos lleva
necesariamente a Juan 19, 34-37.
Cristo ya está en la Cruz y ha recibido
aquella lanzada en el costado, del
que brotó sangre y agua (v. 34). Juan
mismo nos asegura que él lo vio y
que dice la verdad (v. 35), y que esto
sucedió para que se cumpliese la



Escritura, que dice (Zac 12, 10):
«Mirarán al que traspasaron» (v. 37).
Es difícil exagerar la importancia de
este verso de Zacarías en la
meditación joánica de la Cruz, que es
como el desarrollo de lo que él vio en
Jesús, traspasado por la lanza. Esta es
la mirada humana que "ve" a Cristo.
La palabra griega para videbunt no
significa un simple mirar, un mirar
superficial, sino un mirar penetrante,
que "ve" la realidad: en nuestro caso,
que llega por el costado abierto hasta
el corazón de Jesús, que alcanza el
misterio y descubre, por tanto, la
paradójica gloria de Cristo en la
Cruz. En lograr "verle" va la vida del
hombre, nos va la vida (en el sentido
de Juan: vida eterna). Pero sólo ve el
que mira con la mirada de la fe[15].
El paradigma de esta mirada que
conoce y salva la ofrece en el mismo
Calvario el Centurión, «que vio lo que
había sucedido» y creyó (cfr. Lc 23,
47) y, sobre todo, el Buen Ladrón, que
"reconoce" en el Crucificado al Rey



del universo: «Acuérdate de mí
cuando estés en tu Reino» (Lc 23,
39-43). Esta teología es la que está
detrás de la liturgia del Viernes
Santo, en la que la Iglesia canta:
«Mirad el árbol de la Cruz, donde
estuvo clavada la salvación del
mundo».

Pero el tema de la mirada se abre a
nuevos horizontes. Porque junto a la
mirada del hombre a Jesús, y
precediéndola, está la mirada de
Jesús a los hombres. Jesús "mira"
desde la Cruz, nos mira[16]: «Jesús,
viendo a su madre y al discípulo a
quien amaba...» (Jn 19, 26). El
encuentro salvífico con Cristo en la
Cruz se expresa en el Evangelio de
Juan en la antropología de la mirada:
Cristo mirando (con el amor infinito
de Dios) y siendo mirado (con fe).
Nuevamente da luz sobre el tema la
tipología de la serpiente que Moisés
alzó en el desierto. La tradición
cultural semita (y humana en



general) —dicen los antropólogos—
ha reparado en la fascinación que, ya
desde el primer capítulo del Génesis,
ejerce la serpiente sobre quienes la
miran. El evangelista, al poner en
relación a la serpiente de bronce con
Cristo y con la tractio divina de Juan
12, piensa sin duda en el influjo
fascinante —en la tractio— que
Cristo va a ejercer sobre los que le
"miren". Para San Juan, Cristo —más
aún, Cristo en la Cruz— es fascinante
para el hombre[17]. Por eso «es
necesario»[18] que Cristo sea
levantado en alto, para que pueda
ser visto y atraer a todos los que le
"miren" con la mirada de que
hablamos[19].

3. Otros textos complementarios

Debemos traer a colación otro texto
del mismo Evangelio: Juan 11, 52. El
Evangelista, después de narrar que
Caifás profetizó que Jesús iba a morir
por toda la nación (v. 51), agrega: «y



no sólo por la nación, sino para
reunir a los hijos de Dios que estaban
dispersos» (v. 52). Toda la Escritura, y
San Juan muy especialmente, ve el
efecto del pecado en la ruptura, en la
separación, en la dispersión: el
hombre, al separarse de Dios, rompe
su propia e interna unidad y se
enfrenta a los demás hombres y a la
Creación, se pierde y se dispersa. La
exaltación de Cristo en la Cruz, al
atraer a los hombres, provoca la
unidad de los que estaban separados.
«Congregavit nos in unum Christi
amor», canta la Iglesia. La tractio
divina que procede de la Cruz forja la
unidad de los hombres. La
recomposición de la unidad, en todos
sus aspectos —unidad del hombre en
su ser y de los hombres entre sí;
Iglesia, congregatio fidelium— es
fruto de esa divina atracción que
procede del Crucificado[20].

Un último texto para comprender
bíblicamente la experiencia del 7 de



agosto. San Juan 19, 30 describe la
muerte de Cristo en la Cruz con estas
palabras: «E inclinando la cabeza
entregó el espíritu», aludiendo —es
su sentido más obvio e inmediato— a
la separación del alma y el cuerpo.
Pero la tradición ha "leído" muchas
veces espíritu con mayúscula: el
Espíritu, que el Hijo envía de parte
del Padre (cfr. Jn 15, 26). El último
suspiro de Jesús, sobre todo en la
teología joánica (cfr. Jn 7, 37-39), es el
preludio de la efusión del Espíritu.
Mons. Escrivá de Balaguer parece
tener presente este texto y esta
teología cuando dice: «El Espíritu
Santo es fruto de la Cruz»[21].
Porque siendo la exaltación de Cristo
su encaminamiento a la gloria del
Padre —misteriosamente anticipada
en la Cruz— es, por ello, el camino
para la misión del Espíritu, fructifica
en el Espíritu, por medio del cual
Cristo y el Padre nos atraen desde
dentro de cada uno de nosotros. «Les
da el Espíritu Santo —ha escrito Juan



Pablo II[22]- como a través de las
heridas de su crucifixión: "Les
mostró las manos y el costado". En
virtud de esta crucifixión, les dice:
"Recibid el Espíritu Santo". Se
establece así una relación profunda
entre el envío del Hijo y el del
Espíritu Santo. No se da el envío del
Espíritu Santo (después del pecado
original) sin la cruz y la resurrección:
"Si no me voy, no vendrá a vosotros"
el Paráclito (Jn 16, 7)».

4. La atracción de Cristo

A partir de los textos bíblicos que
hemos expuesto, se hace posible
indagar la naturaleza de esa tractio
divina que Cristo ejerce desde la
Cruz. Hablando teológicamente,
Cristo es "atractivo", "atrayente", de
una doble manera: primero,
ofreciéndose como objeto al espíritu
del hombre, y, además,
transformando la interioridad del 
sujeto humano. Desde fuera y desde



dentro, podríamos decir, si no fuera
tan pobre el lenguaje:

a) El primer modo es el sentido
habitual, conversacional, de la
expresión, que alcanza aquí inaudita
profundidad. De una persona se dice
que es atrayente cuando, al mirarla y
ver sus cualidades, etc., sentimos que
ella, sus valores y su manera de vivir,
lo que representa y propone, es algo
que se mete dentro y nos influye. A
veces hablamos de una atracción
"irresistible". La atracción suscita en
quien se siente atraído un conjunto
de actos personales encaminados a
compartir el destino personal con la
persona "atractiva". Cristo —éste es
el mensaje de San Juan—, en la
objetividad de su muerte redentora, 
atrae porque en El se revela el
misterio del amor infinito de Dios,
que transparenta su gloria; es decir,
los que miran a Jesús "exaltado" se
encuentran "objetivamente" atraídos
por la fuerza de ese amor divino que 



ven glorioso al mirar la Cruz. Esta
comprensión de la Pasión del Señor
parece contradictoria con lo que
"objetivamente" veían no sólo los que
pasaban por el camino y se mofaban
de Jesús, sino los mismos discípulos:
el fracaso y el hundimiento de todo
triunfo y de toda belleza. Por eso,
para San Juan esta primera forma de
la tractio de Cristo en la Cruz sólo
puede darse en el seno de la
segunda.

b) En efecto, sólo si Cristo nos hace 
ver, vemos al mirar. Cristo, decíamos,
"atrae" desde la Cruz por lo que El
objetivamente es y por lo que vale su
vida y su muerte. Objetividad ésta,
sin embargo, que el hombre no
puede descubrir por sus solas
fuerzas; sólo la alcanza si está
movido por el Espíritu Santo. Pero es
Cristo precisamente el que, al morir,
nos mereció y nos entregó el Espíritu,
como vimos. Mediante el Espíritu,
Cristo nos hace ver (en el sentido



joánico: reconocer y ser atraído) el
misterio de su Cruz. Si al mirar al
Crucificado vemos el amor del Padre,
ello es porque el Espíritu ha venido a
nosotros y, por tanto, Cristo ha
comenzado a atraernos. Ciertamente
es el hombre, el sujeto humano, el
que ve; pero ve porque el Espíritu
Santo, "desde dentro", le hace ver.
Esta es la acción del Espíritu en
nosotros: abrirnos los ojos para ver a
Cristo (hacernos "comprender" que el
Crucificado es el Salvador, que en El
está el Camino, la Verdad y la Vida) e
impulsarnos a seguirle, uniendo
nuestra vida a la suya[23].

De esta manera oteamos algo sobre
cómo Cristo es el que atrae —porque
«nadie conoce al Padre sino el Hijo, y
a quien el Hijo quisiere
revelárselo» (Mt 11, 27)— y por qué a
la vez el mismo Cristo puede
decirnos: «Nadie puede venir a mí si
el Padre que me ha enviado no lo
atrae» (Jn 6, 44). El Padre



—«principium sine principio»— es el
que atrae de manera fontal[24]: atrae
haciendo "atractivo" a Cristo y
enviando per Christum el Espíritu
Santo para que podamos verle (a
Cristo) y, en El, al Padre.

II. Los textos de Mons. Escrivá de
Balaguer sobre Juan 12, 32

Son numerosos. Ofrecemos los
principales agrupados con un cierto
orden:

1. El texto originario y su eco en la
Instrucción del 1-IV-1934

a) El texto originario. En sus Apuntes
íntimos, el Fundador del Opus Dei ha
dejado escrito, como ya dijimos, el
relato de esa intervención de Dios en
su alma, escrito y fechado el mismo 7
de agosto de 1931. Ese día la diócesis
de Madrid-Alcalá celebraba la fiesta
de la Transfiguración del Señor[25].
Alude Mons. Escrivá de Balaguer, con
agradecimiento a Dios, al profundo



cambio interior que se había obrado
en su alma desde que llegó a Madrid
en 1927. Y a continuación,
refiriéndose a la celebración de la
Santa Misa de ese día, escribe:

«Creo que renové el propósito de
dirigir mi vida entera al
cumplimiento de la Voluntad divina:
la Obra de Dios. (Propósito que, en
este instante, renuevo también con
toda mi alma). Llegó la hora de la
Consagración: en el momento de
alzar la Sagrada Hostia, sin perder el
debido recogimiento, sin distraerme
—acababa de hacer in mente la
ofrenda al Amor misericordioso—,
vino a mi pensamiento, con fuerza y
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura:et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32). Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y
comprendí que serían los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán



la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas»[26].

b) En la Instrucción del 1 de abril de
1934, el Fundador del Opus Dei
ofrece ya su comprensión "operativa"
del pasaje joánico. El texto —que se
sitúa en el inicio mismo de la
Instrucción, dedicada a explicar a los
miembros del Opus Dei la misión
apostólica de la Obra y la necesidad
de suscitar por todas partes hombres
y mujeres que se entreguen a ella—
es determinante de todo el horizonte
apostólico que en ella se describe,
que adquiere un carácter
programático y de urgencia:

«Carísimos: Jesús nos urge. Quiere
que se le alce de nuevo, no en la
Cruz, sino en la gloria de todas las
actividades humanas, para atraer a sí
todas las cosas (Jn 12, 32)»[27].
Continúa hablando del reinado de



Jesucristo[28], para proseguir en
clave eucarística: «Mas, para cumplir
esta voluntad de nuestro Rey Cristo,
es menester que tengáis mucha vida
interior: que seáis almas de
Eucaristía, ¡viriles!, almas de
oración...». Y prosigue describiendo a
los hombres y a las mujeres que
vivan así como "otros" Cristos: «...
haciendo que se repita muchas veces
por quienes os tratan en el ejercicio
de vuestras profesiones y en vuestra
actuación social, aquel comentario
de Cleofás y de su compañero de
Emaús: nonne cor nostrum ardens
erat in nobis dum loqueretur in via?
¿acaso nuestro corazón no ardía en
nosotros, cuando nos hablaba en el
camino? (Luc 24, 32)»[29].

2. Rememoraciones del 7 de agosto

Se trata de dos textos de estructura
muy semejante, en los que Mons.
Escrivá de Balaguer rememora y
explicita formalmente la experiencia



de 1931, reflexionando sobre el
sentido de la comprensión de Juan
12, 32 que entonces alcanzó:

a) El primero dice así: «Aquel día de
la Transfiguración, celebrando la
Santa Misa en el Patronato de
enfermos, en un altar lateral,
mientras alzaba la Hostia, hubo otra
voz sin ruido de palabras. Una voz,
como siempre, perfecta, clara: et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum! (Jn 12, 32). Y el
concepto preciso: no es en el sentido
en que lo dice la Escritura; te lo digo
en el sentido de que me pongáis en lo
alto de todas las actividades
humanas; que, en todos los lugares
del mundo, haya cristianos, con una
dedicación personal y libérrima, que
sean otros Cristos»[30].

b) El otro corresponde a la
predicación de 1963: «... cuando un
día, en la quietud de una iglesia
madrileña, yo me sentía ¡nada! —no



poca cosa, poca cosa hubiera sido
aún algo—, pensaba: ¿tú quieres,
Señor, que haga toda esta maravilla?
(...). Y allá, en el fondo del alma,
entendí con un sentido nuevo, pleno,
aquellas palabras de la Escritura: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jn 12, 32). Lo
entendí perfectamente. El Señor nos
decía: si vosotros me ponéis en la
entraña de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeño..., entonces omnia traham
ad meipsum! ¡Mi reino entre vosotros
será una realidad!»[31].

3. Exposiciones desarrolladas

a) Homilía "Cristo presente en los
cristianos"[32]. El n. 105 sigue un iter
idearum paralelo al de la Instrucción
de 1-IV-1934 arriba citada, pasando,
como allí, del texto de San Juan al
tema del Reinado de Cristo y



glosando también el encuentro con
los discípulos de Emaús. Mons.
Escrivá de Balaguer hace una
extensa exposición del tema:
primero, el texto: «Informar el
mundo con el espíritu de Jesús;
colocar a Cristo en la entraña de
todas las cosas. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum,
cuando sea levantado sobre la tierra,
todo lo atraeré hacia mí». Después,
su sentido cristológico abarcante:
viene a decirnos que la "exaltación
sobre la tierra" comprende toda la
vida de Cristo, desde la Encarnación
a la Resurrección. Finalmente, el
mensaje que comprendió el 7 de
agosto: proclamar la realeza de
Cristo en todas las encrucijadas de la
tierra, llevando «a Cristo a todos los
ámbitos donde se desarrollan las
tareas humanas: a la fábrica, al
laboratorio, al trabajo de la tierra, al
taller del artesano, a las calles de las
grandes ciudades y a los senderos de
montaña». El pasaje de Emaús en



este contexto se prolonga en el tema
del cristiano ipse Christus: Cristo que
atrae a través de quienes viven así la
vida ordinaria —los corazones de
quienes les encuentren (les miren)
deben arder al tratarlos—, pues el
cristiano ha de ser el bonus odor
Christi, el buen olor de Cristo, que
atrae. La inserción en Cristo es tema
del nº 106. El esquema es: Cristo,
exaltado en la Cruz, nos ha "mirado",
y, por la fe y los sacramentos —sobre
todo la Eucaristía—, el cristiano
"mira" a Cristo y se siente
continuamente atraído por él e
introducido en la unidad de la
Iglesia. «Por eso, como Cristo, ha de
vivir de cara a los hombres, mirando
con amor a todos y cada uno de los
que le rodean, y a la humanidad
entera». Tema del n. 107: «Pero para
ser ipse Christus hay que mirarse en
Él» .

b) Homilía en la fiesta de Cristo
Rey[33]. Es tal vez el lugar donde



Mons. Escrivá de Balaguer se expresa
más formalmente acerca de nuestro
asunto. El texto es demasiado
extenso para reproducirlo aquí. La
secuencia de ideas es
fundamentalmente idéntica a la de la
Instrucción del 1934: el texto de Juan,
su significado para la misión
apostólica[34], el Reinado de Cristo,
el cristiano ipse Christus («abrazar la
fe cristiana es comprometerse a
continuar entre las criaturas la
misión de Jesús»). Hay en este
número una hermosa y profunda
síntesis de doctrina joánica y
paulina[35].

c) Entrevista publicada en
"L'Osservatore della Domenica", 19-
V-1968[36]. Texto y comprensión en
forma definitoria. «Desde hace
muchísimos años, desde la misma
fecha fundacional del Opus Dei, he
meditado y he hecho meditar unas
palabras de Cristo que nos relata San
Juan: Et ego, si exaltatus fuero a terra,



omnia traham ad meipsum. Cristo,
muriendo en la Cruz, atrae a Sí la
Creación entera, y, en su nombre, los
cristianos, trabajando en medio del
mundo, han de reconciliar todas las
cosas con Dios, colocando a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas». Es interesante este pasaje
por muchas razones, empezando por
la implícita declaración fundacional.
El texto de San Juan, es evidente, no
aparecía de improviso en la vida de
Mons. Escrivá de Balaguer, sino que
había sido objeto de su meditación —
según él mismo dice— desde la
fundación misma del Opus Dei. Pero
el 7 de agosto hay una irrupción de
luz de Dios que trasciende a la vez
que corrobora aquella repetida
meditación.

d) Homilía en la fiesta del Corpus
Christi[37]. El versículo de San Juan
aparece aquí en contexto eucarístico.
Prolonga las afirmaciones
eucarísticas que hace Mons. Escrivá



de Balaguer en el citado texto inicial
de la Instrucción de 1934. Ambos son
fundamentales para este aspecto de
Juan 12, 32, como veremos más
adelante. Es interesante observar
que el Fundador del Opus Dei no
parte aquí del texto de Juan, sino que
llega a él desde la Eucaristía. Está
predicando, como decíamos, el día
del Corpus Christi, y describe la
procesión que tiene lugar en esa
jornada. De ahí pasa a la procesión
«de todos los días», que ha de ser el
paso del cristiano (coherente con su
fe) en las actividades de la vida
ordinaria. El cristiano, en sus
actividades seculares santificadas,
«es Cristo que pasa», y por eso
desprende el bonus odor Christi. He
aquí el texto: «Vamos, pues, a pedir al
Señor que nos conceda ser almas de
Eucaristía, que nuestro trato
personal con El se exprese en alegría,
en serenidad, en afán de justicia. Y
facilitaremos a los demás la tarea de 
reconocer a Cristo, contribuiremos a



ponerlo en la cumbre de todas las
actividades humanas. Se cumplirá la
promesa de Jesús: Yo, cuando sea
exaltado sobre la tierra, todo lo
atraeré hacia mí».

4. Formulaciones breves de la
"comprensión"

Junto a estos textos mayores,
apoyados explícitamente en el verso
joánico, se encuentran en las obras
de Mons. Escrivá de Balaguer textos
breves, muy condensados, en los que
ya no se cita ni se referencia el texto
de Juan, para ir directamente a la
"comprensión" del texto adquirida
aquel 7 de agosto. Son pasajes que
muestran cómo aquella experiencia
caló hondo y configuró su
concepción de la existencia cristiana.

a) «Dios quiere un puñado de
hombres "suyos" en cada actividad
humana. —Después... "pax Christi in
regno Christi" —la paz de Cristo en el
reino de Cristo»[38]. La tractio divina



genera el reinado de Cristo y la paz
propia de ese reino.

b) «Dios nos ha llamado a todos para
que le imitemos; y a vosotros y a mí
para que, viviendo en medio del
mundo —¡siendo personas de la
calle!—, sepamos colocar a Cristo
Señor Nuestro en la cumbre de todas
las actividades humanas
honestas»[39].

c) «Trabaja siempre, y en todo, con
sacrificio, para poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades de
los hombres»[40].

d) «Por la enseñanza paulina,
sabemos que hemos de renovar el
mundo con el espíritu de Jesucristo,
que hemos de colocar a Señor en lo
alto y en la entraña de todas las
cosas. —¿Piensas tú que lo estás
cumpliendo en tu oficio, en tu tarea
profesional?»[41]. Aquí aparece de
nuevo el interesante desarrollo de la
fórmula —"en lo alto y en la



entraña"— que ya habíamos
encontrado en la homilía pascual de
1963: «Instaurare omnia in Christo,
da como lema San Pablo a los de
Éfeso (Ef 1, 10); informar el mundo
entero con el espíritu de Jesús,
colocar a Cristo en la entraña de
todas las cosas. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum,
cuando sea levantado en alto sobre la
tierra, todo lo atraeré hacia mí»[42].

5. Textos que dilatan la cristología
de Juan 12, 32

Incluimos bajo este epígrafe algunos
pasajes de las obras de Mons. Escrivá
en los que la perspectiva de aquel 7
de agosto, ligada a Juan 12, 32, se
proyecta a la consideración de la
entera vida histórica de Cristo:

a) Jesús en su vida oculta: «Y era Dios,
y estaba realizando la redención del
género humano, y estaba atrayendo a
Sí todas las cosas»[43].



b) «Sus brazos —lo admiramos de
nuevo en el pesebre— son los de un
Niño: pero son los mismos que se
extenderán en la Cruz, atrayendo a
todos los hombres»[44].

c) En la sección ya referida de la
homilía pascual[45], después de
transcribir Juan 12, 32 y como
explicando su sentido espiritual, se
lee: «Cristo con su Encarnación, con
su vida de trabajo en Nazareth, con
su predicación y milagros por las
tierras de Judea y Galilea, con su
muerte en la Cruz, con su
Resurrección, es el centro de la
Creación, Primogénito y Señor de
toda criatura». Centro, se entiende,
de atracción e irradiación.

III. El sentido espiritual de Juan 12,
32 según Mons. Escrivá de
Balaguer

Recogidos los textos sobre nuestro
tema, tratemos ahora de penetrar un
poco más en ellos[46]. La



comprensión del versículo que le fue
concedida al Fundador del Opus Dei
es, sencillamente, la que él mismo
explica: desde el texto de los Apuntes
íntimos, donde narra la experiencia
sobrenatural que nos ocupa, hasta
los numerosos comentarios al
versículo de San Juan que hemos
transcrito.

En las notas a pie de página que
Mons. del Portillo preparó para la
citada Instrucción de abril del 34 se
contiene un comentario e
interpretación del correspondiente
pasaje que nos parece interesante
por muchas razones, entre otras —y
no es la menor de ellas—, porque
demuestra la "recepción" que ya los
primeros miembros del Opus Dei
hicieron del sentido espiritual del
texto que les proponía el Fundador.

«El Señor, con esas palabras que nos
ha conservado San Juan en su
Evangelio, afirmaba que cuando



muriera en lo alto de la Cruz, se
haría la obra de la Redención: éste es
el sentido literal. La luz nueva que el
Padre vio en ese anuncio del Señor
fue: hemos de poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas honestas, trabajando en
medio del mundo, en la calle —
somos gentes de la calle— para
corredimir con Jesús, para
reconciliar las cosas del mundo con
Dios, para que el Señor atraiga a sí
todo. ¿Y cómo pondremos a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas? Haciendo nuestro trabajo
ordinario —cada uno el suyo— lo
mejor que podamos, incluso
humanamente, por amor de Dios: ahí
está la entraña de la Obra. Es la
santificación de todas las actividades
humanas: es convertir los quehaceres
del mundo —todos, escribe el Padre:
nuestro apostolado no conoce límites
— en cosa santa, y en medio de
santificación propia y ajena».



Siguiendo el texto de Mons. Escrivá
de 1947, se distingue entre el sentido
literal y el sentido espiritual del
texto, y se describe este último —la
"comprensión" del 7 de agosto de
1931— de la manera más rigurosa.
En esta línea podemos continuar
indagando las implicaciones
teológicas de lo entonces
"comprendido".

1. Redención objetiva y subjetiva

Cristo es el Redentor del hombre, de
toda la humanidad. La palabra
Redención, en su sentido teológico
más abarcante —como cuando
decimos la "obra de la Redención", la
"economía de la Redención"—,
designa los actos redentores de Cristo
y la acción santificadora del Espíritu
para la salvación de cada hombre
(economía "sacramental" y
eclesiológica). La teología clásica ha
llamado "redención objetiva" a la que
Cristo hizo de una vez por todas



("efápax", semel, Heb 7, 27) en su
vida, muerte y resurrección: desde
Belén a la gloria del Padre; o dicho de
manera concentrada, al estilo
joánico, la que realizó en su histórica
—datada en tiempo y espacio—
exaltación en la Cruz. La "redención
subjetiva" vendría a ser el despliegue
espacial y temporal de esa
"redención objetiva" —merecida y
obtenida por Cristo en la Cruz— en
los hombres y mujeres concretos;
nuclearmente se identifica con la 
tractio de Cristo en la Cruz, que
alcanza al hombre concreto; se
realiza en el mundo por la misión del
Espíritu y la mediación de la Iglesia
(orden de la sacramentalidad) y se
finaliza en el Dios Trino a través de
la Iglesia misma en cuanto que es
comunión de los hombres con Dios,
incoada in terris, consumada in
patria. Hermosamente ha expresado
esta teología Juan Pablo II en su
encíclica sobre el Espíritu Santo: «La
redención es realizada totalmente



por el Hijo, el Ungido, que ha venido
y actuado con el poder del Espíritu
Santo, ofreciéndose finalmente en
sacrificio supremo sobre el madero
de la Cruz. Y esta Redención, al
mismo tiempo, es realizada
constantemente en los corazones y
en las conciencias humanas —en la
historia del mundo— por el Espíritu
Santo, que es el "otro Paráclito"»[47].

Lo que Dios le hizo comprender y ver
a Mons. Escrivá se mueve, sobre
todo, en el orden de la "redención
subjetiva", en el plano de la acción
del "otro Paráclito": el Señor le hizo
entender a lo divino cómo entraba en
su plan salvífico que Cristo hiciera en
el mundo esa tractio para conseguir
la cual Cristo fue exaltatus en la Cruz.
Mons. Escrivá expresó esa
comprensión suya de la "redención
subjetiva" con la terminología misma
del texto de Juan 12, 32,
concretamente con el término 
exaltatus, que se refiere de manera



inmediata a la dimensión objetiva de
la obra redentora; lo cual pide
precisión en el análisis para
identificar plenamente el mensaje
que Dios le hizo entender. Veamos,
pues, en primer lugar qué es la 
exaltatio de que habla el Fundador
del Opus Dei.

2. Alzar de nuevo a Cristo

La terminología, ya lo hemos visto,
es: levantar (la Cruz), ser alzado
(Cristo); colocar, poner a Cristo en la
cumbre, en lo alto, en la entraña.
Todos los términos se refieren a una
"nueva" exaltación de Cristo: «quiere
que se le alce de nuevo». Teniendo en
cuenta la unicidad, irrepetibilidad y
perfecta suficiencia del Sacrificio de
Cristo en la Cruz, es evidente que
Mons. Escrivá hablaba en el que hoy
llamamos "orden de la
sacramentalidad", es decir, de la
presencia en la historia de los actos
históricos redentores de Cristo.



Mons. Escrivá está respondiendo a la
cuestión: ¿cómo alcanza al hombre
hoy la redención que Cristo hizo de
una vez por todas en la Cruz? Su
respuesta se enmarca en la de la
Tradición: Cristo alcanza al hombre a
través de la Iglesia, que es el
sacramento universal de la
salvación. La Iglesia —tanto en su
dimensión institucional y jerárquica,
como a través del testimonio
personal y comunitario de los fieles
—, al ejercer la misión que Cristo
mismo le confió, es el signo y el
instrumento por el que Cristo y su
acción redentora se hacen presentes
en el mundo. Con palabras de Juan
Pablo II: «El Espíritu Santo viene
después de Cristo y gracias a El, para
continuar en el mundo, por medio de
la Iglesia, la obra de la Buena Nueva
de salvación»[48].

Esto último hay que subrayarlo: es
Cristo el que salva, no la Iglesia; la
Iglesia, por la presencia en ella del



Espíritu Santo, es instrumento de la
acción salvífica de Cristo. Así se
comprende en toda su fuerza que
Mons. Escrivá utilizara, para
expresar la que hemos llamado
"redención subjetiva", el término
joánico que designa el acto cumbre
de la "redención objetiva": la
exaltación en la Cruz.

Es la de Mons. Escrivá una manera
sencilla, profunda, inmediata de
declarar que la colaboración de la
Iglesia en la aplicación de la obra
redentora de Cristo —también por
tanto esa acción eclesial de «los
hombres y las mujeres de Dios»,
según la expresión del relato
originario— es "sacramental" en el
riguroso sentido teológico de la
palabra. Es decir, no es un "plus" que
se agrega a la Cruz de Cristo, sino la
presencia misma (sacramental) de la
Cruz de Cristo, Cristo que se hace
presente por el camino que el mismo
Jesús señaló: los cristianos y su vida,



es decir, la Iglesia. Ese levantar,
colocar, poner, alzar de nuevo la
Cruz, que hacen «los hombres y las
mujeres de Dios» es, pues, la forma
gráfica e intuitiva que Mons. Escrivá
tenía —en estos textos— de decir que
Cristo con su Cruz (gloriosa) ha
entrado en las vidas de los hombres
(bautismo, vocación) y que a través
de éstos, en consecuencia, se
"manifiesta" (signo) la Cruz de Cristo
y se "realiza" (instrumento) la tractio
divina que de ella emana. Es aquello
de San Pablo: «Mihi autem absit
gloriari, nisi in cruce Domini Nostri
Iesu Christi: per quem mihi mundus
crucifixus est, et ego mundo» (Gal 6,
14). Et ego mundo: el cristiano es —
ha de ser— Cristo crucificado (y
glorioso) ante el mundo.

3. La novedad del 7 de agosto de
1931

Las consideraciones precedentes se
refieren al "clima" de meditación



joánica en que se enmarca lo que
Mons. Escrivá comprendió y vio
aquel 7 de agosto. Esas
consideraciones están en la base
teológica y eclesiológica del modo de
la "exaltación" de Cristo que
comprendió entonces. Pero son sólo
el comienzo de la comprensión
misma, que avanza más allá, hasta la
determinante "novedad" de aquella
jornada. Por eso, para situar el
significado de aquel 7 de agosto, hay
que pensar que la teología joánica de
la Redención por la "exaltación",
tanto en su dimensión objetiva como
subjetiva, pertenece a la revelación
misma del misterio de Cristo. Puede,
por tanto, y debe alimentar toda vida
cristiana, cualquiera que sea su estilo
y su posición estructural en la
pluriforme variedad de vocaciones
que se dan en la Iglesia; y, en
consecuencia, puede y debe ser
entendida —con toda legitimidad—
en la perspectiva de cada una de
ellas.



Lo "nuevo" de la comprensión que
Dios concedió a Mons. Escrivá de
Balaguer es, precisamente, una
nueva perspectiva del misterio único
de Cristo, que le llevaba a la
comprensión cristiana y eclesial de la
secularidad. El Fundador del Opus
Dei lo indica, en los textos que
comentamos, con otra serie de
expresiones, más o menos
equivalentes entre sí: (poner a Cristo,
o la Cruz de Cristo) sobre el pináculo
de toda actividad humana, en la
gloria de todas las actividades
humanas, en la entraña de todas las
cosas, en la cumbre de todas las
actividades de la tierra, en la cumbre
de todas las actividades humanas, en
lo alto y en la entraña de todas las
cosas. Lo que Mons. Escrivá
comprendió «con fuerza y claridad
extraordinarias» es que el cristiano, 
también y precisamente en cuanto
unido a Cristo en la actividad secular
—santificación del trabajo—, es Cristo
en la Cruz, Cristo "levantado" ante el



mundo, ante los compañeros de
profesión; es Cristo —exaltado en
medio de la historia humana—, al
que poder "mirar" para "ver" y ser
atraído. Hablando teológicamente:
comprendió que Dios quería
—«quiere que se le alce de
nuevo...»— que la actividad secular 
del cristiano, en su más abarcante
extensión, fuese signo e instrumento
de la Cruz redentora de Cristo; es
decir, que manifestase al mundo el
amor salvífico que está en la Cruz de
Cristo y fuese a la vez camino,
instrumento para que la Cruz del
Señor atrayese hacia sí "pántas" y "tá
pánta": las personas y las cosas, los
ambientes, la vida social, las
realidades espirituales y materiales.
Mons. Escrivá, en definitiva,
"comprendió" el significado salvífico
de la secularidad cristiana y, en
consecuencia, el camino para
santificarla.



4. Poner a Cristo en la cumbre de
todas las cosas

Estas consideraciones iluminan el
sentido de la expresión más conocida
y sintética de todos estos pasajes:
«Poner a Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas».
¿Qué se nos dice aquí? Ya se ve por lo
dicho que la "exaltación" y la
"cumbre" de que habla el Fundador
del Opus Dei poco tiene que ver con
una realidad similar a la que se
designaba bajo el título "reinado
social" en la teología, la
espiritualidad y la praxis apostólica
de buena parte de nuestro siglo. El
reinado social de Cristo se presentó
con frecuencia, en las categorías y
lenguaje ad usum, como un ideal de
formas triunfantes, propias de una 
theologia gloriae, que, sobre la base
de un institucionalismo católico,
renovaría viejos esquemas de
cristiandad. La doctrina de Mons.
Escrivá de Balaguer, por el contrario,



desde el mismo texto bíblico que se
le graba en el alma, es theologia
crucis: el señorío de Cristo sobre la
humanidad entera (pántas) o sobre la
totalidad cósmica ("tá pánta") está
esencialmente vinculado a la kénosis
de la Cruz.

«Poner la Cruz de Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas» no es un acto "político" o
"social". La "cumbre" en la que hay
que poner a Cristo (crucificado) no es
un edificio, ni un monumento; no es
una fachada, ni del municipio, ni de
la región, ni del Estado, ni de la
organización mundial de las
naciones; no es una organización
político-religiosa[49]. Según Mons.
Escrivá de Balaguer, "la cumbre" no
son cosas, sino personas. Con sus
propias palabras: poner a Cristo en lo
alto de todas las actividades
humanas significa «que, en todos los
lugares del mundo, haya cristianos,
con una dedicación personal y



libérrima, que sean otros
Cristos»[50]. La cumbre es, pues, la
misma vida secular del cristiano en
cuanto entregada a Cristo y vivida
con Cristo con todas sus
consecuencias: trabajo santificado,
con la calidad humana y divina que
exige, con el prestigio profesional y el
fuego apostólico que comporta. Y a
través de las personas, y como
consecuencia de su identificación
personal con Cristo, los efectos 
sociales de la exaltación de Cristo:
«Pax Christi in regno Christi». Porque
Cristo es Rey y «regnare Christum
volumus». Toda la doctrina contenida
en la Homilía sobre Cristo Rey, aparte
de ser uno de los lugares en que se
expresa sobre Juan 12, 32, es ella
misma el desarrollo de nuestro tema.

Poner a Cristo en la cumbre de todas
las actividades humanas. Podríamos
decir:



a) las actividades humanas; allí están
los hombres y las mujeres por los
que Cristo ha muerto (al ser
levantado en la Cruz: redención
objetiva) y a los que quiere atraer
(cuando sea levantado en alto:
redención subjetiva);

b) la cumbre en cada actividad
humana; el Señor hizo entender al
Fundador del Opus Dei que esa
cumbre a la que mirar eran «los
hombres y las mujeres de Dios», las
vidas de esos cristianos
comprometidos en la santificación de
la actividad humana y entregados
realmente a esa tarea, que es su
vocación y su misión. Desde esa
cumbre Dios quiere que se opere la 
tractio divina de la Cruz en el
horizonte de la secularidad.

Uno de los textos que hemos llamado
de comprensión sintética dice
exactamente esto: «Dios quiere un
puñado de hombres "suyos" en cada



actividad humana. —Después... "pax
Christi in regno Christi" —la paz de
Cristo en el reino de Cristo»[51]. Los
hombres "suyos" dentro de cada
actividad humana son, siendo iguales
entre sus iguales, la "cumbre" (Cristo
levantado) a la que los colegas,
amigos y compañeros pueden mirar
para "ver" la Cruz de Cristo y ser
atraídos por El. Ver a Cristo en el
seno de la faena cotidiana en el
mundo, la redención percibida
dentro del mundo y de su hacerse, no
fuera del mundo. No es, pues, la
cumbre un concepto "triunfalista",
como se decía hace unos años.
Designa, más bien, al cristiano y su
vida secular —vida secular de un
estadista o de un zapatero—
crucificada con Cristo: triunfo,
ciertamente, pero de la Cruz.

5. Juan 12, 32 y el cristiano "ipse
Christus". Dimensión eucarística
de la "comprensión"



A la luz de Jn 12, 32 se advierte por
qué Mons. Escrivá de Balaguer decía
con insistencia, refiriéndose al
cristiano corriente, cosas que
parecían a muchos propias del
sacerdote: concretamente, que tenía
que ser alter Christus, más aún, ipse
Christus. Efectivamente, Dios le hizo
entender la existencia secular
santificada como la "visibilidad" de
Cristo en la Cruz atrayendo a los
compañeros del quehacer humano
en el mundo. El pasaje de los
discípulos de Emaús —en el que
precisamente Jesús explica el sentido
glorioso de la Cruz y que Mons.
Escrivá pone en relación con lo
"entendido" el 7 de agosto de 1931—
es bajo este aspecto elocuente: habéis
de ser Cristo —decía— para «quienes
os tratan en el ejercicio de vuestras
profesiones y en vuestra actuación
social». El texto de Lc 24, 32, al
mostrar el corazón de aquellos dos
discípulos encendido por la
conversación de Cristo en el camino,



insinúa el carácter fascinante del
Cristo exaltado. Si a un cristiano
corriente que lucha por vivir en
Cristo su existencia secular, se le
"mira", con la gracia de Dios se "ve",
en la verdad de su sacrificio y de su
entrega (signo), a Cristo que pasa y
que atrae. Por eso predicaba:
«Manifestad claramente el Cristo que
sois»[52]. En cierta ocasión (estaba
yo presente: en torno a 1958), Mons.
Escrivá conversaba en Roma con un
grupo de hijos suyos sobre la misión
apostólica y nos decía que, para
llevarla a cabo, habíamos de "tratar"
a nuestros compañeros. Se
interrumpió y agregó: «En realidad,
basta con que os dejéis tratar». Como
para indicarnos que la potencia de
Cristo llena la vida del cristiano (se
entiende, si se esfuerza realmente
por vivir entregado a Él) y es, por
tanto, inevitable que contagie, que
fascine, si entra en contacto con los
hombres; basta que sea «levantada
en alto» —es decir, que entre



realmente en la vida de un hombre o
de una mujer— para que se perciba
la atracción de Cristo.

Pero no debe olvidarse nunca que la
gloria y la fascinación de que habla
San Juan al presentar a Cristo en la
Cruz es siempre la anticipación
escatológica de la Resurrección que
el evangelista veía ya, místicamente,
en el Crucificado. Quiero decir que la
Cruz en cuanto cruz es insoslayable,
y el camino de los cristianos,
viviendo la más plena secularidad, es
siempre el camino de la Cruz: la
secularidad cristiana —o,
sencillamente, la secularidad, pues
ésta es un concepto teológico— es
siempre una secularidad crucificada
con Cristo en la Cruz, y precisamente
por eso, por ser esa Cruz la de Cristo,
es gloriosa, es fascinante, está
atravesada de la alegría de Dios: «Tú
has hecho, Señor, que yo entendiera
que tener la Cruz es encontrar la
felicidad, la alegría. Y la razón —lo



veo con más claridad que nunca— es
ésta: tener la Cruz es identificarse
con Cristo, es ser Cristo, y, por eso,
ser hijo de Dios»[53].

Quizá sea éste el momento de
considerar lo que podríamos llamar
"dimensión eucarística" de la
comprensión de Jn 12, 32. El
Sacrificio de la Misa es el mismo
Sacrificio de la Cruz: identidad de
Sacerdote y Víctima.
Misteriosamente —
sacramentalmente— en la
celebración de la Eucaristía se hace
presente la "exaltación" de Cristo en
la Cruz, y consecuentemente, la 
tractio del Crucificado. Hay un rito
en la liturgia de la Misa que esto lo
significa de manera especialísima: el
rito de "alzar". Como es sabido, el
"alzar" la Hostia y el Cáliz después de
la Consagración no es litúrgicamente
un rito de "ofrecimiento" al Padre,
sino de "presentación" a los fieles. El
sacerdote, al alzar, presenta a Cristo



a los hombres para que lo "miren", y
mirando lo "vean", y viéndolo lo
"adoren" y sean "atraídos" hasta
identificarse con Él en la comunión.
El celebrante, al alzar, es el primero
que "mira" asombrado lo que acaba
de ocurrir en sus manos. Este es el
momento en que Mons Escrivá de
Balaguer "comprendió" Juan 12, 32 y
"vio" el triunfo de Cristo. Podríamos
decir que toda su doctrina sobre la
Eucaristía como centrum ac radix de
la evangelización y de la vida
espiritual es la manera sacramental
de expresar la centralidad del
misterio de la Cruz revelado en Juan
12, 32.

Esta dimensión eucarística de Jn 12,
32 en la comprensión de Mons.
Escrivá de Balaguer apunta muy
exactamente a su doctrina del
cristiano ipse Christus. Ser «alma de
Eucaristía» —expresión muy
suya[54]- era para él una manera de
intimidad e identificación con Cristo



que testimonia y transparenta a
Cristo para los demás. En el cristiano
los hombres tienen que poder 
reconocer a Cristo. Por eso decía que
los cristianos habíamos de ser
"viriles", en el sentido del ostensorio
que muestra a Cristo: «Vamos, pues, a
pedir al Señor que nos conceda ser
almas de Eucaristía, que nuestro
trato personal con El se exprese en
alegría, en serenidad, en afán de
justicia. Y facilitaremos a los demás
la tarea de reconocer a Cristo,
contribuiremos a ponerlo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Se cumplirá la promesa de
Jesús: Yo, cuando sea exaltado sobre
la tierra, todo lo atraeré hacia
mí»[55].

6. La "unidad de vida" a la luz del 7
de agosto de 1931

Es éste otro aspecto, a mi parecer
esencial, del acontecimiento
espiritual que comentamos.



Precisamente por ser la que fue la
"novedad" entonces entendida —la
secularidad del cristiano como
camino de redención, de tractio de la
Cruz— en su núcleo se encuentra lo
que luego Mons. Escrivá de Balaguer
llamaría la "unidad de vida" del
cristiano. Lo fascinante de esa
existencia cristiana secular —lo que
la hace camino para la tractio divina
— es la interna cristificación de la
dimensión secular de la existencia, la
integración perfecta de la existencia-
en-el-mundo en la existencia
cristiana. Esto es lo nuevo.

El tema de la unidad de vida tiene
una consistencia teológica propia y
aquí sólo debe ser aludido para
señalarle su lugar teológico
(cristológico) en el pensamiento de
Mons. Escrivá de Balaguer. Sólo
quiero subrayar dos cosas:

a) Que la unidad de vida, desde el
horizonte de Juan 12, 32, aparece



como un don divino y a la vez como
una tarea. Lo propio del cristiano
corriente —del laico— no es la
mundanidad como tal, pues ésta es
común al hombre en cuanto hombre;
ni tampoco la secularidad, si se
entiende ésta como dimensión de la
Iglesia —lo que se ha llamado
secularidad general de la Iglesia—;
sino la donación que Dios le hace de
esa mundanidad en cuanto inserta
en el orden de la Redención y como
instrumento de Redención; es decir,
se trata de la secularidad o indoles
sæcularis, de que habla el Vaticano
II[56], que viene dada por Dios en
unidad con la vocación cristiana, con
el ser y vivir en la Iglesia, pero que es
a la vez la tarea a realizar por el
cristiano con la lucha ascética y el
afán apostólico. Esa tarea, en cuanto
realizada y manifestada, es el "alzar
a Cristo" en la "gloria" de todas las
actividades humanas. La unidad de
vida aparece así como condición
imprescindible para que se ejerza la 



tractio de la Cruz en la manera que el
Señor se la hizo entender al
Fundador del Opus Dei.

b) Pero no sólo es condición para la 
tractio, sino que ella misma —la
unidad de vida del cristiano— ya es
fruto de la tractio de Cristo en la
Cruz. San Agustín tiene una sugestiva
interpretación del omnia traham que
apunta en esta dirección. San Juan
Crisóstomo[57] lee en Juan 12, 32
"pántas", omnes, pero Agustín ha
recibido a través de la Vetus latina el
"tá pánta". Para Agustín omnia
traham debe ser también referido «a
la integridad de la persona humana,
hecha de cuerpo, alma y espíritu; es
decir, de aquello por lo que
pensamos, de aquello por lo que
vivimos, de aquello por lo que somos
palpables y visibles»[58]. Aquí San
Agustín no piensa, pues, en la
totalidad cósmica, ni en la totalidad
humana, sino en la totalidad del 
sujeto humano. El ser humano —es lo



que está en el fondo de la
interpretación del santo obispo de
Hipona— está dividido y disperso
como consecuencia del pecado, ha
perdido la integridad originaria; la 
tractio divina de la Cruz atrae lo
disperso para restituirlo a la unidad.

Cristo, en efecto, nos ha conseguido
(don divino) la unidad de nuestro
ser, pero mientras estamos en la
tierra, hemos de batallar para
mantenerla y potenciarla. Podríamos
decir que si en la historia de los
orígenes encontramos en el hombre,
como consecuencia del pecado, el
binomio "integridad"/"dispersión",
ahora en la Iglesia, como
consecuencia de la Redención, se da
un nuevo binomio, cuya dinámica es
de signo inverso: de la "dispersión" a
la "integridad". La plenitud
consumada de este segundo
miembro es escatológica (cielo). Pero
en el tempus Ecclesiae (historia) tiene
ya una fase incoativa, que es esa



"unidad de vida" del cristiano —a la
vez don de Dios y tarea histórica—,
que implica sacrificio, sufrimiento,
lucha ascética. La unidad de vida en
medio de las actividades seculares,
que es imposible sin la Cruz, anticipa
en la historia la gloria del cielo. Por
eso es exaltación, cruz gloriosa,
Cristo que atrae y fascina[59].

7. Esquema sintético

Digamos, finalmente, que la tractio
de la Cruz, con el estatuto teológico
que hemos considerado, responde a
este esquema:

1. La tractio divina como sinónimo
de la redención "objetiva" realizada
de una vez por todas ("efápax", 
semel), fruto de la misión de Cristo a
partir del Padre. Valor redentor de la
exaltación de Cristo en la Cruz:
radicalmente redimidos ("atraídos")
todos los hombres.



2. La tractio divina como presencia
en la historia de la exaltación en la
Cruz y de la redención obtenida de
una vez por todas: redención
"subjetiva" o economía eclesial y
sacramental realizada por la misión
de Espíritu. Se ejerce:

a) estructuralmente, por el
ministerio de la palabra, que anuncia
la Redención, y sobre todo por los
actos sacramentales, que hacen
presente sacramentalmente (en
sentido estricto: ex opere operato) a
Cristo y sus actos redentores;

b) existencialmente, a través de la
vida misma del hombre cristiano, 
ipse Christus, que hace presente
(testimonio cristiano,
sacramentalidad de la Iglesia en
sentido amplio) la exaltación
redentora de Cristo; Dios hizo
entender a Mons. Escrivá que la
existencia en el mundo —la
secularidad cristiana santificada—



formaba parte esencial de esa
economía de la tractio redentora.

3. Los niveles de la tractio de Cristo
en la historia aludida en n. 2 serían:

a) nivel antropológico ("pántas"):
atracción a todos los hombres, con
tres momentos o dimensiones:
primera, atracción a la fe ("ver");
segunda, atracción progresiva hasta
la plena unión con Cristo: unidad del
ser y de la vida del cristiano; tercera,
atracción de la vida social, cultural y
política.

b) nivel cósmico ("tá pánta"):
santificación en sentido último de las
realidades terrenas. Dimensión
escatológica: «Deus omnia in
omnibus» (1 Cor 15, 28).

Pedro Rodríguez. Director del
Departamento de Eclesiología.
Facultad de Teología (Universidad
de Navarra)



[1] Al cabo de los años escribirá
recordando esta fecha: «aquel día de
la Transfiguración, celebrando la
Santa Misa en el Patronato de
enfermos, en un altar lateral,
mientras alzaba la Hostia, hubo otra
voz sin ruido de palabra» (Carta, 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 89). La obras
que utilizamos de Mons. Escrivá de
Balaguer son: a) Camino, Valencia ¹
1939; Surco, Madrid ¹ 1986; Forja,
Madrid, ¹ 1988; que se citan por el
número correspondiente a cada
"punto". b) Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, Madrid ¹ 1969; 
Es Cristo que pasa, Madrid ¹ 1973; 
Amigos de Dios, Madrid ¹ 1977; que se
referencian por los números
marginales de los párrafos. c) Las
colecciones de Instrucciones y Cartas,
escritos dirigidos a los miembros del
Opus Dei, y los Apuntes íntimos,
cuadernos ológrafos de Mons.
Escrivá escritos en los años treinta;
que se referencian también por los
números marginales.



[2] El relato de esta intervención de
Dios en su alma, al que pertenecen
las citas entrecomilladas en el texto,
se contiene en Apuntes íntimos, n.
217.

[3] Vid. J. L. ILLANES, Dos de octubre
de 1928: alcance y significado de una
fecha: AA. VV., "Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei",
Pamplona 1985, pp. 65ss.

[4] Vid. en ANA SASTRE, Tiempo de
caminar. Semblanza de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid 1989, el cap. VI de la primera
parte, titulado "Mujeres en el Opus
Dei".

[5] De entre la inmensa bibliografía
sobre el tema remitimos a dos
acreditadas obras de la exégesis
católica de este siglo: M. J.
LAGRANGE, L'Evangile de Saint Jean,
París 1927, y R. SCHNACKENBURG, El
Evangelio según San Juan, Barcelona
1980. Una breve selección de



comentarios patrísticos sobre San
Juan: S. BOUQUET, L'Evangile selon
Jean expliqué par les Pères, Paris,
1985.

[6] SCHNACKENBURG, II, p. 470.

[7] Un texto entre muchos: «Y ¿cuál
es la gloria del Señor? La Cruz, por
supuesto, en la que Cristo fue
glorificado: el esplendor de la gloria
del Padre, como él mismo dijo
cuando se acercaba la pasión: «Ahora
es glorificado el Hijo del hombre, y
Dios es glorificado en él, y pronto lo
glorificará». Texto en el que llama
gloria a su propia exaltación en la
Cruz. Pues la Cruz de Cristo es
efectivamente su gloria y exaltación,
por lo que había dicho: «Cuando sea
levantado sobre la tierra, atraeré a
todos hacia mí» (SAN ANDRÉS DE
CRETA, Orat. 9 in ramos palmarum,
PG 97, 1002).

[8] Juan emplea para la Cruz la
misma palabra que Lucas para



referirse a la Ascensión (cfr. Act 2,
33): xxxxx, «exaltari», ser levantado;
pero en San Juan el vocablo aparece
exclusivamente para referirse a la
Cruz. Los textos son, a parte de éste:
poco después, el v. 34, y antes 3, 14 y
8, 28.

[9] LAGRANGE, p. 81, insiste
especialmente en que, también en
San Juan, "exaltación" y
"glorificación" de Cristo son en rigor
temas diversos, aunque en la teología
joánica tengan una peculiar
proximidad.

[10] Detrás de la doctrina de San Juan
sobre el tema —como de la de San
Pablo en Fil 2, 5-11, con perspectiva
diversa— está, según el sentir de los
exégetas, una profunda meditación
de la figura del Siervo de Yaveh
según Is 52, 13: «Sabed que mi siervo
prosperará, será exaltado y
engrandecido y llegará a la cumbre
misma de la gloria».



[11] San Pablo, desde su perspectiva
soteriológica, pone igualmente de
relieve la tractio de la Cruz:
«Nosotros predicamos a Cristo
crucificado, escándalo para los
judíos, locura para los gentiles, más 
fuerza de Dios y sabiduría de Dios
para los llamados, ya judíos, ya
griegos» (1 Cor 1, 23s). «¿Por qué es
la Cruz la suprema "potencia y
sabiduría de Dios"? La respuesta es
una sola: porque en la Cruz se ha
manifestado el amor: "Dios nos
demuestra su amor en que, siendo
pecadores, Cristo murió por
nosotros" (Rom 5, 8)» (JUAN PABLO II,
Alloc. 31-VIII-1988).

[12] SCHNACKENBURG, II, p. 486.

[13] Vid. LAGRANGE, p. 334, y
SCHNACKENBURG, II, p. 614, nota 98.
San Agustín, que lee xxxxxx, hace
una lectura teológica alternativa en
la línea antropológica de xxxx: «Si 
omnia ipsi homines intelligendi



sunt... possumus dicere:... omnia
hominum genera, sive in linguis
omnibus, sive in aetatibus omnibus,
sive in gradibus honorum omnibus,
sive in diversitatibus ingeniorum
omnibus, sive in artium licitarum et
utilium professionibus omnibus, et
quidquid aliud dici potest secundum
innumerabiles differentias quibus
inter se praeter sola peccata homines
distant, ab excelsissimis usque ad
humillimos, a rege usque ad
mendicum; omnia, inquit, traham
post me, ut sit caput eorum, et illi
membra eius» (SAN AGUSTÍN, Tract.
in Joannis evangelium, 53, 11: PL 35,
1773).

[14] «Hasta aquí, la historia xxxxxx.
Pero ella, en sí misma, describe
tipológicamente (xxxxxxx) todo el
misterio de la encarnación» (SAN
CIRILO DE ALEJANDRÍA, In Joannis
Evangelium, lib. 2, III, 14-15: PG 73,
251s). Ya el libro de la Sabiduría (16,
6) había calificado a la serpiente de



bronce como «signo de
salvación» (xxxxxxxx).

[15] El Señor ya lo había dicho
respondiendo precisamente a la
pregunta «¿Tú quién eres?»: «Cuando
levantéis al Hijo del Hombre,
entonces conoceréis que Yo soy» (Jn 8,
28). Estas palabras de Jesús van
dirigidas precisamente a los que le
persiguen y le llevarán a la Cruz, lo
que suscita la difícil cuestión de su
sentido (vid. la detenida exégesis de
este versículo en SAN CIRILO DE
ALEJANDRÍA, In Joannis Evangelium,
lib. 5, VIII, 28: PG 74, 823-832), en la
que presenta las diferentes
interpretaciones del texto. La
primera de esas propuestas
exegéticas («cum sublime aliquid
sapere de me inceperitis... tunc
manifesto cognoscetis me esse lucem
mundi») conecta especialmente con
la mirada de que aquí hablamos. En
todo caso Juan 8, 28 subraya la



universalidad de la eficacia de la
exaltación de Cristo en la Cruz.

[16] Mons. Escrivá de Balaguer tenía
una gran devoción a Cristo vivo en la
Cruz —a Cristo antes de la lanzada,
solía decir—, que mira con mirada
traspasada de amor, con «ojos de
mirar amabilísimo» (Camino, n. 422).
¿No tendrá esta manera de devoción
a Cristo una íntima relación con el
acontecimiento del 7 de agosto?

[17] «La imagen de la serpiente era
imagen de la economía de la
cruz» (SAN JUAN CRISÓSTOMO, De
serpente homilia, 3 PG 56, 503). La
serpiente en el Paraíso fue fascinante
para inducir al hombre al pecado y
Cristo lo será para llevar a los
hombres tras de sí —post se, como
lee San Agustín Juan 12, 32—, a la
felicidad de la gloria. La serpiente de
bronce —muerta, inerte, que no
puede inocular al hombre el veneno
del pecado— significa en esta



tipología, según la exégesis patrística,
el pecado derrotado y muerto en la
cruz al ser crucificado Cristo, que
asumió, sin pecado, «la carne de
pecado»: «Dios, al enviar a su Hijo,in
similitudinem carnis peccati et pro
peccato, condenó al pecado en la
carne» (Rom 8, 3). Vid. sobre el tema
la citada homilía del Crisóstomo, el
texto de Teodoro de Mopsuestia que
se reproduce en S. BOUQUET, o.c., pp.
64s y el texto de San Cirilo de
Alejandría que transcribimos un
poco más abajo.

[18] Jn 3, 14; 12, 34. Vid. también 3, 30
y 20, 9.

[19] Dios Verbo se hizo hombre y
subió a la Cruz —explica San Cirilo
de Alejandría (In Joannis Evangelium,
lib. 2, III, 14-15; PG 73, 251)— «para
condenar al pecado en la carne,
como está escrito (Rom 8, 3), y para
ser el que consigue (xxxxxxx,
«conciliator») la salud eterna para



todos los que le miren con fe intensa
(xxxxxxxxxxxxx) o profundizando
en las verdades divinas (xxxxxxx). El
hecho de que la serpiente fuera
colocada en lo alto de un madero
significa que Cristo fue puesto en
lugar patente y señalado (xxxxx >
xxxxxxx), para que a nadie se
ocultase que él había sido levantado
sobre la tierra, como él mismo dijo
en otro lugar (Jn 12, 32), a causa de la
pasión que sufrió en la Cruz».

[20] Vid. también Jn 10, 16: «Tengo
otras ovejas que no son de este
aprisco, y es preciso que yo las traiga,
y oirán mi voz, y habrá un solo
rebaño y un solo pastor».

[21] Es Cristo que pasa, n. 137.

[22] JUAN PABLO II, Carta encíclica 
Dominum et vivificantem, 8-V-1986, n.
24.

[23] Juan Pablo II, en sus Catequesis
sobre el símbolo de la fe, ha glosado



la doctrina de la tractio de la Cruz en
este contexto pneumatológico: «Si es
verdad que Jesucristo, mediante su
«elevación» en la Cruz, debe «atraer
todo hacia sí» (cfr. Juan 12, 32), a la
luz de las palabras del cenáculo —«si
me voy os lo enviaré»— entendemos
que ese «atraer» es actuado por
Cristo glorioso mediante el envío del
Espíritu Santo. Precisamente por esto
Cristo tiene que irse. Cristo, saliendo
de este mundo, no sólo deja su
mensaje salvífico, sino que «da» el
Espíritu Santo, al cual está ligada la
eficacia del mensaje y de la misma
Redención en toda su
plenitud» (JUAN PABLO II, Alloc., 26-
IV-1989, n. 4).

[24] Vid. CONCILIO VATICANO II,
Decr. Ad gentes, n. 2

[25] El día 6, en el que la Iglesia
celebra la Transfiguración, estaba
dedicado a los Santos Justo y Pastor,
Patronos de la diócesis.



[26] Apuntes íntimos, n. 217.

[27] Instrucción, 1-IV-1934, n. 1.

[28] Ibid., n. 2.

[29] Ibid., n. 3.

[30] Carta, 29-XII-1947/14-II-1966, n.
89.

[31] Meditación, 27-X-1963.

[32] Domingo de Resurrección, 26-
III-1967; reproducida en Es Cristo que
pasa, nn. 102-116. La zona que nos
interesa es nn. 105-107.

[33] 22-XI-1970; reproducida en Es
Cristo que pasa, nn. 179-187. El
pasaje interesante a nuestros efectos
es el n. 183. La sección se titula
precisamente "Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas".

[34] «Jesucristo recuerda a todos: Et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, si vosotros me



colocáis en la cumbre de todas las
actividades de la tierra, cumpliendo
el deber de cada momento, siendo mi
testimonio en lo que parece grande y
en lo que parece pequeño, omnia
traham ad meipsum, todo lo atraeré
hacia mí. Mi reino entre vosotros
será una realidad».

[35] Vid. sobre el tema P.
RODRÍGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación, Madrid 1986, pp. 77s,
131-133 y 200-202.

[36] Reproducida en Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, nn.
58-72. El texto que nos interesa es el
n. 59.

[37] 28-V-1964; reproducida en Es
Cristo que pasa, nn. 150-161. El
pasaje sobre nuestro tema está en el
n. 156.

[38] Camino, n. 301.

[39] Amigos de Dios, n. 58.



[40] Forja, n. 685.

[41] Forja, n. 678. Tal vez esta
inclusión conjunta de "lo alto" y de
"la entraña" sea la que explique la
alusión —sorprendente al hilo de
nuestro discurso— a la enseñanza
"paulina". Vid. nota siguiente.

[42] Es Cristo que pasa, n. 105. Mons.
Escrivá de Balaguer, al explicar la
doctrina que estamos analizando,
ponía en estrecha relación, como se
ve, el "omnia" de Jn 12, 32 con el de Ef
1, 10 y con el de Col 1, 20, como se ve
en este otro texto: «Todas las cosas de
la tierra, pues, también las criaturas
materiales, también las actividades
terrenas y temporales de los
hombres, han de ser llevadas a Dios
—ya ahora, después del pecado,
redimidas, reconciliadas—, cada una
según su propia naturaleza, según el
fin inmediato que Dios le ha dado,
pero sabiendo ver su último destino
sobrenatural en Jesucristo: porque



quiso el Padre poner en El la plenitud
de todo ser y reconciliar por El todas
las cosas consigo, restableciendo la
paz entre el cielo y la tierra por medio
de la sangre que derramó en la cruz
(Col 1, 19 y 20). Hemos de poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas» (Carta, 19-
III-1954, n. 7).

[43] Es Cristo que pasa, n. 14.

[44] Es Cristo que pasa, n. 38.

[45] Es Cristo que pasa, n. 105.

[46] Un interesante análisis de Jn 12,
32 a partir del texto de 
Conversaciones, n. 59 puede verse en
A. GARCÍA SUÁREZ, Existencia
secular cristiana: "Scripta
Theologica" 2 (1970) 155-157.

[47] JUAN PABLO II, Litt. enc. 
Dominum et vivificantem, 8-V-1986, n.
24.



[48] Ibid., n. 3.

[49] Vid. Es Cristo que pasa, n. 183s.

[50] Carta, 29-XII-1947, 14-II-1966, n.
89.

[51] Camino, n. 301.

[52] El texto continúa: «Por vuestra
vida, por vuestro Amor, por vuestro
espíritu de servicio, por vuestro afán
de trabajo, por vuestra comprensión,
por vuestro celo por las almas, por
vuestra alegría». Son palabras de una
conversación del 13-VI-1974.

[53] Meditación, 28-IV-1963.

[54] Vid., por ejemplo, este otro
pasaje: «¡Sé alma de Eucaristía! —Si
el centro de tus pensamientos y
esperanzas está en el Sagrario, hijo,
¡qué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!» (Forja, n.
835).

[55] Es Cristo que pasa, n. 156.



[56] Vid. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 31 y
la Ex. ap. Christifideles laici, n. 15.

[57] SAN JUAN CRISÓTOMO, In
Ioannem homiliae, 67, 3: PG 59, 573.

[58] SAN AGUSTÍN, Tractatus in
Joannis Evangelium, 53, 10-14: PL 35,
1773: «Ad creaturae integritatem, id
est, spiritum, et animam, et corpus; et
illud quo intelligimus, et illud quo
vivimus, et illud quo visibiles et
contrectabiles sumus».

[59] Jn 12, 32 es texto paradigmático
para muchos aspectos de la
existencia cristiana que Mons.
Escrivá de Balaguer ha subrayado y
de los que ahora no podemos
ocuparnos. Explicaba, por ejemplo: si
tomamos la Cruz de Cristo, entonces
la Cruz ya no es cruz, o mejor, es una
Cruz sin cruz (cfr. Santo Rosario, IV
misterio doloroso), porque está llena
de alegría y de gloria. También aquí
se enraíza su doctrina sobre las



«falsas cruces» que amargan el alma
y no unen a Cristo, porque no son la
Cruz de Cristo, que es gloriosa. Por lo
demás, el nombre mismo de la Obra
—Prelatura de la Santa Cruz y Opus
Dei— y su sello emblemático —la
Cruz en la entraña del mundo y
abrazando al mundo—, que es
también el escudo episcopal de
Mons. del Portillo, tienen detrás la
profunda experiencia de la Cruz que
el Señor concedió al Fundador del
Opus Dei.

Pedro Rodríguez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-
ad-meipsum/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/
https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/
https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/

	“Omnia traham ad meipsum”

