opusdei.org

“Omnia traham ad
meipsum”

Estudio de Pedro Rodriguez,
profesor de la Facultad de
Teologia de la Universidad de
Navarra, publicado en
'Romana’, n°® 13 (1991).

06/06/2015

El sentido de Juan 12, 32 en la
experiencia espiritual de Mons.
Escriva de Balaguer

El 7 de agosto de 1931, en la Santa
Misa, al alzar la Sagrada Hostia
despueés de la consagracion



eucaristica, las palabras de San Juan,
cap. 12, v. 32 quedaron grabadas a
fuego en el alma de Josemaria
Escriva de Balaguer. Vinieron «a mi
pensamiento —escribid aquella
misma tarde— con fuerza y claridad
extraordinarias». Las "oyd" en el
tenor latino de la Vulgata: Et ego, st
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum. Tenia entonces 29 anos
y todavia no hacia tres que habia
fundado el Opus Dei. Fue la de
aquella mafiana una experiencia
mistica de su espiritu, semejante a
otras que se habian dado —y se
seguirian dando— en la vida del
Siervo de Dios. Me refiero a la
irrupcion de lo divino en su alma
bajo la forma de loquela o locutio
divina[1]. A un primer movimiento
de temor ante la Majestad de Dios,
siguio la paz del "Ne timeas!", soy Yo.
«Y comprendi que seran los hombres
y mujeres de Dios, quienes
levantaran la Cruz con las doctrinas
de Cristo sobre el pinaculo de toda



actividad humana... Y vi triunfar al
Sefior, atrayendo a Si todas las
cosas»[2].

Josemaria Escriva vivio esta
experiencia sobrenatural, y asilo
explico numerosas veces, en un
horizonte claramente fundacional, es
decir, en estricta relacion con el
espiritu de la Obra que el Sefior le
habia confiado. El 2 de octubre de
1928 habia "visto" el Opus Dei[3] y el
14 de febrero de 1930 supo que el
Sefior queria en él también a las
mujeres[4]. Ahora, en aquella
mafana de agosto de 1931, Dios le
hizo entender con insospechada
hondura el sentido santificador y
salvifico de la tarea de esos
«hombres y mujeres de Dios». La
comprension de esas palabras de
Cristo —que el Espiritu Santo le
concedio— aparecia a sus 0jos como
definitoria del espiritu y de la mision
del Opus Dei. Puede decirse, en
consecuencia, que esa inteligencia



del texto biblico —que predico
continuamente desde entonces—
contribuyo6 de manera decisiva a
configurar su concepcion de la vida
cristiana en el mundo y a conferirle
su peculiar significado en el
patrimonio espiritual de la Iglesia.
Por otra parte, se constituye —la
comprension de que hablamos— en
una aportacion del Fundador del
Opus Dei a la incesante busqueda
eclesial del sensus plenior del texto
joénico.

La experiencia del 7 de agosto se
ofrece a la reflexion teoldgica en un
doble momento: por una parte,
aparece la palabra misma de la
Escritura, pronunciada por Dios en el
alma del Siervo de Dios (vino «a mi
pensamiento»), y, a la vez,
«entendida» por él con una rara
profundidad («y comprendi»). Por
otra parte, le fue concedido no sodlo
olr y comprender —la mision que el
Sefior le encargaba— a la luz del



texto de San Juan, sino ver el triunfo
de Cristo y el misterioso realizarse de
la tractio salvifica desde la Cruz.
Ambos momentos aparecen,
obviamente, unidos en aquel evento
espiritual. Son, sin embargo, de
naturaleza teoldgica diversa. Este
segundo momento, de honda
naturaleza mistica, orienta la
reflexion en una linea que escapa, al
menos de manera inmediata, a la
tematizacion teoldgica. El primero,
en cambio, que fue objeto por el
propio Fundador de sucesivas
meditaciones, es el que se ofrece
directamente al discurso
propiamente teoldgico y el que ahora
nos interesa considerar, también en
su doble aspecto: la palabra oida vy,
con ella, su comprension —que es
igualmente sobrenatural—, fruto de
aquella irrupcion de Dios.

Quiere esto decir que una reflexion
sobre la experiencia del 7 de agosto
de 1931 ha de ser basicamente una



meditacion teologico-biblica, al hilo
de la inteligencia del misterio de
Cristo que le fue concedida al
discipulo amado: a Juan, "el Tedlogo",
como le llama la Tradicion. En esa
linea se mueve, a mi parecer, la
mistica comprension que Mons.
Escriva alcanzo de estas palabras
evangelicas. Veamos, pues, primero,
el texto biblico y su contexto;
después, los textos en los que el
Siervo de Dios expreso su
comprension; finalmente, lo que
"comprendio”, tematizado
teoldgicamente.

I. El texto de San Juan y su
contexto[5]

1. El texto de Juan 12, 32

El versiculo que nos ocupa se
encuentra dentro de una célebre
seccion del Evangelio jodnico: Juan
12, 20-36. Con ella concluye San Juan
el ministerio publico de Jesus y se
dispone a narrar, a partir del



capitulo 13, lo que ocurrio a partir de
aquella "noche memorable": el
misterio de la muerte y resurreccion
del Sefior. La citada seccion anticipa
el sentido salvifico de ese misterio,
ofreciéndonos la teologia joanica de
la Cruz. la ocasion de estos
desarrollos vino dada por aquellos
griegos que querian ver a Jesus (vv.
20-22). Pero, inmediatamente, estos
hombres van a quedar como mero
trasfondo: no se vuelve a hablar de
ellos. La respuesta de Jesus va mas
alla: «<Ha llegado la hora en la que el
Hijo del hombre va a ser

glorificado» (v. 23). Toda la seccion es
como un desarrollo del sentido de
estas palabras. «Con gran fuerza
creadora ha encontrado el
evangelista una conclusion adecuada
al ministerio publico de Jesus: es una
mirada a su muerte en cruz (vv.
24.33), pero que él considera como la
hora de la «exaltacion» del Hijo del
hombre (vv. 23.32) y, por ende, de la
glorificacion y triunfo de Jesus (vv.



31s). De la muerte brotara la vida,
como lo evidencia la imagen del
grano de trigo (v. 24); y no solo para
Jesus, sino para todos cuantos le
siguen y «sirven» (v. 26). La
«glorificacion» de Jesus se contempla
aqui sobre todo en su fecundidad
universal, en la atraccion que ejerce
sobre todos los hombres dispuestos a
creer. La victoria sobre el adversario
de Dios, el "sefior de este mundo” (v.
31), se convierte en una victoria
misionera en el mundo humano,
como lo subraya el evangelista
contemplando su propio tiempo. El
enfrentamiento con el judaismo
persiste hasta la ultima frase (vv.
34-36); pero la llamada a la fe esta
formulada de tal modo que pasa a
ser un requerimiento actual a todos
los hombres que entre las tinieblas
del mundo suspiran por la luz
verdadera»[6].

En esta secuencia de ideas el v. 32
tiene una fuerza reveladora



culminante: «Y yo, cuando sea
levantado (exaltatus fuero) de la
tierra, atraeré a todos hacia mi». Es,
en efecto, uno de los textos mas
representativos de algo caracteristico
del Cuarto Evangelio, subrayado por
toda la Tradicion[7], a saber, que es
precisamente en la Cruz donde
comienza a revelarse la gloria y el
triunfo de Cristo[8]. La exaltacion, en
nuestro versiculo, se refiere, pues, de
manera inmediata a la elevacion de
Cristo en la Cruz. Pero esa cruz
alzada sobre la tierra, aunque no es
todavia formalmente la glorificacion
de Jesus[9], apunta cristologicamente
a la resurreccion y ascension de
Jesus al Padre, es decir, a la
glorificacion de Cristo en sentido
estricto; pues la Cruz, al ser el lugar
eminente de la obediencia de Cristo
al Padre, se constituye por ello
mismo en el camino de la
glorificacion de Jesus, anticipando la
gloria de Cristo a los ojos de la fe[10].
Esta consideracion cristologica



comporta esta otra soteriologica: esta
Cruz es gloriosa porque en ella se
revela con la maxima intensidad el
misterio del infinito amor de Dios a
la humanidad y a toda la creacion:
«Tanto amo Dios al mundo que le dio
a su Hijo Unigénito» (Jn 3, 16); en la
Cruz el Padre glorifica al Hijo
proclamandole Salvador del mundo.
La salvacion alcanzara al hombre —y
en €l a toda criatura— a traves de la
"atraccion" que ejerce el Salvador
Crucificado, atraccion que demuestra
la (exousia), el poder de Cristo
crucificado y glorioso, y que no es
otra cosa que la "expansion” de su
amor infinito, de la caridad del Padre
y del Hijo[11]. La Cruz es gloriosa
porque el enemigo ha sido vencido
en ella de manera total, y la tractio
divina de la Cruz no tiene otro limite,
por decirlo con la expresion de
Schnackenburg, que «la resistencia
de la incredulidad»[12].



El Fundador del Opus Dei "oy¢" el
versiculo de Juan —ya lo hemos
dicho— en el tenor literal de la
Vulgata, tal como la leia y meditaba
entonces la Iglesia. Segun el texto
griego que leyo San Jeronimo, la
tractio divina se ejerce sobre "td
panta", omnia, todas las cosas
(aspecto cosmico de la redencidn). La
leccion critica hoy mas aceptada —
acogida en la Neovulgata— lee
"pantas", omnes, todos los hombres
(aspecto antropologico). En realidad
las dos lecturas, que estan
solidamente testificadas, son
complementarias: la una incluye a la
otra. Segun los exégetas, el sentido
teoldgico de las dos lecturas es el
mismo[13].

2. Juan 3, 14 como contexto remoto

La doctrina de Juan 12, 32 esta en
intima relacion con los otros lugares
del Evangelio de San Juan que
desarrollan el tema "exaltacion del



Hijo del hombre", especialmente, con
Juan 3, 14s: «Como Moisés levanto la
serpiente en el desierto, asi es
preciso que sea levantado el Hijo del
Hombre, para que todo el que crea
tenga vida eterna en él». La
proximidad tematica y espiritual de
los dos pasajes es tan acusada, que su
estudio conjunto nos parece
fundamental para la comprension de
la experiencia del 7 de agosto. La
meditacion cristiana a lo largo de los
siglos ha captado como ambos textos
se iluminan mutuamente, y se
recubren el uno al otro para
revelarnos el misterio de la
exaltacion soteriologica de Cristo. E1
texto de Juan 3 alude primeramente
al episodio de Num 21, 4-9, donde se
nos cuenta como los israelitas, que
habian sido castigados con una plaga
de serpientes venenosas, quedaban
curados al mirar la serpiente de
bronce que el Sefior mando a Moisés
levantar. San Juan —como dice San
Cirilo de Alejandria— pasa a



continuacion «de la historia a la
tipologia»[14] y se sirve del episodio
—usado aqui por primera y unica
vez en el Nuevo Testamento— para
explicar el misterio de la Cruz de
Cristo.

Jesus no dice, en ninguno de los dos
pasajes, en qué consiste la exaltacion
de la que habla. El discipulo amado
lo "supo" después y lo hizo constar en
Juan 12, 33: Jesus, cuando hablaba de
su exaltacidn, se referia a la muerte
con la que habia de morir. Pero es el
mismo Jesus el que nos dice
explicitamente en Juan 3, 15 la
finalidad ultima de su exaltacion en
la Cruz: la salvacion, la vida eterna.
Por otra parte, cada uno de los dos
pasajes situa, entre el hecho de la
exaltacion —la Cruz— y la finalidad
ultima —la vida eterna—, una
realidad intermedia, que aparece
como la finalidad préxima de la
exaltacion. En Juan 12, 32 esa
realidad es la tractio de la Cruz. La



exaltacion es el camino por el que
Jesus atrae hacia si a todos y a todas
las cosas: esa atraccion que Cristo
ejerce desde la Cruz es lo que lleva al
hombre a la salvacidn, a la vida
eterna. En Juan 3, 14, en cambio,
Cristo es exaltado a la Cruz, puesto
en alto, precisamente para que
pueda ser mirado y visto por los
hombres. Se entiende que se trata del
mirar que lleva a ver, es decir, de la
mirada de la fe, como lo dice
expresamente Jesus en el versiculo
siguiente: «para que todo el que crea
en él no perezca». El hombre se salva
en esta mirada (fe y amor: «fe que
obra por la caridad», Gal 5, 6) al
Crucificado. Juan 12 subraya, pues, la
potencia redentora de los actos de
Cristo: la tractio divina de la Cruz.
Juan 3, por su parte, pone en primer
plano la necesidad de la colaboracion
del hombre: que el hombre "mire" a
su Salvador (que le atrae). Pero las
dos dimensiones o realidades
intermedias se encuentran en ambos



textos con sus contextos. No
olvidemos, por ejemplo, que Juan 12,
32 es la culminacion de las palabras
de Cristo en respuesta a la demanda
de aquellos prosélitos griegos que
dijeron a los discipulos: «Queremos
ver a Jesus». Aquellos hombres
querian "verle", pero de una manera
terrena, aunque llena de calor
humano y simpatia. Por eso la
seccion que comentamos va a ser en
realidad una detenida explicacion de
en qué consiste verdaderamente "ver
a Jesus": donde, como y cuando
puede "verse" a Jesus. Jesus viene a
decir: Todos podran verme cuando
sea exaltado a la Cruz y les atraiga.

mweon

El tema "ver", "mirar", nos lleva
necesariamente a Juan 19, 34-37.
Cristo ya esta en la Cruz y ha recibido
aquella lanzada en el costado, del
que broto sangre y agua (v. 34). Juan
mismo nos asegura que éllovioy
que dice la verdad (v. 35), y que esto
sucedio para que se cumpliese la



Escritura, que dice (Zac 12, 10):
«Miraran al que traspasaron» (v. 37).
Es dificil exagerar la importancia de
este verso de Zacarias en la
meditacion joanica de la Cruz, que es
como el desarrollo de lo que él vio en
Jesus, traspasado por la lanza. Esta es
la mirada humana que "ve" a Cristo.
La palabra griega para videbunt no
significa un simple mirar, un mirar
superficial, sino un mirar penetrante,
que "ve" la realidad: en nuestro caso,
que llega por el costado abierto hasta
el corazdn de Jesus, que alcanza el
misterio y descubre, por tanto, la
paradojica gloria de Cristo en la

Cruz. En lograr "verle" va la vida del
hombre, nos va la vida (en el sentido
de Juan: vida eterna). Pero sdlo ve el
que mira con la mirada de la fe[15].
El paradigma de esta mirada que
conoce y salva la ofrece en el mismo
Calvario el Centurion, «que vio lo que
habia sucedido» y crey¢ (cfr. Lc 23,
47)y, sobre todo, el Buen Ladron, que
"reconoce" en el Crucificado al Rey



del universo: «Acuérdate de mi
cuando estés en tu Reino» (Lc 23,
39-43). Esta teologia es la que esta
detras de la liturgia del Viernes
Santo, en la que la Iglesia canta:
«Mirad el arbol de la Cruz, donde
estuvo clavada la salvacion del
mundo».

Pero el tema de la mirada se abre a
nuevos horizontes. Porque junto a la
mirada del hombre a Jesus, y
precediéndola, esta la mirada de
Jesus a los hombres. Jesus "mira"
desde la Cruz, nos mira[16]: «Jesus,
viendo a su madre y al discipulo a
quien amaba...» (Jn 19, 26). E1
encuentro salvifico con Cristo en la
Cruz se expresa en el Evangelio de
Juan en la antropologia de la mirada:
Cristo mirando (con el amor infinito
de Dios) y siendo mirado (con fe).
Nuevamente da luz sobre el tema la
tipologia de la serpiente que Moisés
alzo en el desierto. La tradicion
cultural semita (y humana en



general) —dicen los antropdlogos—
ha reparado en la fascinacion que, ya
desde el primer capitulo del Génesis,
ejerce la serpiente sobre quienes la
miran. El evangelista, al poner en
relacion a la serpiente de bronce con
Cristo y con la tractio divina de Juan
12, piensa sin duda en el influjo
fascinante —en la tractio— que
Cristo va a ejercer sobre los que le
"miren". Para San Juan, Cristo —mas
aun, Cristo en la Cruz— es fascinante
para el hombre[17]. Por eso «es
necesario»[18] que Cristo sea
levantado en alto, para que pueda
ser visto y atraer a todos los que le
"miren" con la mirada de que
hablamos[19].

3. Otros textos complementarios

Debemos traer a colacion otro texto
del mismo Evangelio: Juan 11, 52. El
Evangelista, después de narrar que
Caifas profetizo que Jesus iba a morir
por toda la nacion (v. 51), agrega: «y



no solo por la nacion, sino para
reunir a los hijos de Dios que estaban
dispersos» (v. 52). Toda la Escritura, y
San Juan muy especialmente, ve el
efecto del pecado en la ruptura, en la
separacion, en la dispersion: el
hombre, al separarse de Dios, rompe
su propia e interna unidad y se
enfrenta a los demdas hombres y a la
Creacion, se pierde y se dispersa. La
exaltacion de Cristo en la Cruz, al
atraer a los hombres, provoca la
unidad de los que estaban separados.
«Congregavit nos in unum Christi
amor», canta la Iglesia. La tractio
divina que procede de la Cruz forja la
unidad de los hombres. La
recomposicion de la unidad, en todos
sus aspectos —unidad del hombre en
su ser y de los hombres entre si;
Iglesia, congregatio fidelium— es
fruto de esa divina atraccion que
procede del Crucificado[20].

Un ultimo texto para comprender
biblicamente la experiencia del 7 de



agosto. San Juan 19, 30 describe la
muerte de Cristo en la Cruz con estas
palabras: «E inclinando la cabeza
entrego el espiritu», aludiendo —es
su sentido mas obvio e inmediato— a
la separacion del alma y el cuerpo.
Pero la tradicion ha "leido" muchas
veces espiritu con mayuscula: el
Espiritu, que el Hijo envia de parte
del Padre (cfr. Jn 15, 26). El ultimo
suspiro de Jesus, sobre todo en la
teologia joanica (cfr. Jn 7, 37-39), es el
preludio de la efusion del Espiritu.
Mons. Escriva de Balaguer parece
tener presente este texto y esta
teologia cuando dice: «El Espiritu
Santo es fruto de la Cruz»[21].
Porque siendo la exaltacion de Cristo
su encaminamiento a la gloria del
Padre —misteriosamente anticipada
en la Cruz— es, por ello, el camino
para la mision del Espiritu, fructifica
en el Espiritu, por medio del cual
Cristo y el Padre nos atraen desde
dentro de cada uno de nosotros. «Les
da el Espiritu Santo —ha escrito Juan



Pablo II[22]- como a través de las
heridas de su crucifixion: "Les
mostro las manos y el costado”. En
virtud de esta crucifixion, les dice:
"Recibid el Espiritu Santo". Se
establece asi una relacion profunda
entre el envio del Hijo y el del
Espiritu Santo. No se da el envio del
Espiritu Santo (después del pecado
original) sin la cruz y la resurreccion:
"Si no me voy, no vendra a vosotros"
el Paraclito (Jn 16, 7)».

4. La atraccion de Cristo

A partir de los textos biblicos que
hemos expuesto, se hace posible
indagar la naturaleza de esa tractio
divina que Cristo ejerce desde la
Cruz. Hablando teoldgicamente,
Cristo es "atractivo", "atrayente", de
una doble manera: primero,
ofreciéndose como objeto al espiritu
del hombre, y, ademas,
transformando la interioridad del

sujeto humano. Desde fuera y desde



dentro, podriamos decir, si no fuera
tan pobre el lenguaje:

a) El primer modo es el sentido
habitual, conversacional, de la
expresion, que alcanza aqui inaudita
profundidad. De una persona se dice
que es atrayente cuando, al mirarla y
ver sus cualidades, etc., sentimos que
ella, sus valores y su manera de vivir,
lo que representa y propone, es algo
que se mete dentro y nos influye. A
veces hablamos de una atraccion
"irresistible”. La atraccion suscita en
quien se siente atraido un conjunto
de actos personales encaminados a
compartir el destino personal con la
persona "atractiva". Cristo —éste es
el mensaje de San Juan—, en la
objetividad de su muerte redentora,
atrae porque en El se revela el
misterio del amor infinito de Dios,
que transparenta su gloria; es decir,
los que miran a Jesus "exaltado"” se
encuentran "objetivamente” atraidos
por la fuerza de ese amor divino que



ven glorioso al mirar la Cruz. Esta
comprension de la Pasion del Sefior
parece contradictoria con lo que
"objetivamente" veian no solo los que
pasaban por el camino y se mofaban
de Jesus, sino los mismos discipulos:
el fracaso y el hundimiento de todo
triunfo y de toda belleza. Por eso,
para San Juan esta primera forma de
la tractio de Cristo en la Cruz solo
puede darse en el seno de la
segunda.

b) En efecto, s6lo si Cristo nos hace
ver, vemos al mirar. Cristo, deciamos,
"atrae" desde la Cruz por lo que El
objetivamente es y por lo que vale su
vida y su muerte. Objetividad ésta,
sin embargo, que el hombre no
puede descubrir por sus solas
fuerzas; sélo la alcanza si esta
movido por el Espiritu Santo. Pero es
Cristo precisamente el que, al morir,
nos merecio y nos entrego el Espiritu,
como vimos. Mediante el Espiritu,
Cristo nos hace ver (en el sentido



jodnico: reconocer y ser atraido) el
misterio de su Cruz. Si al mirar al
Crucificado vemos el amor del Padre,
ello es porque el Espiritu ha venido a
nosotros y, por tanto, Cristo ha
comenzado a atraernos. Ciertamente
es el hombre, el sujeto humano, el
que ve; pero ve porque el Espiritu
Santo, "desde dentro", le hace ver.
Esta es la accion del Espiritu en
nosotros: abrirnos los ojos para ver a
Cristo (hacernos "comprender"” que el
Crucificado es el Salvador, que en E1
esta el Camino, la Verdad y la Vida) e
impulsarnos a seguirle, uniendo
nuestra vida a la suya[23].

De esta manera oteamos algo sobre
como Cristo es el que atrae —porque
«nadie conoce al Padre sino el Hijo, y
a quien el Hijo quisiere

revelarselo» (Mt 11, 27)— y por qué a
la vez el mismo Cristo puede
decirnos: «Nadie puede venir a mi si
el Padre que me ha enviado no lo
atrae» (Jn 6, 44). El1 Padre



—«principium sine principio»— es el
que atrae de manera fontal[24]: atrae
haciendo "atractivo" a Cristo y
enviando per Christum el Espiritu
Santo para que podamos verle (a
Cristo) y, en EL al Padre.

I1. Los textos de Mons. Escriva de
Balaguer sobre Juan 12, 32

Son numerosos. Ofrecemos los
principales agrupados con un cierto
orden:

1. El texto originario y su eco en la
Instruccion del 1-1V-1934

a) El texto originario. En sus Apuntes
intimos, el Fundador del Opus Dei ha
dejado escrito, como ya dijimos, el
relato de esa intervencion de Dios en
su alma, escrito y fechado el mismo 7
de agosto de 1931. Ese dia la diocesis
de Madrid-Alcala celebraba la fiesta
de la Transfiguracion del Sefior[25].
Alude Mons. Escriva de Balaguer, con
agradecimiento a Dios, al profundo



cambio interior que se habia obrado
en su alma desde que llegé a Madrid
en 1927.Y a continuacion,
refiriéndose a la celebracion de la
Santa Misa de ese dia, escribe:

«Creo que renove el proposito de
dirigir mi vida entera al
cumplimiento de la Voluntad divina:
la Obra de Dios. (Proposito que, en
este instante, renuevo también con
toda mi alma). Llegd la hora de la
Consagracion: en el momento de
alzar la Sagrada Hostia, sin perder el
debido recogimiento, sin distraerme
—acababa de hacer in mente la
ofrenda al Amor misericordioso—,
vino a mi pensamiento, con fuerzay
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura:et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32). Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y
comprendi que serian los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantaran



la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pinaculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Sefior,
atrayendo a Si todas las cosas»[26].

b) En la Instruccion del 1 de abril de
1934, el Fundador del Opus Dei
ofrece ya su comprension "operativa"
del pasaje joanico. El texto —que se
situa en el inicio mismo de la
Instruccion, dedicada a explicar a los
miembros del Opus Dei la mision
apostolica de la Obra y la necesidad
de suscitar por todas partes hombres
y mujeres que se entreguen a ella—
es determinante de todo el horizonte
apostolico que en ella se describe,
que adquiere un caracter
programatico y de urgencia:

«Carisimos: Jesus nos urge. Quiere
que se le alce de nuevo, no en la
Cruz, sino en la gloria de todas las
actividades humanas, para atraer a si
todas las cosas (Jn 12, 32)»[27].
Continua hablando del reinado de



Jesucristo[28], para proseguir en
clave eucaristica: «<Mas, para cumplir
esta voluntad de nuestro Rey Cristo,
es menester que tengais mucha vida
interior: que seais almas de
Eucaristia, jviriles!, almas de
oracion...». Y prosigue describiendo a
los hombres y a las mujeres que
vivan asi como "otros" Cristos: «...
haciendo que se repita muchas veces
por quienes os tratan en el ejercicio
de vuestras profesiones y en vuestra
actuacion social, aquel comentario
de Cleofas y de su compariero de
Emaus: nonne cor nostrum ardens
erat in nobis dum loqueretur in via?
facaso nuestro corazon no ardia en
nosotros, cuando nos hablaba en el
camino? (Luc 24, 32)»[29].

2. Rememoraciones del 7 de agosto

Se trata de dos textos de estructura
muy semejante, en los que Mons.
Escriva de Balaguer rememora y
explicita formalmente la experiencia



de 1931, reflexionando sobre el
sentido de la comprension de Juan
12, 32 que entonces alcanzo:

a) El primero dice asi: «Aquel dia de
la Transfiguracion, celebrando la
Santa Misa en el Patronato de
enfermos, en un altar lateral,
mientras alzaba la Hostia, hubo otra
voz sin ruido de palabras. Una voz,
como siempre, perfecta, clara: et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum! (Jn 12, 32). Y el
concepto preciso: no es en el sentido
en que lo dice la Escritura; te lo digo
en el sentido de que me pongais en lo
alto de todas las actividades
humanas; que, en todos los lugares
del mundo, haya cristianos, con una
dedicacion personal y libérrima, que
sean otros Cristos»[30].

b) El otro corresponde a la
predicacion de 1963: «... cuando un
dia, en la quietud de una iglesia
madrilefia, yo me sentia jnada! —no



poca cosa, poca cosa hubiera sido
aun algo—, pensaba: ¢tu quieres,
Sefior, que haga toda esta maravilla?
(...). Y alla, en el fondo del alma,
entendi con un sentido nuevo, pleno,
aquellas palabras de la Escritura: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jn 12, 32). Lo
entendi perfectamente. El Sefior nos
decia: si vosotros me ponéis en la
entrafia de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeiio..., entonces omnia traham
ad meipsum! iMi reino entre vosotros
serd una realidad!»[31].

3. Exposiciones desarrolladas

a) Homilia "Cristo presente en los
cristianos"[32]. El n. 105 sigue un iter
idearum paralelo al de la Instruccion
de 1-IV-1934 arriba citada, pasando,
como alli, del texto de San Juan al
tema del Reinado de Cristo y



glosando también el encuentro con
los discipulos de Emaus. Mons.
Escriva de Balaguer hace una
extensa exposicion del tema:
primero, el texto: «Informar el
mundo con el espiritu de Jesus;
colocar a Cristo en la entrafa de
todas las cosas. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum,
cuando sea levantado sobre la tierra,
todo lo atraeré hacia mi». Después,
su sentido cristologico abarcante:
viene a decirnos que la "exaltacion
sobre la tierra" comprende toda la
vida de Cristo, desde la Encarnacion
a la Resurreccion. Finalmente, el
mensaje que comprendio el 7 de
agosto: proclamar la realeza de
Cristo en todas las encrucijadas de la
tierra, llevando «a Cristo a todos los
ambitos donde se desarrollan las
tareas humanas: a la fabrica, al
laboratorio, al trabajo de la tierra, al
taller del artesano, a las calles de las
grandes ciudades y a los senderos de
montafia». El pasaje de Emaus en



este contexto se prolonga en el tema
del cristiano ipse Christus: Cristo que
atrae a través de quienes viven asi la
vida ordinaria —los corazones de
quienes les encuentren (les miren)
deben arder al tratarlos—, pues el
cristiano ha de ser el bonus odor
Christi, el buen olor de Cristo, que
atrae. La insercion en Cristo es tema
del n° 106. El esquema es: Cristo,
exaltado en la Cruz, nos ha "mirado”,
y, por la fe y los sacramentos —sobre
todo la Eucaristia—, el cristiano
"mira" a Cristo y se siente
continuamente atraido por él e
introducido en la unidad de la
Iglesia. «Por eso, como Cristo, ha de
vivir de cara a los hombres, mirando
con amor a todos y cada uno de los
que le rodean, y a la humanidad
entera». Tema del n. 107: «Pero para
ser ipse Christus hay que mirarse en
El» .

b) Homilia en la fiesta de Cristo
Rey[33]. Es tal vez el lugar donde



Mons. Escriva de Balaguer se expresa
mas formalmente acerca de nuestro
asunto. El texto es demasiado
extenso para reproducirlo aqui. La
secuencia de ideas es
fundamentalmente idéntica a la de la
Instruccion del 1934: el texto de Juan,
su significado para la mision
apostolica[34], el Reinado de Cristo,
el cristiano ipse Christus («abrazar la
fe cristiana es comprometerse a
continuar entre las criaturas la
mision de Jesus»). Hay en este
numero una hermosa y profunda
sintesis de doctrina joanicay
paulina[35].

c¢) Entrevista publicada en
"L'Osservatore della Domenica", 19-
V-1968[36]. Texto y comprension en
forma definitoria. «Desde hace
muchisimos afios, desde la misma
fecha fundacional del Opus Dei, he
meditado y he hecho meditar unas
palabras de Cristo que nos relata San
Juan: Et ego, si exaltatus fuero a terra,



omnia traham ad meipsum. Cristo,
muriendo en la Cruz, atrae a Sila
Creacion entera, y, en su nombre, los
cristianos, trabajando en medio del
mundo, han de reconciliar todas las
cosas con Dios, colocando a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas». Es interesante este pasaje
por muchas razones, empezando por
la implicita declaracion fundacional.
El texto de San Juan, es evidente, no
aparecia de improviso en la vida de
Mons. Escriva de Balaguer, sino que
habia sido objeto de su meditacion —
segun él mismo dice— desde la
fundacion misma del Opus Dei. Pero
el 7 de agosto hay una irrupcion de
luz de Dios que trasciende a la vez
que corrobora aquella repetida
meditacion.

d) Homilia en la fiesta del Corpus
Christi[37]. El versiculo de San Juan
aparece aqui en contexto eucaristico.
Prolonga las afirmaciones
eucaristicas que hace Mons. Escriva



de Balaguer en el citado texto inicial
de la Instruccion de 1934. Ambos son
fundamentales para este aspecto de
Juan 12, 32, como veremos mas
adelante. Es interesante observar
que el Fundador del Opus Dei no
parte aqui del texto de Juan, sino que
llega a él desde la Eucaristia. Esta
predicando, como deciamos, el dia
del Corpus Christi, y describe la
procesion que tiene lugar en esa
jornada. De ahi pasa a la procesion
«de todos los dias», que ha de ser el
paso del cristiano (coherente con su
fe) en las actividades de la vida
ordinaria. El cristiano, en sus
actividades seculares santificadas,
«es Cristo que pasa», y por eso
desprende el bonus odor Christi. He
aqui el texto: «Vamos, pues, a pedir al
Sefior que nos conceda ser almas de
Eucaristia, que nuestro trato
personal con El se exprese en alegria,
en serenidad, en afan de justicia. Y
facilitaremos a los demas la tarea de
reconocer a Cristo, contribuiremos a



ponerlo en la cumbre de todas las
actividades humanas. Se cumplira la
promesa de Jesus: Yo, cuando sea
exaltado sobre la tierra, todo lo
atraeré hacia mi».

4. Formulaciones breves de la
"comprension"

Junto a estos textos mayores,
apoyados explicitamente en el verso
jodnico, se encuentran en las obras
de Mons. Escriva de Balaguer textos
breves, muy condensados, en los que
ya no se cita ni se referencia el texto
de Juan, para ir directamente a la
"comprension” del texto adquirida
aquel 7 de agosto. Son pasajes que
muestran como aquella experiencia
cald hondo y configuré su
concepcion de la existencia cristiana.

a) «Dios quiere un pufiado de
hombres "suyos" en cada actividad
humana. —Después... "pax Christi in
regno Christi" —la paz de Cristo en el
reino de Cristo»[38]. La tractio divina



genera el reinado de Cristo y la paz
propia de ese reino.

b) «Dios nos ha llamado a todos para
que le imitemos; y a vosotros y a mi
para que, viviendo en medio del
mundo —jsiendo personas de la
callel—, sepamos colocar a Cristo
Sefior Nuestro en la cumbre de todas
las actividades humanas
honestas»[39].

c) «Trabaja siempre, y en todo, con
sacrificio, para poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades de
los hombres»[40].

d) «Por la ensefianza paulina,
sabemos que hemos de renovar el
mundo con el espiritu de Jesucristo,
que hemos de colocar a Sefior en lo
alto y en la entrafia de todas las
cosas. —¢Piensas tu que lo estas
cumpliendo en tu oficio, en tu tarea
profesional?»[41]. Aqui aparece de
nuevo el interesante desarrollo de la
formula —"en lo alto y en la



entrafia"— que ya habiamos
encontrado en la homilia pascual de
1963: «Instaurare omnia in Christo,
da como lema San Pablo a los de
Efeso (Ef 1, 10); informar el mundo
entero con el espiritu de Jesus,
colocar a Cristo en la entrafia de
todas las cosas. Si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum,
cuando sea levantado en alto sobre la
tierra, todo lo atraeré hacia mi»[42].

5. Textos que dilatan la cristologia
de Juan 12, 32

Incluimos bajo este epigrafe algunos
pasajes de las obras de Mons. Escriva
en los que la perspectiva de aquel 7
de agosto, ligada a Juan 12, 32, se
proyecta a la consideracion de la
entera vida histdrica de Cristo:

a) Jesus en su vida oculta: «Y era Dios,
y estaba realizando la redencion del
género humano, y estaba atrayendo a
Sitodas las cosas»[43].



b) «Sus brazos —lo admiramos de
nuevo en el pesebre— son los de un
Nifio: pero son los mismos que se
extenderan en la Cruz, atrayendo a
todos los hombres»[44].

c) En la seccidn ya referida de la
homilia pascual[45], después de
transcribir Juan 12, 32 y como
explicando su sentido espiritual, se
lee: «Cristo con su Encarnacion, con
su vida de trabajo en Nazareth, con
su predicacion y milagros por las
tierras de Judea y Galilea, con su
muerte en la Cruz, con su
Resurreccion, es el centro de la
Creacion, Primogénito y Sefior de
toda criatura». Centro, se entiende,
de atraccion e irradiacion.

II1. El sentido espiritual de Juan 12,
32 segun Mons. Escriva de
Balaguer

Recogidos los textos sobre nuestro
tema, tratemos ahora de penetrar un
poco mas en ellos[46]. La



comprension del versiculo que le fue
concedida al Fundador del Opus Dei
es, sencillamente, la que él mismo
explica: desde el texto de los Apuntes
intimos, donde narra la experiencia
sobrenatural que nos ocupa, hasta
los numerosos comentarios al
versiculo de San Juan que hemos
transcrito.

En las notas a pie de pagina que
Mons. del Portillo preparo para la
citada Instruccion de abril del 34 se
contiene un comentario e
interpretacion del correspondiente
pasaje que nos parece interesante
por muchas razones, entre otras —y
no es la menor de ellas—, porque
demuestra la "recepcion” que ya los
primeros miembros del Opus Dei
hicieron del sentido espiritual del
texto que les proponia el Fundador.

«El Sefior, con esas palabras que nos
ha conservado San Juan en su
Evangelio, afirmaba que cuando



muriera en lo alto de la Cruz, se
haria la obra de la Redencidn: éste es
el sentido literal. La luz nueva que el
Padre vio en ese anuncio del Sefior
fue: hemos de poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas honestas, trabajando en
medio del mundo, en la calle —
somos gentes de la calle— para
corredimir con Jesus, para
reconciliar las cosas del mundo con
Dios, para que el Sefior atraiga a si
todo. ¢Y como pondremos a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas? Haciendo nuestro trabajo
ordinario —cada uno el suyo—lo
mejor que podamos, incluso
humanamente, por amor de Dios: ahi
estd la entrafia de la Obra. Es la
santificacion de todas las actividades
humanas: es convertir los quehaceres
del mundo —todos, escribe el Padre:
nuestro apostolado no conoce limites
— en cosa santa, y en medio de
santificacion propia y ajena».



Siguiendo el texto de Mons. Escriva
de 1947, se distingue entre el sentido
literal y el sentido espiritual del
texto, y se describe este ultimo —la
"comprension” del 7 de agosto de
1931— de la manera mas rigurosa.
En esta linea podemos continuar
indagando las implicaciones
teoldgicas de lo entonces
"comprendido”.

1. Redencion objetiva y subjetiva

Cristo es el Redentor del hombre, de
toda la humanidad. La palabra
Redencion, en su sentido teologico
mas abarcante —como cuando
decimos la "obra de la Redencién", la
"economia de la Redencion"—,
designa los actos redentores de Cristo
y la accion santificadora del Espiritu
para la salvacion de cada hombre
(economia "sacramental" y
eclesioldgica). La teologia clasica ha
llamado "redencion objetiva” a la que
Cristo hizo de una vez por todas



("efapax", semel, Heb 7, 27) en su
vida, muerte y resurreccion: desde
Belén a la gloria del Padre; o dicho de
manera concentrada, al estilo
jodnico, la que realizo en su histérica
—datada en tiempo y espacio—
exaltacion en la Cruz. La "redenciéon
subjetiva" vendria a ser el despliegue
espacial y temporal de esa
"redencion objetiva” —merecida y
obtenida por Cristo en la Cruz— en
los hombres y mujeres concretos;
nuclearmente se identifica con la
tractio de Cristo en la Cruz, que
alcanza al hombre concreto; se
realiza en el mundo por la mision del
Espiritu y la mediacion de la Iglesia
(orden de la sacramentalidad) y se
finaliza en el Dios Trino a través de
la Iglesia misma en cuanto que es
comunion de los hombres con Dios,
incoada in terris, consumada in
patria. Hermosamente ha expresado
esta teologia Juan Pablo II en su
enciclica sobre el Espiritu Santo: «La
redencion es realizada totalmente



por el Hijo, el Ungido, que ha venido
y actuado con el poder del Espiritu
Santo, ofreciéndose finalmente en
sacrificio supremo sobre el madero
de la Cruz. Y esta Redencion, al
mismo tiempo, es realizada
constantemente en los corazones y
en las conciencias humanas —en la
historia del mundo— por el Espiritu
Santo, que es el "otro Paraclito"»[47].

Lo que Dios le hizo comprender y ver
a Mons. Escriva se mueve, sobre
todo, en el orden de la "redencion
subjetiva", en el plano de la accion
del "otro Paraclito": el Sefior le hizo
entender a lo divino como entraba en
su plan salvifico que Cristo hiciera en
el mundo esa tractio para conseguir
la cual Cristo fue exaltatus en la Cruz.
Mons. Escriva expreso esa
comprension suya de la "redencion
subjetiva" con la terminologia misma
del texto de Juan 12, 32,
concretamente con el término
exaltatus, que se refiere de manera



inmediata a la dimension objetiva de
la obra redentora; lo cual pide
precision en el analisis para
identificar plenamente el mensaje
que Dios le hizo entender. Veamos,
pues, en primer lugar qué es la
exaltatio de que habla el Fundador
del Opus Dei.

2. Alzar de nuevo a Cristo

La terminologia, ya lo hemos visto,
es: levantar (la Cruz), ser alzado
(Cristo); colocar, poner a Cristo en la
cumbre, en lo alto, en la entrana.
Todos los términos se refieren a una
"nueva" exaltacion de Cristo: «quiere
que se le alce de nuevo». Teniendo en
cuenta la unicidad, irrepetibilidad y
perfecta suficiencia del Sacrificio de
Cristo en la Cruz, es evidente que
Mons. Escriva hablaba en el que hoy
llamamos "orden de la
sacramentalidad", es decir, de la
presencia en la historia de los actos
histéricos redentores de Cristo.



Mons. Escriva esta respondiendo a la
cuestion: scomo alcanza al hombre
hoy la redencion que Cristo hizo de
una vez por todas en la Cruz? Su
respuesta se enmarca en la de la
Tradicion: Cristo alcanza al hombre a
traves de la Iglesia, que es el
sacramento universal de la
salvacion. La Iglesia —tanto en su
dimension institucional y jerarquica,
como a través del testimonio
personal y comunitario de los fieles
—, al ejercer la mision que Cristo
mismo le confid, es el signo y el
instrumento por el que Cristo y su
accion redentora se hacen presentes
en el mundo. Con palabras de Juan
Pablo II: «El Espiritu Santo viene
despueés de Cristo y gracias a El, para
continuar en el mundo, por medio de
la Iglesia, la obra de la Buena Nueva
de salvacion»[48].

Esto ultimo hay que subrayarlo: es
Cristo el que salva, no la Iglesia; la
Iglesia, por la presencia en ella del



Espiritu Santo, es instrumento de la
accion salvifica de Cristo. Asi se
comprende en toda su fuerza que
Mons. Escriva utilizara, para
expresar la que hemos llamado
"redencion subjetiva", el término
jodnico que designa el acto cumbre
de la "redencion objetiva": la
exaltacion en la Cruz.

Es la de Mons. Escriva una manera
sencilla, profunda, inmediata de
declarar que la colaboracion de la
Iglesia en la aplicacion de la obra
redentora de Cristo —también por
tanto esa accion eclesial de «los
hombres y las mujeres de Dios»,
segun la expresion del relato
originario— es "sacramental” en el
riguroso sentido teologico de la
palabra. Es decir, no es un "plus" que
se agrega a la Cruz de Cristo, sino la
presencia misma (sacramental) de la
Cruz de Cristo, Cristo que se hace
presente por el camino que el mismo
Jesus sefiald: los cristianos y su vida,



es decir, la Iglesia. Ese levantar,
colocar, poner, alzar de nuevo la
Cruz, que hacen «los hombres y las
mujeres de Dios» es, pues, la forma
grafica e intuitiva que Mons. Escriva
tenia —en estos textos— de decir que
Cristo con su Cruz (gloriosa) ha
entrado en las vidas de los hombres
(bautismo, vocacion) y que a traves
de éstos, en consecuencia, se
"manifiesta” (signo) la Cruz de Cristo
y se "realiza" (instrumento) la tractio
divina que de ella emana. Es aquello
de San Pablo: «Mihi autem absit
gloriari, nisi in cruce Domini Nostri
Iesu Christi: per quem mihi mundus
crucifixus est, et ego mundo» (Gal 6,
14). Et ego mundo: el cristiano es —
ha de ser— Cristo crucificado (y
glorioso) ante el mundo.

3. La novedad del 7 de agosto de
1931

Las consideraciones precedentes se
refieren al "clima" de meditacion



jodnica en que se enmarca lo que
Mons. Escriva comprendio y vio
aquel 7 de agosto. Esas
consideraciones estan en la base
teoldgica y eclesiologica del modo de
la "exaltacion” de Cristo que
comprendio entonces. Pero son solo
el comienzo de la comprension
misma, que avanza mas alla, hasta la
determinante "novedad" de aquella
jornada. Por eso, para situar el
significado de aquel 7 de agosto, hay
que pensar que la teologia joanica de
la Redencion por la "exaltacion”,
tanto en su dimension objetiva como
subjetiva, pertenece a la revelacion
misma del misterio de Cristo. Puede,
por tanto, y debe alimentar toda vida
cristiana, cualquiera que sea su estilo
y su posicion estructural en la
pluriforme variedad de vocaciones
que se dan en la Iglesia; y, en
consecuencia, puede y debe ser
entendida —con toda legitimidad—
en la perspectiva de cada una de
ellas.



Lo "nuevo" de la comprension que
Dios concedi6 a Mons. Escriva de
Balaguer es, precisamente, una
nueva perspectiva del misterio unico
de Cristo, que le llevaba a la
comprension cristiana y eclesial de la
secularidad. El Fundador del Opus
Dei lo indica, en los textos que
comentamos, con otra serie de
expresiones, mas 0 menos
equivalentes entre si: (poner a Cristo,
o0 la Cruz de Cristo) sobre el pinaculo
de toda actividad humana, en la
gloria de todas las actividades
humanas, en la entrafia de todas las
cosas, en la cumbre de todas las
actividades de la tierra, en la cumbre
de todas las actividades humanas, en
lo alto y en la entrafia de todas las
cosas. Lo que Mons. Escriva
comprendio «con fuerza y claridad
extraordinarias» es que el cristiano,
también y precisamente en cuanto
unido a Cristo en la actividad secular
—santificacion del trabajo—, es Cristo
en la Cruz, Cristo "levantado” ante el



mundo, ante los compafieros de
profesion; es Cristo —exaltado en
medio de la historia humana—, al
que poder "mirar" para "ver"y ser
atraido. Hablando teoldgicamente:
comprendio que Dios queria
—«(quiere que se le alce de
nuevo...»— que la actividad secular
del cristiano, en su mas abarcante
extension, fuese signo e instrumento
de la Cruz redentora de Cristo; es
decir, que manifestase al mundo el
amor salvifico que esta en la Cruz de
Cristo y fuese a la vez camino,
instrumento para que la Cruz del
Sefior atrayese hacia si "pdntas"y "ta
panta": las personas y las cosas, los
ambientes, la vida social, las
realidades espirituales y materiales.
Mons. Escriva, en definitiva,
"comprendio” el significado salvifico
de la secularidad cristiana y, en
consecuencia, el camino para
santificarla.



4. Poner a Cristo en la cumbre de
todas las cosas

Estas consideraciones iluminan el
sentido de la expresion mas conocida
y sintética de todos estos pasajes:
«Poner a Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas».
¢Qué se nos dice aqui? Ya se ve por lo
dicho que la "exaltacion" y la
"cumbre" de que habla el Fundador
del Opus Dei poco tiene que ver con
una realidad similar a la que se
designaba bajo el titulo "reinado
social" en la teologia, la
espiritualidad y la praxis apostolica
de buena parte de nuestro siglo. El
reinado social de Cristo se presento
con frecuencia, en las categorias y
lenguaje ad usum, como un ideal de
formas triunfantes, propias de una
theologia gloriae, que, sobre la base
de un institucionalismo catdlico,
renovaria viejos esquemas de
cristiandad. La doctrina de Mons.
Escriva de Balaguer, por el contrario,



desde el mismo texto biblico que se
le graba en el alma, es theologia
crucis: el sefiorio de Cristo sobre la
humanidad entera (pdntas) o sobre la
totalidad cosmica ("td panta") esta
esencialmente vinculado a la kénosis
de la Cruz.

«Poner la Cruz de Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas» no es un acto "politico" o
"social". La "cumbre" en la que hay
que poner a Cristo (crucificado) no es
un edificio, ni un monumento; no es
una fachada, ni del municipio, ni de
la region, ni del Estado, ni de la
organizacion mundial de las
naciones; no es una organizacion
politico-religiosa[49]. Segun Mons.
Escriva de Balaguer, "la cumbre" no
son cosas, sino personas. Con sus
propias palabras: poner a Cristo en lo
alto de todas las actividades
humanas significa «que, en todos los
lugares del mundo, haya cristianos,
con una dedicacion personal y



libérrima, que sean otros
Cristos»[50]. La cumbre es, pues, la
misma vida secular del cristiano en
cuanto entregada a Cristo y vivida
con Cristo con todas sus
consecuencias: trabajo santificado,
con la calidad humana y divina que
exige, con el prestigio profesional y el
fuego apostolico que comporta. Y a
través de las personas, y como
consecuencia de su identificacion
personal con Cristo, los efectos
sociales de la exaltacion de Cristo:
«Pax Christi in regno Christi». Porque
Cristo es Rey y «regnare Christum
volumus». Toda la doctrina contenida
en la Homilia sobre Cristo Rey, aparte
de ser uno de los lugares en que se
expresa sobre Juan 12, 32, es ella
misma el desarrollo de nuestro tema.

Poner a Cristo en la cumbre de todas
las actividades humanas. Podriamos
decir:



a) las actividades humanas; alli estan
los hombres y las mujeres por los
que Cristo ha muerto (al ser
levantado en la Cruz: redencion
objetiva) y a los que quiere atraer
(cuando sea levantado en alto:
redencion subjetiva);

b) la cumbre en cada actividad
humana; el Sefior hizo entender al
Fundador del Opus Dei que esa
cumbre a la que mirar eran «los
hombres y las mujeres de Dios», las
vidas de esos cristianos
comprometidos en la santificacion de
la actividad humana y entregados
realmente a esa tarea, que es su
vocacion y su mision. Desde esa
cumbre Dios quiere que se opere la
tractio divina de la Cruz en el
horizonte de la secularidad.

Uno de los textos que hemos llamado
de comprension sintética dice
exactamente esto: «Dios quiere un
pufiado de hombres "suyos" en cada



actividad humana. —Después... "pax
Christi in regno Christi" —la paz de
Cristo en el reino de Cristo»[51]. Los
hombres "suyos" dentro de cada
actividad humana son, siendo iguales
entre sus iguales, la "cumbre" (Cristo
levantado) a la que los colegas,
amigos y comparieros pueden mirar
para "ver" la Cruz de Cristo y ser
atraidos por El. Ver a Cristo en el
seno de la faena cotidiana en el
mundo, la redencion percibida
dentro del mundo y de su hacerse, no
fuera del mundo. No es, pues, la
cumbre un concepto "triunfalista”,
como se decia hace unos afos.
Designa, mas bien, al cristiano y su
vida secular —vida secular de un
estadista o de un zapatero—
crucificada con Cristo: triunfo,
clertamente, pero de la Cruz.

5.Juan 12, 32y el cristiano "ipse
Christus". Dimension eucaristica
de la "comprension"



Alaluz de Jn 12, 32 se advierte por
qué Mons. Escriva de Balaguer decia
con insistencia, refiriéndose al
cristiano corriente, cosas que
parecian a muchos propias del
sacerdote: concretamente, que tenia
que ser alter Christus, mas aun, ipse
Christus. Efectivamente, Dios le hizo
entender la existencia secular
santificada como la "visibilidad" de
Cristo en la Cruz atrayendo a los
compaiieros del quehacer humano
en el mundo. El pasaje de los
discipulos de Emaus —en el que
precisamente Jesus explica el sentido
glorioso de la Cruz y que Mons.
Escriva pone en relacion con lo
"entendido" el 7 de agosto de 1931—
es bajo este aspecto elocuente: habéis
de ser Cristo —decia— para «quienes
os tratan en el ejercicio de vuestras
profesiones y en vuestra actuacion
social». El texto de Lc 24, 32, al
mostrar el corazon de aquellos dos
discipulos encendido por la
conversacion de Cristo en el camino,



insinua el caracter fascinante del
Cristo exaltado. Si a un cristiano
corriente que lucha por vivir en
Cristo su existencia secular, se le
"mira", con la gracia de Dios se "ve",
en la verdad de su sacrificio y de su
entrega (signo), a Cristo que pasay
que atrae. Por eso predicaba:
«Manifestad claramente el Cristo que
sois»[52]. En cierta ocasion (estaba
yo presente: en torno a 1958), Mons.
Escriva conversaba en Roma con un
grupo de hijos suyos sobre la mision
apostolica y nos decia que, para
llevarla a cabo, habiamos de "tratar"
a nuestros companeros. Se
interrumpio y agrego: «En realidad,
basta con que os dejéis tratar». Como
para indicarnos que la potencia de
Cristo llena la vida del cristiano (se
entiende, si se esfuerza realmente
por vivir entregado a Fl) y es, por
tanto, inevitable que contagie, que
fascine, si entra en contacto con los
hombres; basta que sea «levantada
en alto» —es decir, que entre



realmente en la vida de un hombre o
de una mujer— para que se perciba
la atraccion de Cristo.

Pero no debe olvidarse nunca que la
gloria y la fascinacion de que habla
San Juan al presentar a Cristo en la
Cruz es siempre la anticipacion
escatologica de la Resurreccion que
el evangelista veia ya, misticamente,
en el Crucificado. Quiero decir que la
Cruz en cuanto cruz es insoslayable,
y el camino de los cristianos,
viviendo la més plena secularidad, es
siempre el camino de la Cruz: la
secularidad cristiana —o,
sencillamente, la secularidad, pues
ésta es un concepto teoldgico— es
siempre una secularidad crucificada
con Cristo en la Cruz, y precisamente
por eso, por ser esa Cruz la de Cristo,
es gloriosa, es fascinante, esta
atravesada de la alegria de Dios: «Tu
has hecho, Sefior, que yo entendiera
que tener la Cruz es encontrar la
felicidad, la alegria. Y la razon —lo



veo con mas claridad que nunca— es
ésta: tener la Cruz es identificarse
con Cristo, es ser Cristo, y, por eso,
ser hijo de Dios»[53].

Quiza sea éste el momento de
considerar lo que podriamos llamar
"dimension eucaristica” de la
comprension de Jn 12, 32. El
Sacrificio de la Misa es el mismo
Sacrificio de la Cruz: identidad de
Sacerdote y Victima.
Misteriosamente —
sacramentalmente— en la
celebracion de la Eucaristia se hace
presente la "exaltacion” de Cristo en
la Cruz, y consecuentemente, la
tractio del Crucificado. Hay un rito
en la liturgia de la Misa que esto lo
significa de manera especialisima: el
rito de "alzar". Como es sabido, el
"alzar" la Hostia y el Caliz después de
la Consagracion no es liturgicamente
un rito de "ofrecimiento" al Padre,
sino de "presentacion” a los fieles. El
sacerdote, al alzar, presenta a Cristo



a los hombres para que lo "miren”, y
mirando lo "vean", y viéndolo lo
"adoren" y sean "atraidos" hasta
identificarse con Fl en la comunion.
El celebrante, al alzar, es el primero
que "mira" asombrado lo que acaba
de ocurrir en sus manos. Este es el
momento en que Mons Escriva de
Balaguer "comprendio” Juan 12, 32y
"vio" el triunfo de Cristo. Podriamos
decir que toda su doctrina sobre la
Eucaristia como centrum ac radix de
la evangelizacion y de la vida
espiritual es la manera sacramental
de expresar la centralidad del
misterio de la Cruz revelado en Juan
12, 32.

Esta dimension eucaristica de Jn 12,
32 en la comprension de Mons.
Escriva de Balaguer apunta muy
exactamente a su doctrina del
cristiano ipse Christus. Ser «alma de
Eucaristia» —expresion muy
suya[54]- era para €l una manera de
intimidad e identificacion con Cristo



que testimonia y transparenta a
Cristo para los demas. En el cristiano
los hombres tienen que poder
reconocer a Cristo. Por eso decia que
los cristianos habiamos de ser
"viriles", en el sentido del ostensorio
que muestra a Cristo: «Vamos, pues, a
pedir al Sefior que nos conceda ser
almas de Eucaristia, que nuestro
trato personal con El se exprese en
alegria, en serenidad, en afan de
justicia. Y facilitaremos a los demas
la tarea de reconocer a Cristo,
contribuiremos a ponerlo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Se cumplira la promesa de
Jesus: Yo, cuando sea exaltado sobre
la tierra, todo lo atraeré hacia
mi»[55].

6. La "unidad de vida" a la luz del 7
de agosto de 1931

Es éste otro aspecto, a mi parecer
esencial, del acontecimiento
espiritual que comentamos.



Precisamente por ser la que fue la
"novedad" entonces entendida —la
secularidad del cristiano como
camino de redencion, de tractio de la
Cruz— en su nucleo se encuentra lo
que luego Mons. Escriva de Balaguer
llamaria la "unidad de vida" del
cristiano. Lo fascinante de esa
existencia cristiana secular —lo que
la hace camino para la tractio divina
— es la interna cristificacion de la
dimensioén secular de la existencia, la
integracion perfecta de la existencia-
en-el-mundo en la existencia
cristiana. Esto es 1o nuevo.

El tema de la unidad de vida tiene
una consistencia teoldgica propia y
aqui solo debe ser aludido para
sefialarle su lugar teologico
(cristologico) en el pensamiento de
Mons. Escriva de Balaguer. Sélo
quiero subrayar dos cosas:

a) Que la unidad de vida, desde el
horizonte de Juan 12, 32, aparece



como un don divino y a la vez como
una tarea. Lo propio del cristiano
corriente —del laico— no es la
mundanidad como tal, pues ésta es
comun al hombre en cuanto hombre;
ni tampoco la secularidad, si se
entiende ésta como dimension de la
Iglesia —lo que se ha llamado
secularidad general de la Iglesia—;
sino la donacion que Dios le hace de
esa mundanidad en cuanto inserta
en el orden de la Redencion y como
instrumento de Redencion; es decir,
se trata de la secularidad o indoles
scecularis, de que habla el Vaticano
I1[56], que viene dada por Dios en
unidad con la vocacion cristiana, con
el ser y vivir en la Iglesia, pero que es
a la vez la tarea a realizar por el
cristiano con la lucha ascética y el
afan apostolico. Esa tarea, en cuanto
realizada y manifestada, es el "alzar
a Cristo" en la "gloria" de todas las
actividades humanas. La unidad de
vida aparece asi como condicion
imprescindible para que se ejerza la



tractio de la Cruz en la manera que el
Sefior se la hizo entender al
Fundador del Opus Dei.

b) Pero no solo es condicion para la
tractio, sino que ella misma —la
unidad de vida del cristiano— ya es
fruto de la tractio de Cristo en la
Cruz. San Agustin tiene una sugestiva
interpretacion del omnia traham que
apunta en esta direccion. San Juan
Crisostomo[57] lee en Juan 12, 32
"pantas", omnes, pero Agustin ha
recibido a través de la Vetus latina el
"td panta". Para Agustin omnia
traham debe ser también referido «a
la integridad de la persona humana,
hecha de cuerpo, alma y espiritu; es
decir, de aquello por lo que
pensamos, de aquello por lo que
vivimos, de aquello por lo que somos
palpables y visibles»[58]. Aqui San
Agustin no piensa, pues, en la
totalidad césmica, ni en la totalidad
humana, sino en la totalidad del
sujeto humano. El ser humano —es lo



que esta en el fondo de la
interpretacion del santo obispo de
Hipona— esta dividido y disperso
como consecuencia del pecado, ha
perdido la integridad originaria; la
tractio divina de la Cruz atrae lo
disperso para restituirlo a la unidad.

Cristo, en efecto, nos ha conseguido
(don divino) la unidad de nuestro
ser, pero mientras estamos en la
tierra, hemos de batallar para
mantenerla y potenciarla. Podriamos
decir que si en la historia de los
origenes encontramos en el hombre,
como consecuencia del pecado, el
binomio "integridad"/"dispersion",
ahora en la Iglesia, como
consecuencia de la Redenciodn, se da
un nuevo binomio, cuya dindmica es
de signo inverso: de la "dispersion" a
la "integridad". La plenitud
consumada de este segundo
miembro es escatoldgica (cielo). Pero
en el tempus Ecclesiae (historia) tiene
ya una fase incoativa, que es esa



"unidad de vida" del cristiano —a la
vez don de Dios y tarea historica—,
que implica sacrificio, sufrimiento,
lucha ascética. La unidad de vida en
medio de las actividades seculares,
que es imposible sin la Cruz, anticipa
en la historia la gloria del cielo. Por
eso es exaltacion, cruz gloriosa,
Cristo que atrae y fascina[59].

7. Esquema sintético

Digamos, finalmente, que la tractio

de la Cruz, con el estatuto teoldgico

que hemos considerado, responde a
este esquema:

1. La tractio divina como sinénimo
de la redencidn "objetiva" realizada
de una vez por todas ("efapax",
semel), fruto de la mision de Cristo a
partir del Padre. Valor redentor de la
exaltacion de Cristo en la Cruz:
radicalmente redimidos ("atraidos")
todos los hombres.



2. La tractio divina como presencia
en la historia de la exaltacion en la
Cruz y de la redencion obtenida de
una vez por todas: redencion
"subjetiva" o economia eclesial y
sacramental realizada por la mision
de Espiritu. Se ejerce:

a) estructuralmente, por el
ministerio de la palabra, que anuncia
la Redenciodn, y sobre todo por los
actos sacramentales, que hacen
presente sacramentalmente (en
sentido estricto: ex opere operato) a
Cristo y sus actos redentores;

b) existencialmente, a través de la
vida misma del hombre cristiano,
ipse Christus, que hace presente
(testimonio cristiano,
sacramentalidad de la Iglesia en
sentido amplio) la exaltacion
redentora de Cristo; Dios hizo
entender a Mons. Escriva que la
existencia en el mundo —la
secularidad cristiana santificada—



formaba parte esencial de esa
economia de la tractio redentora.

3. Los niveles de la tractio de Cristo
en la historia aludida en n. 2 serian:

a) nivel antropologico ("pdntas"):
atraccion a todos los hombres, con
tres momentos o dimensiones:
primera, atraccion a la fe ("ver");
segunda, atraccion progresiva hasta
la plena union con Cristo: unidad del
ser y de la vida del cristiano; tercera,
atraccion de la vida social, cultural y
politica.

b) nivel césmico ("td panta"):
santificacion en sentido ultimo de las
realidades terrenas. Dimensién
escatologica: «Deus omnia in
omnibus» (1 Cor 15, 28).

Pedro Rodriguez. Director del
Departamento de Eclesiologia.
Facultad de Teologia (Universidad
de Navarra)



[1] Al cabo de los afios escribira
recordando esta fecha: «aquel dia de
la Transfiguracion, celebrando la
Santa Misa en el Patronato de
enfermos, en un altar lateral,
mientras alzaba la Hostia, hubo otra
voz sin ruido de palabra» (Carta, 29-
XII-1947/14-11-1966, n. 89). La obras
que utilizamos de Mons. Escriva de
Balaguer son: a) Camino, Valencia !
1939; Surco, Madrid * 1986; Forja,
Madrid, ! 1988; que se citan por el
numero correspondiente a cada
"punto”. b) Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, Madrid * 1969;
Es Cristo que pasa, Madrid * 1973;
Amigos de Dios, Madrid ' 1977; que se
referencian por los numeros
marginales de los parrafos. c) Las
colecciones de Instrucciones y Cartas,
escritos dirigidos a los miembros del
Opus Dei, y los Apuntes intimos,
cuadernos olografos de Mons.
Escriva escritos en los anos treinta;
que se referencian también por los
numeros marginales.



[2] El relato de esta intervencion de
Dios en su alma, al que pertenecen
las citas entrecomilladas en el texto,
se contiene en Apuntes intimos, n.
217.

[3] Vid. J. L. ILLANES, Dos de octubre
de 1928: alcance y significado de una
fecha: AA. VV., "Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer y el Opus Dei",
Pamplona 1985, pp. 65ss.

[4] Vid. en ANA SASTRE, Tiempo de
caminar. Semblanza de Mons.
Josemaria Escrivad de Balaguer,
Madrid 1989, el cap. VI de la primera
parte, titulado "Mujeres en el Opus
Dei".

[S] De entre la inmensa bibliografia
sobre el tema remitimos a dos
acreditadas obras de la exégesis
catolica de este siglo: M. J.
LAGRANGE, L'Evangile de Saint Jean,
Paris 1927, y R. SCHNACKENBURG, EIl
Evangelio segtun San Juan, Barcelona
1980. Una breve seleccion de



comentarios patristicos sobre San
Juan: S. BOUQUET, L'Evangile selon
Jean expliqué par les Peres, Paris,
1985.

[6] SCHNACKENBURG, II, p. 470.

[7] Un texto entre muchos: «Y ¢cual
es la gloria del Sefior? La Cruz, por
supuesto, en la que Cristo fue
glorificado: el esplendor de la gloria
del Padre, como él mismo dijo
cuando se acercaba la pasion: «Ahora
es glorificado el Hijo del hombre, y
Dios es glorificado en él, y pronto lo
glorificara». Texto en el que llama
gloria a su propia exaltacion en la
Cruz. Pues la Cruz de Cristo es
efectivamente su gloria y exaltacion,
por lo que habia dicho: «Cuando sea
levantado sobre la tierra, atraeré a
todos hacia mi» (SAN ANDRES DE
CRETA, Orat. 9 in ramos palmarum,
PG 97, 1002).

[8] Juan emplea para la Cruz la
misma palabra que Lucas para



referirse a la Ascension (cfr. Act 2,
33): xxxxX, «exaltari», ser levantado;
pero en San Juan el vocablo aparece
exclusivamente para referirse a la
Cruz. Los textos son, a parte de éste:
poco después, el v. 34, y antes 3,14y
8, 28.

[9] LAGRANGE, p. 81, insiste
especialmente en que, también en
San Juan, "exaltacion" y
"glorificacion" de Cristo son en rigor
temas diversos, aunque en la teologia
jodnica tengan una peculiar
proximidad.

[10] Detras de la doctrina de San Juan
sobre el tema —como de la de San
Pablo en Fil 2, 5-11, con perspectiva
diversa— esta, segun el sentir de los
exegetas, una profunda meditacion
de la figura del Siervo de Yaveh
segun Is 52, 13: «Sabed que mi siervo
prosperara, sera exaltado y
engrandecido y llegara a la cumbre
misma de la gloria».



[11] San Pablo, desde su perspectiva
soterioldgica, pone igualmente de
relieve la tractio de la Cruz:
«Nosotros predicamos a Cristo
crucificado, escandalo para los
judios, locura para los gentiles, mas
fuerza de Dios y sabiduria de Dios
para los llamados, ya judios, ya
griegos» (1 Cor 1, 23s). «¢Por qué es
la Cruz la suprema "potencia y
sabiduria de Dios"? La respuesta es
una sola: porque en la Cruz se ha
manifestado el amor: "Dios nos
demuestra su amor en que, siendo
pecadores, Cristo murio por
nosotros" (Rom 5, 8)» (JUAN PABLO II,
Alloc. 31-VIII-1988).

[12] SCHNACKENBURG, II, p. 486.

[13] Vid. LAGRANGE, p. 334,y
SCHNACKENBURG, II, p. 614, nota 98.
San Agustin, que lee xxxxxX, hace
una lectura teoldgica alternativa en
la linea antropologica de XxXxX: «Si
omnia ipsi homines intelligendi



sunt... possumus dicere:... omnia
hominum genera, sive in linguis
omnibus, sive in aetatibus omnibus,
sive in gradibus honorum omnibus,
sive in diversitatibus ingeniorum
omnibus, sive in artium licitarum et
utilium professionibus omnibus, et
quidquid aliud dici potest secundum
innumerabiles differentias quibus
inter se praeter sola peccata homines
distant, ab excelsissimis usque ad
humillimos, a rege usque ad
mendicum; omnia, inquit, traham
post me, ut sit caput eorum, et illi
membra eius» (SAN AGUSTIN, Tract.
in Joannis evangelium, 53, 11: PL 35,
1773).

[14] «Hasta aqui, la historia XXXxXxX.
Pero ella, en si misma, describe
tipoldgicamente (xxxxxxx) todo el
misterio de la encarnacién» (SAN
CIRILO DE ALEJANDRIA, In Joannis
Evangelium, lib. 2, III, 14-15: PG 73,
251s). Ya el libro de la Sabiduria (16,
6) habia calificado a la serpiente de



bronce como «signo de
salvacion» (XXXXXXXX).

[15] El Sefior ya lo habia dicho
respondiendo precisamente a la
pregunta «;Tu quién eres?»: «Cuando
levantéis al Hijo del Hombre,
entonces conoceréis que Yo soy» (Jn 8,
28). Estas palabras de Jesus van
dirigidas precisamente a los que le
persiguen y le llevaran a la Cruz, lo
que suscita la dificil cuestion de su
sentido (vid. la detenida exégesis de
este versiculo en SAN CIRILO DE
ALEJANDRIA, In Joannis Evangelium,
lib. 5, VIII, 28: PG 74, 823-832), en la
que presenta las diferentes
interpretaciones del texto. La
primera de esas propuestas
exegéticas («cum sublime aliquid
sapere de me inceperitis... tunc
manifesto cognoscetis me esse lucem
mundi») conecta especialmente con
la mirada de que aqui hablamos. En
todo caso Juan 8, 28 subraya la



universalidad de la eficacia de la
exaltacion de Cristo en la Cruz.

[16] Mons. Escriva de Balaguer tenia
una gran devocion a Cristo vivo en la
Cruz —a Cristo antes de la lanzada,
solia decir—, que mira con mirada
traspasada de amor, con «ojos de
mirar amabilisimo» (Camino, n. 422).
¢No tendra esta manera de devocion
a Cristo una intima relacion con el
acontecimiento del 7 de agosto?

[17] «La imagen de la serpiente era
imagen de la economia de la

cruz» (SAN JUAN CRISOSTOMO, De
serpente homilia, 3 PG 56, 503). La
serpiente en el Paraiso fue fascinante
para inducir al hombre al pecado y
Cristo lo sera para llevar a los
hombres tras de si —post se, como
lee San Agustin Juan 12, 32—, a la
felicidad de la gloria. La serpiente de
bronce —muerta, inerte, que no
puede inocular al hombre el veneno
del pecado— significa en esta



tipologia, segun la exégesis patristica,
el pecado derrotado y muerto en la
cruz al ser crucificado Cristo, que
asumio, sin pecado, «la carne de
pecado»: «Dios, al enviar a su Hijo,in
similitudinem carnis peccati et pro
peccato, conden¢ al pecado en la
carne» (Rom 8, 3). Vid. sobre el tema
la citada homilia del Cris6stomo, el
texto de Teodoro de Mopsuestia que
se reproduce en S. BOUQUET, o.c., pp.
64s y el texto de San Cirilo de
Alejandria que transcribimos un
poco mas abajo.

[18] Jn 3, 14; 12, 34. Vid. también 3, 30
y 20, 9.

[19] Dios Verbo se hizo hombre y
subio a la Cruz —explica San Cirilo
de Alejandria (In Joannis Evangelium,
lib. 2, III, 14-15; PG 73, 251)— «para
condenar al pecado en la carne,
como esta escrito (Rom 8, 3), y para
ser el que consigue (XXXXXXX,
«conciliator») la salud eterna para



todos los que le miren con fe intensa
(XXXXXXXXXXXXX) 0 profundizando
en las verdades divinas (xxxxxxx). El
hecho de que la serpiente fuera
colocada en lo alto de un madero
significa que Cristo fue puesto en
lugar patente y sefialado (xxxxx >
XXXXXXX), para que a nadie se
ocultase que él habia sido levantado
sobre la tierra, como él mismo dijo
en otro lugar (Jn 12, 32), a causa de la
pasion que sufrio en la Cruz».

[20] Vid. también Jn 10, 16: «Tengo
otras ovejas que no son de este
aprisco, y es preciso que yo las traiga,
y oirdn mi voz, y habra un solo
rebafio y un solo pastor».

[21] Es Cristo que pasa, n. 137.

[22] JUAN PABLO II, Carta enciclica
Dominum et vivificantem, 8-V-1986, n.
24.

[23] Juan Pablo II, en sus Catequesis
sobre el simbolo de la fe, ha glosado



la doctrina de la tractio de la Cruz en
este contexto pneumatoldogico: «Si es
verdad que Jesucristo, mediante su
«elevacion» en la Cruz, debe «atraer
todo hacia si» (cfr. Juan 12, 32), a la
luz de las palabras del cenaculo —«si
me voy 0s lo enviaré»— entendemos
que ese «atraer» es actuado por
Cristo glorioso mediante el envio del
Espiritu Santo. Precisamente por esto
Cristo tiene que irse. Cristo, saliendo
de este mundo, no sdlo deja su
mensaje salvifico, sino que «da» el
Espiritu Santo, al cual esta ligada la
eficacia del mensaje y de la misma
Redencion en toda su

plenitud» (JUAN PABLO II, Alloc., 26-
IV-1989, n. 4).

[24] Vid. CONCILIO VATICANO II,
Decr. Ad gentes, n. 2

[25] El dia 6, en el que la Iglesia
celebra la Transfiguracion, estaba
dedicado a los Santos Justo y Pastor,
Patronos de la didcesis.



[26] Apuntes intimos, n. 217.
[27] Instruccion, 1-IV-1934, n. 1.
[28] Ibid., n. 2.

[29] Ibid., n. 3.

[30] Carta, 29-X11-1947/14-11-1966, n.
89.

[31] Meditacion, 27-X-1963.

[32] Domingo de Resurreccion, 26-
[11-1967; reproducida en Es Cristo que
pasa, nn. 102-116. La zona que nos
interesa es nn. 105-107.

[33] 22-X1-1970; reproducida en Es
Cristo que pasa, nn. 179-187. El
pasaje interesante a nuestros efectos
es el n. 183. La seccidn se titula
precisamente "Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas".

[34] «Jesucristo recuerda a todos: Et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, si vosotros me



colocais en la cumbre de todas las
actividades de la tierra, cumpliendo
el deber de cada momento, siendo mi
testimonio en lo que parece grande y
en lo que parece pequefio, omnia
traham ad meipsum, todo lo atraeré
hacia mi. Mi reino entre vosotros
sera una realidad».

[35] Vid. sobre el tema P.
RODRIGUEZ, Vocacion, trabajo,
contemplacion, Madrid 1986, pp. 77s,
131-133 y 200-202.

[36] Reproducida en Conversaciones
con Mons. Escrivd de Balaguer, nn.
58-72. El texto que nos interesa es el
n. 59.

[37] 28-V-1964; reproducida en Es
Cristo que pasa, nn. 150-161. El
pasaje sobre nuestro tema esta en el
n. 156.

[38] Camino, n. 301.

[39] Amigos de Dios, n. 58.



[40] Forja, n. 685.

[41] Forja, n. 678. Tal vez esta
inclusion conjunta de "lo alto" y de
"la entrafia" sea la que explique la
alusion —sorprendente al hilo de
nuestro discurso— a la ensefianza
"paulina”. Vid. nota siguiente.

[42] Es Cristo que pasa, n. 105. Mons.
Escriva de Balaguer, al explicar la
doctrina que estamos analizando,
ponia en estrecha relacion, como se
ve, el "omnia" de Jn 12, 32 con el de Ef
1,10y con el de Col 1, 20, como se ve
en este otro texto: «Todas las cosas de
la tierra, pues, también las criaturas
materiales, también las actividades
terrenas y temporales de los
hombres, han de ser llevadas a Dios
—vya ahora, después del pecado,
redimidas, reconciliadas—, cada una
segun su propia naturaleza, segun el
fin inmediato que Dios le ha dado,
pero sabiendo ver su ultimo destino
sobrenatural en Jesucristo: porque



quiso el Padre poner en El la plenitud
de todo sery reconciliar por El todas
las cosas consigo, restableciendo la
paz entre el cielo y la tierra por medio
de la sangre que derramo en la cruz
(Col 1,19y 20). Hemos de poner a
Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas» (Carta, 19-
[11-1954, n. 7).

[43] Es Cristo que pasa, n. 14.
[44] Es Cristo que pasa, n. 38.
[45] Es Cristo que pasa, n. 105.

[46] Un interesante analisis de Jn 12,
32 a partir del texto de
Conversaciones, n. 59 puede verse en
A. GARCIA SUAREZ, Existencia
secular cristiana: "Scripta
Theologica" 2 (1970) 155-157.

[47] JUAN PABLO II, Litt. enc.
Dominum et vivificantem, 8-V-1986, n.
24.



[48] Ibid., n. 3.
[49] Vid. Es Cristo que pasa, n. 183s.

[50] Carta, 29-X11-1947, 14-11-1966, n.
89.

[51] Camino, n. 301.

[52] El texto continua: «Por vuestra
vida, por vuestro Amor, por vuestro
espiritu de servicio, por vuestro afan
de trabajo, por vuestra comprension,
por vuestro celo por las almas, por
vuestra alegria». Son palabras de una
conversacion del 13-VI-1974.

[53] Meditacion, 28-1V-1963.

[54] Vid., por ejemplo, este otro
pasaje: «jSé alma de Eucaristia! —Si
el centro de tus pensamientos y
esperanzas esta en el Sagrario, hijo,
iqué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!» (Forja, n.
835).

[55] Es Cristo que pasa, n. 156.



[56] Vid. CONCILIO VATICANO I,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 31y
la Ex. ap. Christifideles laici, n. 15.

[57] SAN JUAN CRISOTOMO, In
Ioannem homiliae, 67, 3: PG 59, 573.

[58] SAN AGUSTIN, Tractatus in
Joannis Evangelium, 53, 10-14: PL 35,
1773: «Ad creaturae integritatem, id
est, spiritum, et animam, et corpus; et
illud quo intelligimus, et illud quo
vivimus, et illud quo visibiles et
contrectabiles sumus».

[59] Jn 12, 32 es texto paradigmatico
para muchos aspectos de la
existencia cristiana que Mons.
Escriva de Balaguer ha subrayado y
de los que ahora no podemos
ocuparnos. Explicaba, por ejemplo: si
tomamos la Cruz de Cristo, entonces
la Cruz ya no es cruz, o mejor, es una
Cruz sin cruz (cfr. Santo Rosario, IV
misterio doloroso), porque esta llena
de alegria y de gloria. También aqui
se enraiza su doctrina sobre las



«falsas cruces» que amargan el alma
y no unen a Cristo, porque no son la
Cruz de Cristo, que es gloriosa. Por lo
demas, el nombre mismo de la Obra
—Prelatura de la Santa Cruz y Opus
Dei— y su sello emblematico —la
Cruz en la entrafia del mundo y
abrazando al mundo—, que es
también el escudo episcopal de
Mons. del Portillo, tienen detras la
profunda experiencia de la Cruz que
el Sefior concedio al Fundador del
Opus Dei.

Pedro Rodriguez

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-
ad-meipsum/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/
https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/
https://opusdei.org/es-es/article/omnia-traham-ad-meipsum/

	“Omnia traham ad meipsum”

